OREUVRES COMPLETES

DU RIENHEUREUX

A.-M. DE LIGUORI,

EVIQUE DE SAINTE-AGATHE DES GOTHS .,

FRADMUTIES DE l..ITAL!'F.N EN FRA.N(}-\IS ET MISES EN ORDRF .,
PAR UNE SOCIETE D'ECCLESIASTIQUES,
sons la direetion
D MM. LES ABBES VIDAL, DELALLE ET BOUSQUET.

AUYRAGE DLOIE A MONSEIGNEUR L'ARGHEVRQUE DL PiRis,

TOME DEUXIEME.
(FEUVRES ASCETIQUES.,

Pﬂ!:PAR:\'I'IU": A LA MORT. — PETITS TRAITFS SPIRUVITFLS, ——
UE I.‘AMOUR DIVIN, FTC.

PARIS,
PAUL MELLIER, LIBRAIRE-EDITEUR,

PLAGE SAINT—ANDRE DER ARTs, 1%,

LAGNY FRERES

RUR BOURBON-LE—CHATEAU , {

1845.

PARENT~DESBARRES,

RI'E CASSETTE, 23.







BW%& Saint LL@‘@

http://www.liberius.net

© Bibliotheque Saint Libere 2011.
“ Toute reproduction a but non lueratif est autorisée.
/



bsl
Logo 2011





OEUVRES COMPLETES

DU BIENBEUREUX

A-M.DE LIGUORI.



ARG OB 6. TAMPRIVERUE S P ITN-YMANAR,



A Marie, congue sans peché, toujours Vierge.

A celle qui cst pleine de grice ct comblée
de bénédictions parmi tous les enfans d'Adam.

A la colombe, 3 la tourterelle, & celle que
Dieu a chérie d’un amour de prédilection.

A Marie, honneur du genre humain, délices
de la wros-sainte Trinite ;

Fournaise d’amour, modele d’humilité, mi-
roirr de toutes les vertus;

Meére de 'amour parfait, mere de I'espérance,
et mere de miséricorde;

Protectrice des malhcureux, appui des fai-
bles, lumiére des avcugles, gucrison des ma-
lades ;

Ancre de confiance, ville de refuge, porte du
crel s

Arche de vie, arc-en-ciel de paix, porte de
salut;

Eitoile de la mer, océan de douceur, réconci-
liation des pécheurs, espérance des désespcres,
secours des ames délaissées ;

n, 1



11
Consolatrice des afflig’s, force des mourans
ctjoic du monde;
Un de ses serviteurs Jes plus affectionnés et les
plus dévouds ose, bien qu'il s’en reconnaisse in-
digne, lui dédier humblement cet ouvrage.



PROTESTATION DE L'AUTEUR.

En exécution des décrets d'Urbain VIII, je
déclare que je n’entends donner qu’une autorité
purcment humaine aux miracles, aux révélations
el aux faits de tout autre genre dont j’ai pu par-
ler dans le courant de ce livre. Je déclare en ou-
tre que, lorsque j'ai qualifié quelque personnage
du tlitre de Saini ou de Bienheureuz, je n’ai pas
prétendu le lui maintenir, si, d’aprés opinion
la plus généralement regue, on ne le regarde
pas comme tel; j’'exempte toutefois les cas déja
approuvés par le Saint-Siége.






PREPARATION

A LA MORT,

ovu

CONSIDERATIONS SUR LES VERITES ETERNELLES, UTILES AUX
TIDLLES POUR LES MEDITATIONS,

ET AUX PRETRES POUR LES PREDICATIONS.

PLAN DE L’OUVRAGE,

Qu’il est nécessaire de lire.

Quelques personnes m’ont émoigné le désir d’avoir de
ia main un livre de considérations sur les vérités éterncl-
les, qui pot servir de nourriture aux ames qui veulent se
vaffermir de plus en plus, ct avancer dans lechemin de Ia vie
spirituclle. D’autres m’ont demandé un recueil de matiéres
que Uon puisse appliquer & la prédication pendant les mis-
sions ¢t pendant lesexcercices spiritucls. Mais, pour nc point
mudtiplicr Ies livres, les travaux et les frais, j’al cru conve-
nable d’éerirve ouviage que je livre a la publicité tel qu’on
va le lire, el je penscavoir atteint le but que se proposent les
uns ct les autres. Les gens du monde y puiscront des sujels
de méditation ; ct ’est pour cela que j’ai divisé chaqueconsi-



'§] PREPARATION

dération en trois poiats. Comme chacun de cos points con-
lient assez (e maticre pour former une méditation, j'y ai
ajoutédesaffections et des pricres. Je conjure le lecteur dene
poiutse dégottersi je demande souventiDicu dans ces prié-
res lagrace de la persévérance et de ianour : car ce sont 1
Yes denx grices 1es plus néeessaires pour obtenirje salut dter-
nel. La grice de amour de Dieu cst cotte grace, dit S.
Francois de Sales, qui les contient toutes enclie-iméme, ear
la vertu de la charitéd I'égard de Dicu porte avee elle toutes
fes autres vertus : Vencrunt autcm mihi omnia bona pariter
cum illa. (Chap. v1, 11.) Cclui qui aime Dicu est humble,
chaste, obéissant, mortifi¢, il possede en un mot toutes Ins
verlus. Ama, et fac quodvis, dit S. Augustin: AimeDicu et fais
12 volonts. Oui, sansdoute, parce que celui i aime Dicu
¢vile ce qui peut provocuer son dégott, et ne cherche qu’a
ui complaire en tout; la grice dela persévérance est celleau
moyen de laquelle on abtient Ia couronne ¢ternclle. Saint
Bernard adit quele ciel a é(é promis aux ames gui comnmen-
cent & mener une bonne vie, mais qu’il n’appartient qu’a
celles qui perséverent jusqu'a lafin : Tuchoantibus precmnan
promittitnr, perscocranti autem datur. (S. Bernardi scrm. 6
de mado bencviv.) Mais Dicu n’accorde cette persévérance,
comme P'enseignent les 8. peres, u’a ceux qui la deman-
dent. ¥ic'est ce qui a fait dive & 8. Thomas gue, pour enirer
au cicl, il faut prier continuellement : Post Baptismum
autem necessaria est homini jugis oratio , ad hoe quod calum

introcat (5 p. ¢.39. act. 3.) Bt le Sauvenr avait dit avant



A TA MODRT. T

Jui : Opoitct somper orare of nox deficere. (Taiee. 1v. 1)
La raison pouclagquelleuncfonle de péeheurs, apeds avoir
obtenu e pardon, ne perséwrent pas dans Ia gidce de
Dicu, ¢’est gu'une fois pardonnds, ils ne songent plus &
demander d Bheu In persévérance, principaloment pendant
les tentations; de T vient qu’ils retombent dans Je péché,
Cependant bien que la grice soil loute gratuite, ¢t que
nous ne pissions pas lamériter par nos propres ocavres,
nous pouvous néaamoins, dit Ie pére Suarcz, Pobtenir in-
failliblement par Ia priére; et S. Augustin avait dit aussi
(qu’on peut mériter par la pricre le don dela persévérance :
Hoc Deci donum suppliciter emereri potest, id cst suppli-
cando impetrart potest. (Re Dono persev., cap. G.)

Neous démontrerons plus au long Ia néeessité de la pricre
dans un petit ouveage que nous allons faire paraitre inces-
samment et quiapour titre, e Grand moyce: de la Priére. Cet
npuscule, tovt court gu’il est, n'a cofité beaucoup de soins
ct de peines; je le vegarde comme extséement, utile &
tout le monde, Vose dire que, parmt ious les livres spiri-
tuels, 1l ne pewt y en avoir de plus utile ct de plus né-
cessaire cue celui qui trajte de la prigre comme moyen
@’obtenir le salnt éternel.

Lcs considérations que joffvc anjourd’hai pourront en-
core ¢tre de guckjue utilit¢ pour la prédication aux prétres
qui n’ont pas beaucoup de fivres, ou qui, §’lls cn ont,
n’onlpas heaucoup le temps de leslire. Je les ai enrichics

des textes de I'Feriture etdes passages des pires. Les lextes



8 PREPARATION

sont courts, mais pleins de sens, et tels qu'ils doivent
dtre pour les prédications. En unissant Ies trois points en
un scul corps de discours, ¢n peut en trer Ie sujet d'un
sermon. J'ai tiché de recuetllir ehez un grand nombre
d'autenrs les sentimens les plus vils et qui m’ont paru les
plas propees & Gmouvoir; jy en ai semé plusicurs en tep-
mes suceinels, afin gne I lectewe puisse chaoisic eeax qui
tui plairont davantage et (il les élende ensuite i son grd.

Jue tout soit pour la gloire de Dicu.

se pric tontes les personnes qui liront ce livre, soit pen-
dant ma vie, soil aprés ma mort, de me recommander &
Yésus-Chirist. Demon eH(é, jeo promets de le faire pour tous
coux (uit voudront avoir pour moi la méme charité. Vive

Jésus notre amour, ¢l Marie nolre espérance,



A LA MORT. 9

PREMIERE CONSIDERATION.

Tableau d’un homme mort depuis peu.

Pulvis es el in pulverem reverteris. (Gen. xui, 19.)

PREMIER IOINT.

Considérez que vous n’éles que ferre ¢l gue vous retour-
nerez en leere. Un jour viendra ot il faudra mourir et
pourrir dans une fosse, el ol vous serez rongé par les vers
Operimentum tuum erunt vermes. (Is. xiv. 141.) Chacun doit
subiv le méme sort, le noble comme I'homme du peuple,
Je prince comme le sujel. L’ame sortira du corps avec la
dernic¢re contraction de la bouche et se rendra 4 son éter-
nlcé, et le corps sc réduira cn poussicre. Auferes spiritum
corum , ct i pulverem revertentur. (Ps. cir. 29.)

Figurcz-vous que vous &tes en présence d’unc personne
qui vient de rendre le demmier soupir. Examinez cc ca-
davre ¢tendu surle 1it, Ia téte penchée sur la poitrine, les
cheveux épars et moutllés encore de la sucur froide de la
mort, les yenx enfoncdés, Ies joues défaites, le visage cou-
leur de cendres, la langue et les Ievres couleur de fer, le
corps froid ct pesant. Qui ne pilit et qut ne frémit i ce
spectacle? Combien de gens onl changé de vie el aban-
donné le monde au seul aspect du cadavred’un parent ou
d’un ami?

Maiy ¢’est bien plus horrible encore lorsque le cadavre

1.



10 PREPARATION

commence d s¢ décomposer. A peme y a-t-il vingt-quatre
heares que cc jeunc homme est moit que Ia putréfaction
se manifestc déjd. Que Uon ouvre les fentires, que on
bride de I'encens, que 'on porte au plutot le cadavre &
Péghise, quon Yenterve, car il infecte toute la maison.
Le corps ’'un noble ou d’un richie n’en dégagera qu’une
odeur plus insupportable : Gravius feetent divicum corpore,,
dit an auteur,

Voila ce qu’est devenu cet orgueillenx, cet homme qui
menait une vie ohseene. Ragudres accueilli dans tous Jes
cercles, aujourd’hui il inspire de Phorveur et du dégodit &
cenx (ui le voient. Les parens s’apprétent & Te chasser de
Ja maison, et §’ils paient des porteurs, ¢’est afin qu’ils
Penfermend dans une Indre, qu'ils Péloignent ot 1ui don-
nent la sépulture. Ragueres on e parlait que de Uespritde
cct homme, de sa politesse, de ses honnes manicres, de
son enjoucmen! , mais depuis quiil estimort, on en a méme
perdu e souvenir. Periic memoria corwm cun SOniti.
(Psalm. 1x. 8.)

A la nouvellede sa mort, lesuns disent : Cethomme-la
se¢ fasait honneur; d’autres, il a laissé une maison en hon
¢lats les uns sont fachés, parce que le défunt leur élait de
quelque utilité; Jos autres se réjouissent , parce que cetle
mort les sert. Bu reste, dans peu de temps personne ne dira
plus rien. Les parcas les plus proches ne veulent plus en
cnlendre parler dds le principe, pour ne pas renouveler
leur douleur. Dans les visites de condoléance, on s’enire-
Licnt d’autres choses, et si quelqu’un commence & parler
du défunt, un des parens répond aussitdt: Au nom dit
cicl, ne prononcez plus son nom.

Pensez que 1'on fera pour vous, & volre mort, comme
vous avez fait vous-méme pour vos amis el pour vos pa-



A LA MORT. 11

rens. Les vivans s’avancent sur la scéne pour y jouer i leur
lour leur personnage, et prendre possession des bicns qui
appartenaient aux morts, ct, malgré cela, on nc pense
presque plus & eux. D’abord les parens sont affligés pen-
dant quelques jours, mais hienidt ils trouvend, ils sc con-
solent promptement avee les biens dont ils héritent. Ainsi
se rijouissent-ils de votre mort; ct dans cetie méme chams-
bre ot vous aurcz rendu I dernicr soupir, oU vous aurez
eLe jugé par Jésus-Clivist ., on y dansera, on y fera des fes-
Lns, on y jonera, on 8’y aunusera comme auparavant; et
volre ame ou sera-t-clle alors?

0 Jésus,, mon rédemplienr, jo vous remercie de ce que
VOUS n'avez pas permisoque jo mouvrnsse, lorsque jélais
dans votre disgrace. Pour combien d’anodes ne mériterais-je
pas d’¢tre en enler? Si j’érais mort, el jour, telle nuit,
(qu’en serait-il demoi pour Pérernité? Seigneur, je vous cn
remercic encore une fois. J’aceeple mamort en satisfaction
de mes péehics; et je Yaceepie telfe ¢e'il vous plairademe
Yenvoyer; mais puisqu~ vous avez retardé jusqu’a préseni,
relardez encore, & mon Dieu : Dimiite me, ut plangam pay-
lulum dolorem meum. (Job. x. 29.) Donnez-mot le temps
de plearer les offenses dont je me suis rendu coupable
votre égard, avant que le jour ot vous me devez juger
arrive.

J¢ ne veux plus résister & votre voix. Qui sait si les pa-
roles que je viens de lire ne sont pas le dernier eri que
vous mc faites entendre! Favoue que je ne suis pas digne
de miséricovde : vous m’avez pardouné tant de fois, et
moi , ingrat, je vous ai offens¢ de nouveau : Cor contritum
¢t humilatum Deus non despicies. (Psalm. L. 29.) Seigneur,
puisque vous ncméprisez pas un coeur qui se repent et qui
s’humilie, voici e (raitre qui revient 2 vous, touché de.



12 PREPARATION

repentir. Ne projicias me @ fucie tua; par piti¢, nc me
chasscz pas. Yous avez dil: Eum qué venit ad me, non ¢gji-
ciam foras. (Joan. vi. 57.) H est vrai que je vowos ai outragé
plos que personne, car plus que personne vous m’avez fa-
voris¢ de vos hunitres ot de vos graces; mais lesang que
vous avez vépandu pour moi me donne da courage ¢l me
fait espérer le pardon, si je me repens. Qui, o mon sou-
verain Bien, je me repens de toute mon ame de vous avoir
ndéprisé. Pardommez-moi ¢t donnez-moi la grice de vous
aimer a 'avenie, Gest assez vous avoir offensé. Le temps
(ui i resfe & vivee, 6 mon doux Jésus, je ne veux plus
VYemployer & vous offenser ; je veux sculement plearer amc:-
rement sur les dégotits qud ja1 pu vous domner; ic veux
vous aimer de toule Ia picnitude de mon carur, & Dicu qui
mdéritez un amour infini. O Maric, mon esplrance, pricz
Jésus pour moi.

DEUXIEME POINT.

Mais pour micux voir ¢¢ que it cs, & chirétien, dit
S. Jean Chrysostome : Perge ad sepulerum, contemplare pul-
verent, cineres, vermes, ¢t suspira. Examinez comme ¢C ¢a-
davee devient ('abord jaune, puisnoir. Bienfot il se forme
sur loute la surface une espice de Jaine hlanche et dégou-
tante. Il eu sort une matiere visqueuse el puasnte qui tombe
par terre, Ce pus donne naissanee A unc foule de vers qui
se nourrissent de Ja chair méme. Des rals se joignent aux
vers el se repaissent de ce corps. Les uns tournoient autour
du cadavre, les autres entrent dans la houche et dans les
entrailles. Les joues, les lovres, les cheveux tombent en
Jambeaux. La poitrine se décharne la premicre, puis les
bras, puis les juubes. Apris s'¢lre rassasiés de toule la



A LA MORT. 13

chair, Ies vers se dévorent entre cux, ¢t de tout ce corps il
ne resie qu’un squeletie fétde qui se partage avee le temps,
car lcs os se séparent entre eux ct la téte s’écarte du (ronc.
Redacta quasi in favillam cestivee arcee , quee rapta sunt vento.
(Dan. 1. 55.) Voila ce que c’est ¢ue Vhomme; un pen de
poussicre que le moindre vent disperse.

Ou est donc ce cavalier ¢ue 'on regardait comme le
charme ¢t Pame de la honne société ; entrez dans sa cham-
bre, vous ne le trouverez plus. $i vous cxaminez son lit,
un autre y couche; si vous cherchez ses habits, ses armes,
ioul cela on se Pest divisé. Si vous désirez le voir, faites-
vous condhuirs i cette tombe, o il est transformé en pour-
riturc et en ossemens décharnds. Oh Dicu! ee corps nourri
avee (ant de délices, véta avee tant de pompe, flatté par
tanl de servitewrs, 4 quoi cst-il réduit? Q grands Saints!
vous I'avez compris, veas qui, par ce Dicu qui fut 'unique
objet de votre amour sur la terrc, avez su mortificr vos
corps. Aussi vos osscmens sonl-ils vénérés aujourd’hui et
conscrvés précieusement dans des chisses d’or. Aussi vos
ames toutes helles jouissent-clles de la présence de Dicu en
atlendant le jour ou vos corps participeront i votre gloire,
comme sur la lerre ils ont participé & vos souffrances. Ai-
mer vérilablement son corps, ¢’est lui faire supporter toute
sorle d’outrages, afin u’il soit heurcux pendant I'éternité,
c¢’cst Jut refuser les plaisirs qui le précipiteraient dans
Penfer.

AFFECTIONS ET PRIERES.
Yoila donc, 6 mon Dicu, & quoi doit se¢ réduire mon

corps, pour lequel je vous ai tant offensé. Il deviendra la
proic des vers et de Ja pourriture. Mais je ne m’afflige pas,



11 PREPARATION

Seigneur ; je me réjouis au contraire, dece que cette chair
qui m’a fait perdre votre amitic¢ doit un jour sc corrompre
el s¢ consumer. Je ne m’afflige que d’une chose, c'est de
vous avoit causé tant de peine pour me procurer des plai-
sirs si miscérables, Mais je ne veux pas me délier de volre
niséricorde , vous m'avez atendu pour me pardonner :
Foxpectat Deus ut misercatur vestre. (Is. xxx. 18.) E( vous
voulez me pardonner si je suis repentant. Qui, je me re-
pens de toul mon ccear, O bonté infinie, de vous avoir
méprisé. Ie dois dive avee sainte Catherine de Gendve :
Mon Jésus, now, plas de péché, plus de péché. Je ne veux
plus abuser de votre patience. Je ne veux plus aitendre
pour vous embrasser, 6 aour crucifi¢ , le moment ou le
confesscur m’y invilera, Jorsque je seran pros de mourir,
Dis-a-présent, je vous couvre de baisers; dés-a-pré-
sent, je vous recommande mon fune @ I manus teas, Do-
mine, commendo spiritum meum. Mon ame a appartenu au
monde pendant tant d’aundes et clic ne vous a pas aimé.
Donncez-moi la lumiére et Ia force dont.jar hesoin pour vous
aimer pendant le yeste de mes jours. Non, je ne veux pas
attendre & Pheure de ma mort pour vous aimer. Gest de
cetinstant ue je vous aime, que je vous embrasse, que je
vous presse, que jo vous promels de ne plus vous aban-
donner. O Vierge sainte, liez-mot & Jésus-Clirist avee des
chaines indissolubles , et fites que je ne le perde jamais

plus.

TROISIFME POINT.

0 mon {rére, rcconnaisscz-vous vous-méme dans ce
tableau de Ia mort, voyez ce que vous deviendrezun jour:
Memento quia pulvis es et in pulverem reverteris, Penscz



A LA MORT. 15

que dans pou d’anndes, dans peun de mois, dans peu de
jours peul-&lre, vous ne screz quc vers ol pourriture. Ce
fut ceue pensée qui fit de Job un grand Saint. Putreding
dixi : Pater meus es; maler mea el soror mea vermibus
(xvi. 14.)

Tow, doit fimir; si vous perdez volre ame, toul est
perdu pour vous, Considera te jum mortuwm, dit S. Lau-
yent Justinien, quen scis de neeessitite moriturum. (De ligno
viter, cap. 4.) Si vous ¢liez déji mort, que ne ddésirericz-
vous pas avoir déji fait 2 Eh bien! maiutenant que vous
VIVCZ, PCRSCZ (U UL jour vous s4rez mort. S. Bonaventure
dit que pour bien gouverner son navire, le nautonnier
s¢ place au timon; c’est ainsi que Phomme qui veut
mener une home vie doit s'imagimer qu'il est au moment
de mourir. De 1a, dit 8. Bernard, vide prima et erubesce,
voyez les péehés de votre jeunesse ol rongisscz-cn ; vide
media et ingemisce, voyez les péchidés de votre virilite, et
pleurcz=lcs ; vide novissima et contremisce, enfin voyez les
derniers pichés de volre vie, et tremblez, ct poriez-y re-
made au plus vite.

Lorsque S. Gumille de Lellis s'inclinait sur les fosses
des morts, 1l se disait & Jui-moéme : Si les morls reve-
naient dans ce monde, que ne fernient-ils pas pour la vie
¢lernelle? FL moi, qui en ai le temps, ue fais=je pour le
salut de mon ame? Lorsque ce Saint tenait un pareil lan-
gage, c¢’'¢lait par humilité. Mais vous, 0 mon [rére! c’est
peul-Glre avec juste raison que vous powrricz craindre
d’¢tre ce figuier sans fruit dont le Seigneur disait : Ecce
anni tres sunt, ex quo venio quarens fructum in ficulnea
hac, et non invenio. (Luc. xui. 7.) Vous qui &les dans ce
monde depuis plus de trois ans, quel fruit avez-vous porté?
Songez, dit S. Bernard, que le Seigneur nc cherche pos



16 PREPARATION

sculement des fleurs, il veul encore des fruits, ¢’est~d-dire
gu’il nc s contente pas de désirs ct de bons propos, mais
qu’il exige des ccuvres de sainteté. Sachez-donce profiter du
semps que Dicu vous ménage dans sa bonté, n’auendez
pas le moment de fairve Ie hien. Quand Pinstant sera passé,
un vous diva : Tempus non erit amplins, proficiscere. Vlez-
vous , voici I'heure de partir, de ce monde; vile, ce qui st
fait cst faat,

AFFECTIONS ET PRIERES,

Me voici, & mon Dicu! ;a4 suis cet arbre qui depuis tant
d’années méritait d'entendre vos paroles @ Suceide ergo
illam = wt quid etiam terram occupat? Oui, sans-doute, de-
puis tant d’années que je suis dans ce monde, je ne vous
a1 donud¢ pour fruils que des ronces ot des épines. Mais,
Secigneur, vons ne voulez pas que je tombe dans le déscs-
poir. Yous avez dit a tous, que ceux (i vous cherchent
vous trouvent : Querite et invenietis; moi, je vous cher-
chie, 6 mon Iien, et je vous demande votre grice. Je me
repens de tout mon cocur des offenses dont je me suis rendu
coupable & votre ¢gard, je voudrais en mourir de dou-
leur. Par e pass¢ je vous ai fui, aujourd’hwui je ne fais
cas que de volre amitic, je Ia préfere & toutes les couronnes
de Ia terre. Je ne veux plus résister & volre voix. Puisque
vous voulez que je me donne tou! & vous, ch bien! jo
vous apparticns sans réserve. Vous vous éles donné: tout
enticr & mot sur la croix, moi & mon tour je me donne
tout a vous.

Vous avez dil : Si quid petieritis me in nomine meo,
hoc faciam. (Joan. x1v. 14.) Mon doux Jésus, fort de votre
divine promesse, c¢’cst en volre nom ct par vos mériles
(ue je vous demande votre grace et votre amour, Faitcs-les



A LA MORT. 17

donc inonder ce cocur ot le péché a s¢journé. Je vous re-
mercie de me suggérer Ja pensce de vous adresser celte
pri¢re. Puisque c'est vous qui me Vinspirez, c’est 1 une
preuve que vous voulez bien m’exaucer. Exauccz-moi, 6
doux Jésus, enflammez-moi d'unamour bridant pour vous.
Faites-mot coucevoir un grand désir de vous plaive, ct ac-
cordez-inoi I griace de accomplir. O Blarie, ma grandc
AveCale, CYAUCCZ-MOl; VOus iuss), pricz JGsus pour moi.

DEUXIEME CONSIDERATION.

Tout finit i 1a mort.

Finis venit, venit finis. (Ezech. 1. 7.)

PREMIER POINT.

Les gens du monde ne mettent le bonhenr que dans la
jouissance des biens terrestres, dans les plaisirs, Ies riches-
ses, le faste; mais la mortabat toutes ces fortunecs dela terre.
Quee cstvita vestra? Vapor est ad modicum parens. (Jac. 1v.
44.) Les vapeuars qui s’exhalentde Ia terre, ct qui s’¢lévent
cnsuiie dans les airs formentun assez beau speetacle, lorsque
Ie solcil les frappe de ses rayons ; mais combicn de temps
eela dure-t-i1? Qu’un peu de ventsouffle, ct tout disparait,
Cct homme aujourd’hui si grand, si flaué, si vain, si
ador¢; demain, aprés sa mort, sera méprisé, maudit et
foulé anx pieds. A lamort, on abandonne tout. Le fiére du
bienlicurcux Thomas & Kempis, ce grand serviteur de
Dicu, était joyeux de s’¢tre biti une belle maison. Un de



18 PREPARATION

ses amis lni ditqu’il y trouvait un grand défaut. Etlequel?
Ini demanda alors le propriétaire. C'est d’y avoir fait une
porte, reprend ingénument son ami. Comment, reprit-il,
est-ce 1 un défaut? Oui, ajouteYautre; car ¢est par cetie
potte que vous devez sortird votre mort, et abandonmer
Ia maison el toutes vos richesses.

La mort dépouille Phomme de teus Tes hiens de ce
monde. Quel spectacle que de voir chasser de son propre
patais un prince qui ne doit plus y ventrer, ct Pautres en
méme lemps prendee possession de son mobilier, de scs
trésors, de tous ses biens! Ses servitcurs le Iaissent aller
au tombeau avec un habit qui couvrea peine ses nudilés.
11 n'y a plus personne (i en fasse cas, qui le flatte, etl’on
ne tent plus compte de ses dernicres volontés, Saladin,
cc conquérant qui avail soumis plusicurs royaumecs de
Y’Asic, ordonna en mourant que lorsque on porterait
son corps au tombeau, un soldat le précéderait ot cleverait
sa chemise au bout d’unc pique, en s'éeriant : Voild tout
ce que Saladin emporte avee lui dans la tombe. Quand le
cadavre du prince est dans Tn fosse, ses chairs se détachent
¢galement, etle squelette n'a pas de marque particulicre.
Contemplare sepulera, dit 8. Basile, vide mun poicris dis-
cernere quis servus, quis dominus fuerit? Diogene se montrait
un jour aupres d’Alexandre exteémement empressé & cher-
cher quelque chose pacmi des osseiens humains, Que
cherches-tu? Tui demanda Alexandre avee curiosité. Je
cherche, reprit le philosophe, le crine duroi Philippe ton
pére, ot je ne puis le distinguer: montre-le moi , si tisais
Ye trouver : Si tu potes, ostende. Les hommes naissent iné-
gaux dans ce monde, mais ln mort les égalise : Non pares
sascimur, pares morimur, dit Séneque. IHorace dit aussi
que Ia mort égalise les seeptves et les houcs : Sceptre ligoni=



A LA MORT. 19

bus aquat. En un mot, quand vient la mort, finis venit,
tout finit. Toutse laisse, ctde toutes les choses de ce monde
on w’emporte rien dans le tombeau.

AFFECTIONS ET PRIERES.

Seigneur, puisque veus me faites connaitre que tout ce
quc le monde estime n'est que fumdce et folie, donnez-moi
Ja foree de mven détacher, avant ue Ly mort ne m’en dé-
tache clle-meéme. Malheureux que jni ¢ de vous avoir
offensé, de vous avoir perdu, vous qui é&tes Iebien infini,
pour de misérables plaisirs ct pour les biens de cetle terre.
O mon Jésus, médecin célesle , tournez vos yeux sur ma
pauvic ame, voyez les plaies que le péché y a failes , ayez
piti¢ de moi : 8i vis, potes me mundare. Je sais que vous pou-
vez el que vous voulcz me guérir, mais vous voulez aussi
(que je me repente de tout mon coeur. Gudrissez-moi donc,
vous qui pouvez me guéric. Sana animent meant, quic pec-
cavi tibi. (Psalm. xL. 3.) Moi, je vous ai oublié, mais vous
vous &les souvenu de moi, et vous me failes sentir aujour-
('hui que vous voulez oubiier mes olfenses , pourvu que
jo los adtesie @ Siqutem impius egerit paciitentiaon. .. ..., 0=
aium bddquitetion cjus nowrecordabor. (Kz. xvur. 24.) Je les
déteste, jo les hais par dessus tout. Oublicz done, 6 mon
Rédempteur, les amertumes dont jo vous ai abreuvé. A
Pavenir, jo préférerais perdre tout, la vie, s'it le fallait,
plutdl que votre grice; el gue me serviraient, cn effel, sans
volre grice , lous les biens de Ia terre? Ah, Scigneur,
aidez-moi, vous savez combien je suis faible. L'enfer ne
Taisscra pas de me tenter; déji il me prépare mille assauts,
afin de me réduire encore en captivité. Non, mon doux
Jésus, ne ny’abandonnez pas. Bes aujourd’hui je veux étre



20 PREPARATION

esclave de volre amour. Vous ¢les mon unique Seigneur,
vous m’avez créé, vous m’avez racheté, vous étes celui qui
m’avez aim¢ par dessus tout, vous éics leseul qui mériticz
d’dwre aimé, et c’est vous seul que je veux aimer,

DEUXIEME POINT.

Philippe1, roi d’Espagne, élant au moment de mourir,
appela son fils aupres de tai, et relevant Thabit royal (ui
de. couvrail, il lui montra sa poitrine déjit vongée par les
vers, et fui adressa ces paroles : Prince, voyez comine pé-
rissent ¢t commee finissent toutes les grandeurs de ce monde !
Théodoret o dil avee raison < Nec divitius mors metuit, nec
sntellites, nec purpuram; il cn st dos sujets comme des
princes : Putredo sequitur et sanies defluit. Ainsi lout homme
qui meuart, fut-il privee, n’emporte rien avec lui dans le
tombeau. Toute sa gloire s’arréte sur le lit ou il a expirc.
Gum interierit, non sumet omniu, nequé descendet cum eo
gloriu ejus. (Ps. xLviun.18.)S. Anloninraconie que dés que
Alexandre-le-Grand fut mort, un philosophe s’¢eria : Celui
qqui iier foulait la terre aux picds en est oppressé aujour-
d’bui. Ifier, la terre enticre ne lui suflisait pas, aujour-
@’hui il en aassez avee sept palmes. Hier il conduisait des
armées innombrables dans tout Punivers, et aujourd’hut
emelaues portears le conduiront au tombeau. Mais éeoutons
encore de préférence ce que Dieu lui-méme a dit @ Quid
superbit teryu et cinis. (Eccli. x. 9.) O homme, ne vois-lu pas
(ue W n'es que cendre ot que poussicre A quoi bon Ucn-
orgucillir? A quoi bon employer tes aunées et tes pensées
pour acquérir de la grandeur ici bas? La raort viendra, et
alors finiront toutes tes grandeurs et tous tes projets. In
illa die peribunt omnes cogitationcs corum. (Ps.Lv. 6.)



A BA MORT. 2%

Quc Ia mort de 8. Paul crmile, qui vécul soixanle ans
dans une grolie, cst bien préférable a celle de Néron, qui fut
cmpercur de Rome. Quelle fut bien plus douce la mort de
S. Félix, capucin laique, que cclle de Ienri VIIL, qui avait
véen au milicu des grandeurs royales ¢t dans Pinimitié de
Dien! Mais il faul faire attention que les Saints, pour ob-
tenir unc mort scmblable, ont sacrifi¢ patrie, plaisirs,
cspérances, tout ce quele monde leur offrait de séduisant,
et qu’ils ont cmbrass¢ une vic pauvre ¢l méprisée. s se
sont ensevelis vivans sur cetie lerre afin de ne pas étre cose-
velis dans I'enfer. Mais comment les mondains peuvent-ils
espérer une mort heurcuse en vivant au milicu du péché,
des plaisits lerrestres el des occasions dangercuses?

Dicu dit aux pécheurs, qu’ils le chercheront tous & Pheure
de la mort, mais qu'ils ne le wouveront pas. Queeretis me
et non invenietis. (Jer. xm.) 1 dit qu’alors ce ne sera plus le
temps de la miséricorde, quece sera celui de Ia vengeance.
Eqo reribuam in tempore. (Deul. xxxu1. 15.) La 1aison en est
bien évidente. Car alors, dans celte conjoncture difficile,
I'bomme du monde aura son csprit affaibli et aveuglé,
son cocur sera endurci par le mal qu’il aura fait, et les
tentations seront plus forles. Comment celui qui pendant
Ia vic aura cu coutume de plier et de sc laisser vainere
saura-t-il resister au moment de mourir? 1 faudrait alors
une grice divine plus puissante pour lui changer le cocur;
mais cetle grice, Dicu est-il obligé de Ia lui accorder? Pen-
sez-vous (u’il I'ait méritée par sa vie désordonnée ? 1l ne
s’agil cependant de ricn moins que de son bonheur ou de
son malhecur ¢ternel. Comment se fait-il done que 'homme
qui a la foi, réfléchissant sur de telles vérités, n’aban-
donng pas tout pour sc donner cntiérement a Dieu, qui est
celui qui doit nous juger, chacun sclon nos ocuvres,



22 PREPARATION

AFTECTIONS ET PRIERES.

Ah! Seigneur, que de nuits ai-je passées dans votre
disgrace, miscérable que j’¢tais! Ol! Dieu, dans quel état
malheurcux inon ame n’éait-clle pas alors! Vous Ja hais-
sicz et efle se plaisait dans voire haine. ¥'étais condamné &
Uenfer, etil ne restait qu’d exceuter la sentence. Mais vous,
mon Dieu, vous &les venu au-devant de moi ¢t vous m’a-
vez vilé & demander mon pardon. Mais (qui m’assurer:
qque vous mn’avez pardonné? Celle crain{e me poursaivra-t-
elle toujours, & mon Jésus, jusquiivee qae vous e jugiez?
Mas la douleur que j'éprouve de vous avoir offensg, le dé-
sir que jau de vous aimer, et plus encore votre passion, &
raon Rédempienr, me fait espérer que je swis rentré dans
volre grice. Jeme repens de vous avoir offensé, 6 souverain
bien, ¢t je vous aiime par-dessus toude chose. Yous voulez
que le cocur qui vous cherche soit rempli de joie. Lectetur
cor quecrentiwm Dominum. (1. Par. xvi. 10.) Seigneur, j¢
déteste les injures dont je vous ai abreuve; donnez-moi
courage ct confiance; ne me reprochez plus mon ingrati-
tude, puisque je la connais et que je la déteste. Yous avez
dit que vous ne voulicx pas cue le pécheur meare, mais
qu’il sc convertisse et qu'il dise : Nolo mortem impii, sed ul
convertatur el vivat. (Ez. . 14.) Oui, 6 mon Dicu, jaban-
donne lout, el je me converlis i vons @ je vous cherchie, je
vous veux ¢t je vous aime par-tlessus foute chose. Donnez-
moi volre aunour, ef je ne vous demande plus ricn. O Rarie,
vous ¢(es mon espérance, oblencz-moi la sainte persévé-
rance.



A LA MORT. 23

TROISIEME DPOINT.

David appelle le bonheur dela-vie, lesonge d’un homme
quis’éveille : Velut somnium surgentium. (Psal. 1xxu, 20.)
Yoici comunent un auleur commente ces paroles : Somnium,
quia sopitis sensibus rcs magne apparcut, et non sunt, et
cito avolunt, Les bicns de ce monde pavaissent grands &
nos yeux, mais ils ne sont ricn dans le fond et durent peu 5
ils ne sont que ce quw’ils durent, et s’évanouissent dans un
insiant. Ce fut en pensant que tout finit & la mort, que S.
Francois Borgia résolut de se donner tout entier 3 Dicu.
Ce Saini fut chargé dCacompagner & Grenade le corps de
PVimpératrice Isabelle s quand on ouvrit la bidre, le specta-
cle qu'elle renfermeit éiait si borrible et Podeur si infecte
que les assistans s retivérent, mais 8. Francois, éclaivé de
Ja Jumicre divine, s’attacha & contempler dans ce cadavre
Ia vanité du monde, ct s’ceria, dahs son étonnement ex-
tréme : Etes-vous donc mon impératrice? étes-vous celle de-
vant qui tant de persounages distingués fléchissaient le genou
avectunt de respect? O Isabelle, ot cst donc votre mujesté et
votre benuté? Ainsi donc, sc dit-il en lut-méme, ainsi pé-
rissent les grandeurs et les couronnes de ce bas monde !
Oh! je veux done servir dés-d-présent un maitre qui ne
puisse plus mourir. Ce ful | Pinstant ot il se consacra
tout enticr & 'amour du Crucifix; ce fut alors qu’il fit le
voeu d’entrer en religion 8’1l venait jamais a perdre sa
femme, ot quand il Peat perdue, il entra dans In Compa-
gnie de Jésus,

C’est avee raison (u’un homme désenchanté Cerivit sur
un crine humain ces paroles : Gogitanti vilescunt omnia.
Celui qui pense & la moert ne peut pas aimer la terre, Et



24 PREPARATION

pourquoi sont-clles si malheurcuses les personnes qui ai-
menl cec monde? c'est parce qu’elles ne pensent pas a la
morl. Filii howinum, usquequo gravi corde, ut quid diligi-
1is vanitatem et queritis mendacium? (Psal. 1v.5.) Malheu-
reax enfins ’Adum, nous dit UEsprit-Saint, pourquoi n'¢-
loignez-vous pas de votre cocur les affections terrestres,
¢ui vous font aimer Ja vanité ct le mensonge? Ce qui est
arrivé 3 vos ancétres, vous arrivera  vous aussi; ils ont
habité voure palais, ils ont dormi dans votre lit, et ils ne
sont plus rien maintenant, ¢’cst cc quit yous arrivera.

Donncz-vous donc & Dicu, mon cher frére, avant que la
mort vienne. Quodeunigue potest faccre manus tua, instan-
ter operare. (Yicel, 1x. 40.) N'atlendez pas & demain pour
accomplir ce que vous pouvez faire aujourd’hui, cr ce
jour préscnt passc et ne revient plus; demain la mort peul
vous surprendre ¢ il ne vous scra plus permis de rien
faire. Détachies-vous au plus vite de ce qui vous ¢loigne ou
peut vous ¢loigner de Dicu. Disons librement un éterncl
adicu aux biens de Ia terre, avant que Ja mort ne nous en
dépouilie de force. Beati mortui qui in Dowino moriuntur.
(Apoc. x1v. 15.) Bienhcurcux sont ccux qui, ea mourani,
sont déjd morts aux affections de ¢e monde! Ceux-lia ne
craignent pas fa mort, ils la désirent, ils V’acceptent avee
joie; puisqu’alors, au lieu dc les séparer des biens qu’ils
chérissent, cile les unit au contraire att souverain bhien dans
lequel ils ont placé leur amour et qui doit les rendre ¢ter-
nellement heurcux.

AFFECTIONS ET PRIERES.

0 mon doux Rédempleur, je vous remercic de m’avoir
altendu. Qu’en scrait-il de moi si vous m’avicz fail mou-



A LA MORT. 25
rir quand j’élais éloigné de vous? Que votre miscricorde,
que la patience avee laguclle vous m’avez trailé soit 3 ja-
mais bénie. Je vous remercie des lumidres ct des grices
avec lesquelles vous me secourez. Alors je ne vous aimais
pas el je me souciais pen de votre amour. Maintenant, je
vous aime de toul mon coeur, ct il n’y a pas pour moi de
plus grande peinc au monde que de vous avoir causé du
déplaisir, & vous qui &ies un Dieu si bon. Cetic douleur
fait mon Lourmeni, mais qu’il est doux ce tourment, car il
me donne la confiance que vous m’avez déja pardonnc.
0O mon doux Sauvcur, plit & Dicu que je fusse mort mille
fois ¢t que je ne vous cusse jamais offensé! Je crains que
dans I'avenir je nc m’égare jusqu'a vous offenser de nou-
veair. Ah! faltes-mo: mouvrir de la mort la plus horrible,
avant que jene m’expose de nouveau & perdre votre grice.
J’ai ét¢ pendant un certain temps ’csclave de Penfer, mais
3 présent, 0 Dicu de mon ame, je suis volre esclave. Vous
avez, dil que vous aimicz ceax qui vous aiment : Ego dili-
gentes me diligo. Eh bicn! moi je vous aime, je suis donc
& vous ct vous &les & 1oi. Je peux vous perdre & Vavenir,
mais je nc vous demande qu’unc grice, c’est de me faire
mourir avant que de vous perdre. Yous m’avez accordé
tant de grices ue je r’avais pas demandées, je ne puis
craindre que vous mc vefusicz celle que je vous demande.
Ne permetlez. plus que je vous perde ; donnez-moi voire
amour, et je ne désire plus ricn, Maric, men espérance, in«
tercédez pour moi,

. 2



26 PREPARATION

TROISIEME CONSIDERATION,

Dricvelé de la vie.

Quee est vita vestra? Vapor est ad modicur: parens (Jac.1v. 15.)

PREMIER POINT.

Qu'est-ce que la vie? c’est une vapeur qu’un peu de
yent (it disparaitre ef qu'on ne voit plas. Chacun sait
qu’il doit mouriv; mais bien des personnes se (rompent
lorsqu’elles sc figarent la mort si loignée qa’elle ne dat
jamais venir. Mais non, Job nous avertit de: I briéveté de
la vie de Yhomme. Homo brevi vivens tempore, quasi flos
egreditur et conteritur. (Job. xiv.) Le Scigneur ordonne a
Isaic d’annoucer la méme verité s Cloma, fui dit-il; omnis
caro fanum... Vere fenum est populus, cxsiccatum est foe-
num et cecidit flos. (§s. x1.) Lavie de Phomme st comme
cclle d’une plante de foin @ 3 la mort le fuin se séehe; c’est
ainsi que finit L vie et que tombe la flews des grandeurs
el des biens terrestres.

Dies mei weleciores cursore (Job. x.) 1. mort vient
au-devant de nows ples vile qu’un coursier, tandis que
nous, de notee ¢dHi3, nous courons aussi vers Ja mnort. X
chiue pas, & chaque respiration nous nous approchons de
Ia mort. Quod scribo, dit 8. Jevome, de wmeo vita tollitur.
Pendant le (emps que j'éeris, je m’avance vers la mort.
Omnes morimur, ¢t quasi aquee dilabimur in terram quee non
revertuntur. {Reg. xiv. 4.) Yoyez comme c¢¢ ruisseau court
vers a mer el commice ecs caux qui s'¢eoulent ne revien-



A LA MORT. 27
nent jamais sur elles-mémes; c’est ainsi, mon frére, que
vos jours s’¢coulent ct que vous approchez de la mort.
Plaisirs, divertissemens, faste, louanges, réclamations, tout
passe, el que reste-t-il? Et solum mihi superest sepulcrum.
(Job. xvir. 1.) Nous serons ensevelis dans une fosse, et la
nous y pourrirons dépouillés de tout. Au moment de la
mor!, l¢ souvenir des jouissances de notre vie, des hon-
neurs dont nous avons ¢I¢ comblés, ne nous serviront caU'a
augmenter notre peine ct Vincertitude de notre salut éter-
nel. Dans peu, dira le malhcureux mondain, cetic maison,
ces jardins, ces meubles si précreux, ces peintures, ces
habits , ne scront plus & moi? Et solum mihi superest
scpulcrum.

AlL! il est pénible pour celui qui les a aimés avec pas-
sion, de jeter alors un regard sur les biens de ce monde;
mais cetle peine qu’il éprouvera ne Jui servira qu’a expo-
ser le salut de son ame & un danger plus grand ; car on a
fait Pexpérience ¢t 'on a vo des personnes allachées &
ceitc lerre ne vouloir entendre parler, méme au lit de la
mort, quede lear maladie, des médecins u'ils peuvent
consulter, et des remédes qu’ils peuvent prendre : mais si
on leur dit quelques mots de leur ame, ils s’ennuient ¢t
vous prient de les laisser reposer, parce que la @te leur
fait du mal et qu'ils ne peuvent entendre causer. Si parfois
ils veulent vous répondre, ils s’cinbrouillent et ne savent
plus que dire, et quand le confesscur leur donne 'absolu-
tion, cc n'est pas qu’il les trouve mieux disposés, c’est
qu’il n'y a pasde temps & perdre. Voila comment meurent
les pessonnes qui ne pensent que trés peu A la mort,

AFFECTIONS ET PRIERES.

Ah! mon Dicu, Seigncur de majesté infinie, jai honte



23 PREPARATION

de parvaitre devant vous. Combicn de fois ne vous ai-je pas
déshonoré en préférant a votre grice un plaisir grossier, uiy
moment de colére, un peu de terre, un caprice, une 1é-
gére fumcée. O mon Rédempteur, j’adore et je baise vos plaies
sacrées que jo vous at faites moi-méme par le péelié; mais
pat le mérite de ees mémes plaics, jattends mon pardon
¢t mon salat. Faites-moi connaitre, 6 Jésus, le tort que je
vous a1l causé en vous abandonnant , vous, la source de
toul bicn, pour m’abreuver d’caux corrompucs et empoi-
sonnées. Quel [ruit ai-je retiré de tant d’offenscs , sice n’cst
des remords de conscience, des peines et des lourmens (ue
je me préparais en enfer?. Pater, non sum dignus vocari
filins tuus. Monpére, nc m’abandouncz pas, je ne mérile
plus, il est vrai, que vous me rendicz votre amour pater-
nel, mais vous &les mortl pour me pardonner. Yous aver
dit : Convertimint ad me et convertar ud vos. (Zac. 1. 3.)
Je ne veux plus me satisfaire, je renonce & tous les plaisirs
gue le monde peut me donner, et je me converlis & vous.
Par Ie sang que vous avez répandu pour mot, accordez-moi
le pardon, puisque je me repens de tout mon cocur de vous
avoir oulragé. Je me repens el je vous sume par-dessus tout.
Je ne suis pas digne de vous aimer, mais vous mérilez gu’on
VOUS aime : permielicz que je vous aime; ne meprisez pas
Famour de ce coeur qui vous a dédaigné quelque temps.
Vousne m’avez pas fait mourir lorsque j'¢tais dans le pé-
ché, afin que je vous aimasse: oui, oui, J¢ VCUX VOUS
aimer le reste de mes jours, el je ne veux aimer que vous.
Mais vous, aidez-moi, donnez-moi la sainte persévérance
¢t votre saint amour. Maric, mon rcfuge, rccommandez-
moi A Jésus-Clirist,



A LA MORT. 29

DEUXIEME POINT.

Lo roi Kzéchias 8'ceriait en gémissant : Praeisa st velut i
teaente vitamea : dum adhuc ordirer, succidit me. (Is. xxxviir.
12.) Ohi! cumbien de gens qui ourdissent le tissu de leur
niicux, qui combinent el poursuivent leurs projets mon-
dains, ¢t qui prennent toutes leurs mesures ; mais vient la
morteuu brise lout. Alalueurdece dernier flambeau, applau -
semens, jeux, plaisirs, pompes, grandeurs, lout cc (ui
cstde cemonde s’évanouit. O le grand scerct de la mort! elle
110Us Monire ce que ne voient pas ceux qui aimentle monde.
Les fortunes les plus envices, les dignités les plus élevées,
Ies triomphes les plus magnifiques perdent toute leur
splendeur lorsqu’on les regarde du lit de la mort. Les idées
de certaines fausses fclicités que nous avons congucs se
changent alors en indignation contre notre propre folie,
I'ombre noire de la mort voile et obscurcit toutes les digni-
1és, mime celles des rois.

Les passions nous font paraitre les biens de cetic terre
tout autres qu'ils ne sont; lamort les met en plein jour et
fait voir ce qu’ils sont en cffet, c’est-d-dire de la fumdée, de
la boue, dela vanité, de Ia mistre. Oh Dicu! & quoi servent
apris la mort les richesses, les scigueurics, Jes royaumes,
quand on est dans une bicre de bois, enveloppé dans un
simple linceul qui nous couvre i peine le corps? A quoi ser-
vent les honneurs, quandonn’aplus qu'un cortége funébre,
et de pompeuses funérailles qui ne seront d’aveune utilité
pour I'ame, si clle est perduc? A quoi sert Ia beawté du
corps, s'tl ne resic plus de tout cela que des vers, de la
cortuplion, dc¢ T'horreur, ot puis un peu de poussiére
infecte.



50 PREPARATION

Posuit me quasi proverbium vulgi ot exemplum sum coram
eis. (Job. xviL. G.) Que cct homme riche, que ce ministre,
ue ce capilaine mcurc et Pon en parlera parlout; mais
s’il a mal véeu, il deviendra Ia fuble du peuple, proverbium
vulgt et exemplum, cl servira & la correction des autres
comme un excmple de Ia vanité du monde et de la justice
divine. Dans lc tombeau, il sera confondu avee les cadavres
des pauvres. Parvus et magnus ibi sunt. (Job. nr.)Que lui a
valu la perfection de son corps, s’il n'est plus maintcnant
qu’un moncecau de vers? Que lui a valu son autorité, si son
corps est destiné & pourrir dans une fosse ct si son ame st
jetée dans les flammes de Penfer? Oh! qu’il est malhcus
reux d’étre lesujet des réflexions pour les autres et de ne pas
en avoir profité pour soi ? Persuadons-nous donc quele mo-
ment de la mortn’cst pas lc temps propice pour remédicer
aux désordres de Ia conscience, ¢t que nous ne pouvons le
fairc que pendant la yic. Hatons-nous de faire & présent ce
quenous ne pourrons pas fairc alors : Tempus breve est.Tout

passe et finit vile; tachons donc que tout nous serve pour
acquérir la vie éternelle.

AFFECTIONS ET PRIERES.

O Dicu de mon ame, O bonté infinic, ayez piti¢ demoi ,
(ui vous ai lant offensé. Je savais que, par le péchié, je
perdais volre grice et je n'ai pas hésité de la perdre. Dites-
moi ce que j’ai i faire pour Ia recouvrer? Si vous voulez que
jeme repente de mes péehés, eh bien! je m’en repens de
tout mon coeur et je voudrais en mourir de peine; si vous
voulez que j’espire votre pardon, ¢h bien! je Pespére par
les mérites de votre sang. Si vous voulez que je vous aime
par-dessus toule chuse, ch bien! je laisse tout, je renonce



A LA MORT. 21

i tous les plaisivs et & toas les biens que pout me donner le
monde, et je vous aime plus que tout, 6 mon aimable
Sauveur. Sivous voulez ensuite que je vous demande des
grices, je vous en demande deux : ne pernetles pas queje
vous offense jamais plus et faites que je vous aime; puis
traitez-moi comme il vous plaira. Marie, mon espérance.,
obtenez-moi eos denx: griees, je Pattends de votre bonté.

TROISIEME POINT.

Quclle folie de s'exposer an danger de faire unc mauvaise
mort pour les misérables plaisirs de celle vie, quelle folie
de commencer aingi unc éternité malheurcuse? Oh! de quel
poids cst ce dernier moment , ce dernicr soupir, celie der-
nicre scéne! Gest ou une éternité de bonheur , ou une éler-
nité de tourmens, c¢'est unc vie ou toujours heurcuse ou
toujours malheurcuse. Pensons que Jésus-Christ n’a voulu
mourir d’'unc moit si amére cl si ignominieuse (ue pour
nous oblenir une honue mort. C’est alin que nous arrivions
a ce dernier moment dans Pamiticde Dica (u’il nous ap-
pelle tant de fois, qu’il nous donnctantde lumicres, qu’il
nous avertil, ¢t qu’il nous menace sk souvent.

On demandait & un paicn (Antisthénes) quel était Ie
meilleur sort daus ce monde? 3] répondit que ¢’étail une
bonne mort. Quedira done un chréiien, lui qui, éclairé
par la foi, sait (u’d ce moment commence P'éiernité, ct
qu’il tieat de prés une des deux roucs (qui emportent avec
elles ou un bonheur on un malheur éernel. Si dans une
bourscil y avait deux cartels sur Vun desquels on et éerit
le nom dc Fenfer et sur Pautre celui du pavadis, ct que
vous cussiez  Lirer au sort un de ces billets, quels soins
n’emploiericz-vous pas pour deviner quel est celui qui vous



22 PREPARATION

ouvrira le cicl? Ces mallieurcus gui sont condamnés a
jouer leur vic, comme ils tremblent en metlant la main
aux dés qui vontdécider de leur vie ou de leur mort; et
quc vous sercz épouvanté lorsque ¢lant prés de ces derniers
inslans vous vous dircz & vous-méme : C'est de ce point
ue dépend ma vie ou ma mort éternelle, ¢’est maintenant
qu’il va se décider si je serai bienheureux ou damné pour
toujours. S. Bernardin de Sienne raconle qu’un prince
disait cn mourant, avec 'accent de la terreur : Moi qui
posstde tant de terres et fant de palais dans ce monde, si je
mourais celic nuil, je ne sais pas quellie demenre j’irais
habiter!

Mon (rére, st vous croyez qu'il fant mourir ct (u'il ya
une élernilé pour vous, si vous croyez (u’il ne faut mourts
qu'une fois ¢t que lorsque vous aurcz fait ee pas terrible, ee
sera pour (oujours ¢t sans cspoir de retour, pourquoi a cet
instant méme ot vous lisez nc prencz-vous pas la résolu-
tion de commencer 2 faire ce qui dépendra de vous pour
vous assurcr uncbonne mort? Un Saint d’un mérile ausst
grand que S. André d’Avellin tremblait et s'Ceriait : Qui
sait qucl sort m’cst réservé dans'autre vie? serai-je danné
ou sauvé? Un S. Louis Beltrand tremblait aussi ct ne pou-
vait prendre son repos pendant a nuit, tant il ¢tait [rappé
de cette pensée : Qui sail si je ne me damne pas? EL vous,
mon fréve, vous qui éles coupable de tant de fautes, vous
ne tremblez pas? Portez-y reméde 4 temps, prenes Ia réso-
lution de vous donner & Dieu sans parlage, dés-i-présent
COMMCNCEZ UNe Vie (i ne vous epuse ancune affliction et
qui vous donne au contraire des consolalions pour votre
heure demitre. Vagues & Povaison, fréquentez les sacre-
mens, fuyez les occasions dangereuses, abandonnez Ie
monde miéme, §'il le faut, songez & vous assurer la vie



A LA MORT 3B

dernelle, etsachez que lorsqu’il s'agit d’assurer son salut,
on n’a jamais tropde certitude.

AFFECTIONS ET PRILRES.

O mon Sauveur, que ne vous dois-je pas? Ei comment
avez-vous pu accorder tant de graces 3 un ingral, & un trai-
wre tel que je Pai ¢1¢ envers vous? Vous me créicz , ot déja
méme en me créant vous voyicez de quelles injures je devais
vous abreuver, Yous me racheticz en mourant pour moi
lors méme que vous aperceviez de quelles ingratitudes
je devaisme tendre coupable. Lorsquej’étais dans le monde,
je vous avais fait volte-face, ct cependant jétais mort, j’étais
comme nn animal dégotilant, et vous, avee votre grice,
vous m’avez rendu d la vie. J'étais aveugle, et vous avez
ouverl mes yeux & la lumicre. Je vous avais perdu, et vous
vous &les fait retrouver. J’Clais votrc ennemi, ¢t vous m’a-
vez donné votre amitié. O Dicu de miséricorde, failes-moi
connailre les obligations quej’ai contractées a votre ¢gard ;
failes-moi pleurer mes offenses. YVengez-vous sur moi, en
me faisant coucevoir une grande douleur de mes péchés;
mais ne me chiticz pasen me privant de volre grace ct de
voire amnour. O Pére é¢ternel, j'abhorre et je délesle par-
dessus toul mal les injurcs que je vous ai faites. Ayez piué
de moi par amour pour J¢ésus-Christ et jetez un regard sur
votre fils mort sur la croix. Sanguis cjus super me, quc €C
sang divin descende sur moi, qu’il purific mon ame. O rol
de mon cocur , adveniat regnum tunm. Je suis dans la réso-
Jution de repousser toute affection qui ne serail pas pour
vous. Jevous aime par-dessus toule chose ; vencz régner seul
sur mon ame. Failes queje vous aime ¢t quejc n'aime-que
vous. Jc désire vous contenter autant qu’il est en mot et

2.



34 PREPARATION

pendant le reste de mes jours. Bénisscz-vous-méme, 6 mon
Pire, ce désir queje forme, et donnez-moi la grice de vous
glre toujours uni. Jc vous consacre loutes mes affections;
dorénavant jc ne veux apparienir qu’a vous, ¢ mon (résor,
ma paix, mon espérance, mon amour, mon tout ; j’cspire
tout de vous parles mérites de votre fils. O Maric, ma reine
et ma mére, aidez-moi de votre intercession. Mére de Dicu,
pricz pour moi.

QUATRIEME CONSIDERATION.

Certitude de l1a mort.

Statutum est ominibus semel mori. (Hebr. 1x. 27.)

I'REMIER POINT.

Yoila la senlence qui nous condamne tous & la mort :
Si vous &les homme, vous mourrez. S. Augustin disait :
Catera nostra bona et wmala incerta sunt, sola mors certa est.
On ne peut savoir si ce jeune cnfant qui vient de naitre
scra riche ou pauvre, s’il aurabonne ou mauvaise san(é ,
s’1l mourra jeunc ou vicux. Toul cela est incertain, mais
ecque Ponsait, c’est qu’il doit mourir. Les grands comme
Jes rois scront moissonnés par la mort, et lorsquele temps
est venu , 1l n’y a pas de puissance qui fui résiste. On peut
résister au feu, & l'cau, au fer; on peut résister au pouvoir
des princes, mais on ne résistera jamais i la mort. Resisti-
tur ignibus, undis, ferro : resistitur regibus; venit mors, quis

et resistit? (8, Aug. in Ps. xi,) Vincent de Beauvais ra-



A LA MORT. 33

conlc qu’un roi de¢ France élant sur Ie point de mourir
s’écriail : Eh quoi! avee loute ma puissance je ne puis ob-
ienir de retarder ma mort une heure plus tard. Quand est
venu le termede la vie, on ne peut nullementle dépasser.
Constituistt lesminos ejus, quiprecteriri non poterunt. (Job.
X1v. b.)

Quand vous vivricz, mon cher lecteur, toules les années
que vous désirerez, un jour viendra, et dans ce jour il y
aura unc heure qui sera la derniére pour vous. On a déja
marqué, pour moi ui ¢cris el pour vous qui lisez, un
jour, un point o0 je n’éerirar plus, ot vous ne lirez plus :
Quis est homo, qui mivit, et non videbit mortew ? (°s. LXXXVIII.
£9.) La condamnation cst portée. I n’y a pas d’homme
assez fou pour s¢ persuader qu’il ne mourra pas. Ce qui cst
arrive & vos aacdives, vous arrivera aussi,  vous. De loules
les personnes qui vivaient dans volre patric au commence-
ment dusiécle passé, il n’en reste pas une scule en vie. Les
princes, les eonarques ont aussi quiué cetle terre. Il ne
rveste d’enx ¢i’un mausolée de marbre et unc inscription
pompceusc ga: nous apprend que de ce qui apparticnt aux
grands dc cc monde, il ne reste qu'un pen de poussiére
enfermée dans Ia pierre. S. Bernard se fait celte question :
Dic nihi ubi sunt amatores mundi? ci il se répond : Nihil ex
cis remansit , nist cineres et vermes,

I faut dont nous procurer , non pas celte fortune qui
finit, mais eefle qui est élernelle, car nos ames sont Cler-
nelles. A guoi vous servirait d’étre heurcux en vous mé-
nageant un honheur qui ne se rapporte pas & Dicu, si par
la suite vous dovez élre malheureux dans I’éternité? Yous
avez béjd bali coite maison & volre godit; mais songez que
bientdt il faudra Ja quitter et powrrir dans une tombe.
Vous avez obicnu cette dignité, qui vous met au-dessus



36 PREPARATION
des autres , mais viendra la mort, (ui vous rendra sem-
Llable aux paysans les plus vils de Ia terre,

AFFECTIONS ET PRMSRES,

Malheurcux que je suis, moi, qui pendant tant d’anndes
n'ai pensé auw’a vous offenser, & Meu de mon ame! voila
quecesanndessontdéjapassées, que lamortest peut-lee pﬁ‘:s
de moi., ¢ je ne suis cucore (u’en proie & fa douleur et
aux remords de conscience? Ah! pliit & Dieu, Seigneur,
que je vous cusse loujours servi! [nsensé que j'au €é! j’ai
demeurd suv cetie terve pendant C:nt d’années, el au licu
d’acquérir des mérites pour Pavtre vie, jai contracté des
dettes envers votre divine justice. (r mon Rédempteur, don-
nez-inoi les lumieres ot la force de régler mes comptes a
présent. La mort peut-éire n'est pos loin de moi. Je veux
me préparer & ce moment gui doit décider de mon bon-
heur ou de mon malbheur élernel. Je vous remercie de
m’avoir atlendu jusqu’aujourd’hwi; o, puisgue vous me
donnez du icmps pour remédier ou mal gue jai fail, me
voici, 6 mon Dieu, dites-moi ce gue j’ai & faire. Voulez-
vous que je gémisse des offenses que j'ai commises cnvers
vous? j’en gémis et j'en ai Fame vavrée de douleur. Vou-
Yez-vous que je pusse los années ou les jours qui me res-
tent & vous aimer ? ¢h biew, je I veux, moi aussi. O Dicu,
par le passé, j'ai plus d'une fois résolu de vous aimer;
mes pronesses ont ¢¢ autant d'actes de trabison! Non ,
Jmon Jésus, jo ne veux plus Clee ingrat & ant de grices
que vous m’avez faites. Si je ne ehange pas de vied présent,
comment i fa mort pourrai=je espérer mon pardon el mon
entrée dans lc ciel ? Je prends resintenant Ja forme réso-
Jution d¢ vous scivir sinciremeut; mais vous, donnez-



A LA MORT. 371

m’en Ja force ct ne m’abandonnez pas. Vous ne m’avez
pas abandonné lorsque je vous offensais, j’ai donc bien
plus de raison de compler sur votre secours, auvjourd’hut
que je me propose de tout abandonner pour vous plaire.
Permettez-moi de vous aimer, 6 Dicu, digne d’un amour
mfini. Reeevez le (raitre qui, plein de repentir, se jette
& vos picds, vous aime et vous demande miséricorde. Je
vous aime, & mon Jésus, jc vous aime de loul mon coeur,
je vous aime plus que moi-méme. Jo suis & vous, me
voici ; disposez de moi et de tout cc qui m’appartient
comme 11 vous plaira ; donnez-moi la persévérance dans
Pobéissance; donnez-moi votre amour ¢l failes de moi ce
que vous voudrez. Maric, ma meére, mon espérance, mon
unicque refuge, je me recommande & vous, je vous rcmels
mon ame ; priez Jésus pour moi.

DEUXIEME POINT,

Statutum est. 1l est donc cerlain que nous sommes tous
condamnés A la mort. Nous naissons lous, dit S. Cypricn,
avee la corde au cou, et touics les fois que nous faisons
un pas, nous nous avancous d'autant vers la mort. O mon
frére, de méme que vous avez ¢I¢ inscrit sur le livre du
baptéme, de méme aussi vous serez inscril un jour sur
Ie livee des morts. En parlant de vos ancétres, vous diles
souvent : « Mon pdre, mon oncle, mon frére d’heureuse
mémoire; » vos descendants diront la méine chose de vous.
EL pour vous on sonnera le glas comme vous avez sou-
vent entendu qu’on le sonnait pour les autres.

Mais que diricz-vous, si vous voyicz un homme con-
damné & mort, ¢t marchant au supplice, se mocfuer, rirc,
tourner kcs yeux de tous colés, et ne penser qu’anx thédires,



58 PREPARATION

aux festins el aux divertissements ? el vous, ne marchez-
vous pas aussi a Ja mort ? et & guoi pensez-vous ? Jelez
Jes yeux sur cetle fosse, et voyez vos amis ¢l vos parents
dont la scntence a été déja exéeutée. Quelle horreur n’é-
prouve pas le condamné, lorsqu’il voil ses compagnons
morts ¢t suspendus 3 la fourche! Regardez done ces ca-
davres, chacon desquels vous dit @ Mihi heri, et tibi hodie
(Eecl. xxxviur. 23) ; ¢’est encore ce que vous répélent tous
les jours les portraits de vos parens déecdés, Jeurs livres,
lcurs maisons, leurs ils et lcurs vélemens, dont vous avez
hitrite.

Quelle folic de ne pas penser & rendre les comples et
de nc pas prendre tous les moyens nécessaires pour faire:
un¢ bonne mort, surlout lorsque 'on sait que 'on doit
mourir , qu'aprés la mort une élernit¢ de joic ou une
¢ternité de peines nous est réservée, et que de 1a dépend
notre bonheur ou nofre malheur éternel ! Nous avons pitié
des persounes qui, n'élant pas préparées & Ja mort, sont
cnlevées subitement ; ¢t pourquol ne nous préparons-nous
pas nous-mémes , puisque cela peut aussi nous arriver 2
Muis 161 ou tard, avertis ou non, (uc nous y pensions
ou que nous n’y pensions pas, il nous faut mourir, et &
toute heare, a tout moment, nous nous approchons de notre
¢chafaud , qui n’cst autre chose que la dericre maladie
qui nous arrachera 2 cc monde.

A chaque siccle, une nation nouvelle remplit les mai-
sons, les places et les villes, et les anciens sc vendent & Ia
tombe: de méme que pour cux les jours de la vie sont
passés , de méme il viendra un temps ou ni vous ni moi
ni personne de lous ceux qui vivent actucliement ne vi-
vrons plus sur cette terre. Dies formabuntur et nemo in eis
(Psalm. cxxxviu. 16.) Nous scrons alors dans I'éternité,



A LA MORT. 533

qui scra pour nous tous ou un jour élernel de délices, ou
une nuit éternelle de tourments. Il n’y a pas de milieu,
il cst certain , il est de foi qu’il nous arrivera I'une eu
Vautre de ccs deux choses.

AFFECTIONS ET PRIERES.

O Rédemplenr bien-aimé, je n’oserais paraitre devant
vous, st vous nc vous montricz da haut dc cette croix, dé-
chir¢ , mépris¢ ¢l mort pour moi. Mon ingratitude cst
bien grande, mais votre miséricorde 'est encore davan-
tage. Ils sont bien grands mes péchés , mais vos mérites
sont plus grands cncore. Je mets mon espérance dans vos
plaics , dans votre sang ct dans votre mort. Je mérilar
Yenfer dés que j'eus commis le premicr péché, et je vous
ai si souvent offens¢ de nouveau ; non seulement vous
m’avez conservé Ia vie, mais vous m’avez appcelé pour me
pardonner et vous m’avez offert la réconciliation : com-
ment pourrais-je craindre que vous m’dloignicz de vous,
maintenant que je vous aime ct que je ne désire que volre
gricc? Oui, je vous aime de tout mon cocur, 6 mon
Dieu , cl je n’ai d'autre désir (ue eclui de vous aimer.
Je vous aime el je me repens de vous avoir méprisé , non
pas lant parce que jai mérité Penfer par ma conduite,
que parce que je vous ai offensé, vous, 6 mon Dieu, qui
m’avez tant aimé. Courage, 0 mon Jésus , ouvrez-moi le
sein de volre bon(é ; ajoutez miséricorde & miséricorde ;
faites que je ne sois plus ingrat, ct changez-moi lc cocur
en cndier : faites que ce coeur, qui pendant quelque temps
n’a fail aucun cas de votre amour, et qui 'a échangé
contre les plaisirs de ceute terre, soit tout & vous et brale
d’unc flamme éternelle pour vous, J’espére entrer au pa-



40 PREPARATION

radis pour vous y aimer toujours. Ne pouvant m'’y as-
scoir parmi les ames innocenles , je me rangerai parmi
fes cocurs pénitens; mais, quoique dans ce rang, je
veux néanmoins vous timer plus que ccux qui.n’ont ricn
& sc¢ reprocher. A la gloire de votre miséricorde, le para-
dis verra un pécheur qui vous a tant offensé brider d’un
grand amour ardent.

Je prends la résolution d’étre désormais tout 2 vous, ¢t
de ne penser & rien autre chose qu’d vous aimer. Aidez-
mot de vos tumicres ¢l de votre grice ; donncz-moi la
force d’accomplir ce désir, que dans votre honté vous me
permettez de former. O Maric, vous qui &tes la mére de
la persévérance, obtenez-moi d'dtre fidele 2 ma promesse.

TROISIEME POINT.

Notre morl cst certaine : faut-il cue tant de chréticns
(qui le savent, «qui le croient et qui Ie voient, vivent tel-
lemerrt oublicux de Ja mort, qu’ils agissent comme s’ils
ne devaient jamais mourir! Si aprés celte vie il n’y avait
m enfer ni ciel, pouriait-on y penser mwoins qu’on le
fuit? C’est pour cela qu’on mene une vie si déréglée. O
mon frére, si vous voulez bien vivre, tichez de passer
les jours qui vous restent dans la pensée de la mort. O mors,
bonum cst judicium twum (Eccli. xur. 3). Ohi! comme
on juge bien des choses et comme on dirige bien scs ac-
tions quind on s¢ guide par Ja pensée de Ia mort. Le
souvenir de Ia mort détache de tous les objets terrestres :
Consideretur vitee terminus , et non erit in hoc mundo quid
ametur, dil S. Laurent Justinien, (De Ligno vite, cap. 5.)
Omne quod in mundo est, concupiscentia carnis est, concu~
piscentia. oculorum, cf superbia vitw. (1. Joan, . 16.)



A LA MORT. A1

Tous les biens de ce monde se réduisent aux plaisirs des
sens, aux parurcs ct aux honncurs. Mais cclui qui pense
que dans peu de temps il sera réduil cn cendres et qu’il
servira de piture aux vers, méprise lout ccla.

Et cn cffet, c’est en pensant 3 la mort que tous les
Sainls ont dédaigné les biens temporcls, ¢t S. Charles Bor-
romée avail sans cesse sur sa table un crine humain pour
le contempler. Le cardinal Baronius avait fait graver sur
son anneau ces deux mols : Memento mori. Le vénérable
pireduvénal Ancina, évéque de Saluzze, avaitaussi éerileette
scnience sur unc (e de mort : Je fus ce que tu es, ct tu
seras cc que je suis. Un autre saint jermile, & qui on de-
mandait d’ott lui venait tant de joic & ’approche de la
morl, répondil : ¥’ai cu si souvent les yeux fixés sur la
morl qu’a présent que je vais mourir, ¢¢ nc m’est pas chose
nouvelle. Le voyageur qui ne songerait qu’a paraitre avec
pompc dans le pays ou il ne ferait que passer, et se mettrait
peu cn peine de songer comment il vivrait ensuile dans
Ic licu o il devrait fixer sa demeure pendant sa vie, ne
seiait-il pas un grand fou? Et n’esi-il pas un insensé cclut
qui cherche & ¢tre heurcox dans ce monde, ot 1l ne doit
resler que quelques jours, et qui s’expose & &lre malhcu-
rcux dans ’autre, ou il doit vivre ¢lerncllement? On tient
peu ordinairement & une chose que 'on vous a préiée s
on s¢ garde d’y placer son affection, car (0t ou tard il
faudra Ia rendre. Les Diens de celte lerre nous ont éé
prélés aussi : il y a donc de I'aveuglement de la part
de celui ui y met son affection, puisqu’il doit les quit-
ter dans peu de temps. La mort nous dépouille de tout.
Toules nos acguisitions el toulcs nos richesses vicnnent
¢chouer contre un soupir, conir¢ un convoi, contre une
tombe. Dans peu, vous céderez & un aulre celic maison



A2 PREPARATION

que vous avez bitic, et votre corps habilera un tombeaa
jusqu’au jour du jugement, ow il passcra de 1a au para-
dis ou dans I'enfer, Ia ot 'ame aura été 'attendre,

AFFECTIONS LT PRIFRES.

Tout scra-t-il donc fini pour moi aprés Ia mort? Je
n’anrai & vous présenter, & mon Dicu, que le peu dque
jaurai fait pour volrc amour, et quattcnds-je? que Ia
mort arrive ¢l me trouve misérable et couvert de fautes
comme je le suis en ce moment? Si je devais mourir A
présent, j aurais trop d’inquidtude, et je serais trop méeon-
tent de la vie que j’ai menée jusqu'ici. Non, & doux
J¢sus, je nc veux pas mourir aussi méconient. Je vous
remercic de m’avoir donné le temps de pleurer mes pé-
chés ct de vous aimer. Je veux commencer a présent. Je
me repens surtout de vous avoir offensé, & souverain
bien, ct je vous aime ‘plus que tout, plus que ma vie
méme. Je me donne tout & vous, 6 mon Jésus; dés main-
tenant j2 vous embrasse, j¢ vous presse sur mon cocur, et dé-
sormais je vous recommande mon ame. Inimanus tuas cont=
mendo spiritum mewm. Je ne veux pas allendre pour vous
la donner qu’clle soit forcée & quitter ce bas monde par
Ie proficiscere. Je ne veux pas altendre pour vous prier que
vous mie sauvicz. Jesus, sis milii Jesus. () mon Sauveur,
sauvez-moi maintenant, pardonnez-moi et donnez-moi la
grice de votre saint wmonr. Qui sail si celie considération
que jai lue aujourd’hui n’est pas le demier cri que vous
me faites entendre ¢t Je dernier acte de votre miséricorde
& mon égard ? Etendez In main, mon amour, ¢t arrachez-
moi du bourbier d¢ la ticdeur. Donnez-moi la ferveur
faites que je vous obdisse avec amour dans toul ¢ce que



A LA MORT. ¥ /559

vous me demanderez. Pére éternel, par amour pour Jésus-
Christ, accordez-moi la sainte peisévérance et la grice
de vous aimer, ¢t dec vous aimer assez pendant le reste
de ma vie. O Marie, mére de miséricorde , par amour
que vous portez & volre Jésus, obtenez-mui ces deux grices,
persévérance ¢t amour,

CINQUIEME CONSIDERATION.

Incertitude de 1'heure de la mort.

E'slote parali, quia qua hora non putatis filius hominis
veniet. (Luc. x11. 40.)

PREMIER POINT.

11 cst ceriain que nous devons tous mourir, mais nous
ne savons pas quand nous mourrons : Nihil certior morte (dit
Idiota), hora autem mortis nihil incertins. Mon {rére, annce,
le mois, le jour, I’henre et Ie moment ot vous ¢t moi nous
devons quitter cette terre et entrer dans U'élernité a été déja
détermingé, mais nous nc le connaissons pas. Jésus-Christ
nous dit que Ia mort viendra comme un voleur pendant
Ia nuit ct en cachette, afin que nous nous trouvions tou-
jours préts : Sicut fur in nocte ita veniet. (1. Thess. v. 2.)
Il nous engage A ¢re vigilans, parce qu’au moment ol nous
y penserons le moins, il viendra nous juger : Qua hora nox
putntis, filius hominis veniet. S. Grégoire dit que Dieu nous
cache I'heure denotre mort pour notre bien, afin que nous
soyons loujours préts & mourir : De morte incerti sumus, ut



¥ PREPARATION

ad mortem semper parati inveniamur. Puisque la mort peut
nous frapper cn tout temps ¢t en tout lieu, si nous voulons
bien mourir ¢t nous sauver, il faut, dit S. Bernard, que
1nous soyons oujours & son atiente : Mors ubique te expectat,
tu ubique eam expectabis.

Chacunsail qu'il doit mourir, mais Ie mal est que beau-
coup de gens voient la mortsi ¢loignée, qu’ils Ia perdent de
vue. Les vicillards los plus déerépits, les personnes les plus
maladives sc flattent d’avoir (rois ou quatre ans & vivre
cncore. Mais combien cependant ne voyons-nous pas lous
les jours de morissubites! Les uns périssent en s’asseyant,
d’autres en marchant, ccux-ci en dormant dans leur Iit!
Aucunc de ces personnes ne s’atlendaient pas cependant i
mourir aussi vite Ie jour méme oa clles ont 66 enlevées. Je
dis plus, de tous ceux qui sont morts dans lewr Jit cette
année, aucun ne pensait devoir finir ses jours avant un an.
Il y a pen de moris qui ne soient imprévucs.

Lorsque le démon vous tente, d chrétiens, et qu’il vous
cngage & commettre un péehé, en vous insinuant que vous
pourrez vous confesser demain, dites Jui : Et que sais-jesi ce
jour n’est pas le dernier de ma vie? Si cetic heure, ce mo-
ment pendant lequel je ferais volte-face & Dicu ¢lait le der-
nier pour moi, el qu'iln’y ciit plus de temps pour y remé-
dier, (u’en serait-it de moi dans ’éternité! A combien de
malheureux pécheurs n'est-il pas arrivé de mourir et
d’aller en enfer au moment méme o ils se nonrrissaicnt de
quelques mets ecmpoisonnds? Sicut pisces capiuntur hamo, sic
capiuntur homines in tempore malo. (Eccl. 1x. 412.) Celemps
mauvais, ¢'est, & proprement parler, eclui que le pécheur
emploic d offenser Dieu. Le démon vous dit : Cette disgrace
Waura pas de suilcs; mais répondez-Tui : Et si clle en a,
fu'en sera-t-il de moi pendant I'élernité!



A LA MORT. 4B

AFFECTIONS ET PRIERES.

Seigneui, le lien ot je mériterais d’étre & présent ne de-
vrail pas ¢tre celut ol je me trouve maintenant, mais I’en-
fer, dont je me suis rendu digne tant de fois par mes péchés.
Infernus domus mea est. Mais S. Picrre me dit : Deus paticn-
ter agit propter vos, nolens aliquos perire, sed omnes ad poeni-
tentiam reverti. (11. Pet. 1. 6.) Vous avez cu donc beaucoup
de paticnce & mon ¢gard, vous m’avez atiendu, car vous
ne voulez pas me perdre, mais que je revienne 2 résipis-
cence. Oui, mon Dicu, je reviens & vous, je me jeue i
vos pieds, ¢t je vous demande pilié : Misereremei, Deus, se-
cundum misericordiam tuam. Seigneur, il vous faut, pour
ma pardanner, uscr d’une miscricorde bien grande et bien
extraordinaire, car je vous ai offensé avec connaissance
de cause. Daultres pécheurs vous onl offensé aussi , mais
ilsn’ont pas ¢1é éclairés des lumidres que vous m’avez don-
nées. Malgré cela, vous m’ordonnez de me repentir de mes
pichds et j'espére votre pardon. Oui, mon doux Rédemp-
teur, je me repens de lout mon coeur de vous avoir offensé,
et j’cspére le pardon parlavertu des méritesdevotre passion.
Tout innocent que vous ¢liez, mon Jésus, vous avez voulu
mourir comme un coupable sur unccroix ¢t répandre votre
sang pour laver mes péchés @ O sanguis innocentis, lava cul-
pas peenitentis. O Pére éternel, pardonnez-moi par amour
pour Iésus-Chirtst; écoulez ses pricres maintenant que se
faisant mon avocatauprés de vous il vous conjure pour moi.
Mais le pardon nc me suffit pas, o Dicu digne d’un amour
infini, je veux encore la grice de vous aimer. Je vous aime,
0 souverain bicn, ¢t désormais je vous offre mon corps,
mon ame, ma voloni¢, ma liberté. Je veux dos & présent



46 PREPARATION

non-seulement éviter lesfautes graves, mais encore les fautes
légtres. Je veux fuir toutes les mauvaiscs occasions. Ve nos
inducas in tentationem. Délivrez-moi, par amour pour Jésus-
Christ, de ces occasions ot je scrais & méme de vous offen-
ser. Sed libera nos a malo. Délivrez-moi du péché et chiliez-
moi comme vous voudrez. J'acceple toules les infirmités,
les doulcurs, les pertes que vous m’enverrez : il me suffira
de ne pas perdre volre grice ct votre amour. Petite et acci=
pictis. Yous me promctiez de me donner tout ce que jc
vous demande : Petite et accipietis. Je vous supplic de
m’accorder la sainte persévérance et Ia griice de vous aimer.
O Muarie, mére de miscricorde, priez pour moi, je me confic
cn vous.

DEUXIEME POINT.

Le Seigneur ne veut pas nous voir perdus ¢l ne laisse
pas de nous avertir de changer de vie, soit par les menaces,
soil par les chatimens. Nisi conversi fucritis, gladium suum
vibrabit (Ps. vii. 45.) Voyez, dit-il quelque autre part,
combicn de gens qui, n’ayant pas voulu sc rendre d cetle
invitation, onl ¢i¢ subitement moissonés par Ja mort au
moment ot ils ne s’y atlendaicent pas, ct ol jouissant d’une
tranquillité parfiitc ils se flattaient de vivre encore plu-
sicurs annces : Cum dizerint pax ct securitas, tunc repen-
tinus eis supervenit interitus. (Prov. xxix.4.) Il dil encore
dansun autre endroit : Nisipanitentiam eyeriiis, omnes simul
peribitis Pourquoi nous averlit-il si souvent avant que de
feapper, si ce n’est paree qu’il veul que nous nous amen-
dions et que nous évitions une mauvaise mort. Celui qui
cric : prencz garde, n'a pas intention de vous faire périr,
dutS. Augustin ; Non vult ferive qui clamat tibi : observa. Tl



A LA MORT, A7

est done néeessaire de préparer ses comples avant que le
jour de les régler arrive. Chréten, si pendant ce jour et
avant la nuit prochaine vous deviez mourir, et que d’ici lors
Paffaire de voire salut éternel dit étre décidée, vous trou-
vericz-ve. s prét? répondez? Que ne donneriez-vous pas pour
abtenir de Dicu unc année cneore, un mois, un jour de
retard? Pourquoi donc aujourd’hui que Dieu vous accorde
ce lemps, ne mellez-vous pas ordre & volre conscience? Ne
se peat-il pas que ce jour soit pour vous le dernicr? Non
tardes converti ad Dominum, et non differas de die in diem;
subito enim veniet ira illius, et in tempore vindicta disperdet te.
(Eccl. v. 9.) Pour vous sauver il faut abandonner le péché,
el puisque vous devez ’abandonner un jour, pourquoi ne le
fericz-vous pas maintenant? Si aliquando, cur non modo?
(S. Aug.) Peut-¢ire attendez-vous quc la mort approche?
Mais souvencz-yous que le moment de la mort n’est pas un
temps de pardon, mais que c’est un temps de vengeance
pour les ames obstinées. In tempore vindicte disperdet te.
(Eccli. Loc. cit.) Si quelqu’un vous doit une somme
considérable, vous prenez la précaution de bien faire faire
unc obligation par ¢erit, car vous dites : Qui sail ce qui peut
arviver? Pourquoi n’usericz-vous pas de la méme précau-
tion quand il s’agit devotre ame, qui certainement I’emporte
sur votre argent? Pourquoi ne diles-vous pas : Qui sait ce
qui peut arriver? Si vous perdez la somme vous n’aurez
pas cncore tout perdu; et bien qu’il ne vous reste plus rien
de tout volre patrimoine, vous avez cncore I'espoir de le
TegagNer; mais st vous perdez votre ame, a la mort, c’est
alors quc vous aurcz tout perdu ¢t que vous n’aurez pas
mime 'espoir de Ia recouvrer. Yous avez assez de soin pour
neter quels sont les biens que vous possédez, de craintede

les perdre s'il survenait une mort imprévue; et si celle



A8 PREPARATION

mort imprévue survenaitaussi pendant (ue vous éles dans
Ia disgrice de Dieu, ¢u’en serait-il de votre ame pendant
towte Iéternité?

AFFECTIONS ET PRIERES.

Oh! mon Rédempleur, vous avez versé tout volre sang,
vous avez donné volre vie pour sauver mon ame, ¢t moi je
Vai tant de fois perdue avee Pespérance de volre miséri-
corde. Si tant de fois je me suis servi de volre boné, n'est-ce
pas pour vous offenser davantage? Par ccla méme je méritais
que vous me fissicz mourir ¢t que vous me jelassiez cn
enfer. Nous avons combattu & nous deux, vous i force de
nmuséricorde, et moi A force d’oflenses; vous en venant &
moi, moicn vous fuyant ; vous en me donnant le iemps de
porter reméde au mal que javais fail, et moi en m’cn
scrvant pour ajouler injure sur injurc. Seigneur, [ailes-moi
connaitre le grand tort que je vous ai fait et Pobligation qui
me reste de vous aimer. O mon Jésus, comment ai-je pu
&tre assez cher A vos yeux pour que vous soycz venu au-de-
vant de moi lorsque je vous repoussais ? Comment avez-vous
pu combler de grices une ame qui vous a donné lant de
désagréments? Oui, je Ic vois, ¢’cst (que vous ne voulez pas
me voir perdre. Je me repens de toul mon coeur de vous
avoir oflenséy o bonlé infinic, ah! reeevez cetle hrebis
ingrale qui relournc & vos picds navrée de repentir. Rece-
vez-la, posez-la sur vos épaules, afin qu’elle ne vous fuie
plus. Non, je ne veux plus vous fuir; je veux vous aimer, je
veux &re a vous. Et pourva que je vous apparlicnne, je
me soumets & toules les peines qu’il vous plaira de m’in-
fliger. Et quelle peine plus grande pourrait me survenir
qucde vivre sans volre grice, ¢loigné de vous, qui &les mon



A LA MORT. 40
Dieu, qui m’avezcréé evqui &les mort pour moi? O maudits
péchés, qu’avez-vous fait? vous m’avez dégoalé de mon
Sauveur, lui quim’a tant aimé. Ah! je devrais mourir pour
vous, 6 mon doux Jésus, comme vous &les mort pour moi;
vous, vous étes mort par amour, ct mnoi je devrais mourir
dde douleur de vous avoir offensé. J’accepte la mort telle que
vous me Penverrez ct lorsqu’elle viendra ; mais, puisque je
ne vous al pas aimé jusqu’a présent, ou que je vous ai
aim¢ trop pcu, je ne veux pas mourir ainsi. Accordez-moi
sncore dela vie, afin que je vousaimeavant de mourir; pour
arriver 4 c¢ but, changez mon ceeur, frappez-le, enflam-
mez-le de votre sainl amour ; faites-le, Seigneur, je vous en
conjure par celle charité qui vous a conduit a la mort pour
moi. Je vousaime de toute mon ame. Mon ame s’cst rendue
amoureuse de vous. Ne permellez pas qu’elle vous perde
encore. Donnez-mol la sainle persévérance , donnez-moi
votre amour. Marie, mon refuge el ma mere, soyez mon
avocate.

TROISIEME POINT.

Estote parati. Le Seigneur nc nous dit pas de nous pré-
parer lorsque la mort arrive, il nous dit de nous lenir préts
quand la mort vient; il est impossible au milieu de cette
tempéte et de celte confusion de meltre ordre & une con-
science cmbrouillée.

C'est le langage de la raison. C’esl ainsi quc Dieu
menace, lorsqu’il annonce qu’il ne viendra plus pardon-
ner; mais qu’il viendra venger le mépris qu'on aura
fait de ses grices. Mihi vindicta et ego retribuam in tem-
pere. (Rom. xit. 19.) 1l est bica juste, dit S. Augustin,
que celui qui pouvant se sauver nel’aura pas voulu, nele

. 3



—

Y PREPARATION

puagse nas quand il en aura Ia volonté : Justa peena est, ut qui
etz facere cum posset uvoluil, amittat posse cum velit. (Lib. 5.
de lib. arb.) Mais pent=tire diva quelgn’un s Qui sait?
o peut arriver encore que je me converlisse, ¢l que je me
swve? Mais vous luisseriez-vous tomber dans un puits
en disant @ Qui snit? il pent arviver qu’en me laissant cheoir
i, ne meure pas ct queje vive? Oh Dien! qu’est-ce done?
vomme Ie péché aveugle notre esprit , comme il nous fait
perdre la raison! Les hommes parlent sagement quand il
sagit du corps, o avee folie quand it s’agit de Tame. O
mon frive! qui saitsi cedernier point quevous lisez, ne sera
pas ansst le dernier avis que Dicu voas envoie? ITatons-
nous , Préparons-noss 1a mort, de crainte d’étre pris 3
Vimproviste. 8. Avugusiin dit que le Seigneur nous cache
b dernier instant de notre vie, afin que chaque jour nous
soyons préts & mouriv. Letel ultimus dies, ut observen-
ter omnes dies. (Hom. xiir) 8. Paul nous avertit qu’il
taat opérer notre salut non-seulement en craignant, iaais
eucore en tremblant : Cum metu et tremore vestram salutem
operaming. (Philipp. u. 42.) 8. Anloinc raconte, qu’un
voi de Sicile, pour faire comprendre 3 un de ses sujets
aucle ¢ait Ia crainte avee Jaquelle il s’asseyait sur le
ivone, e fit placer i table au-dessous d'unc épée suspeu-
Jue au plancher par un fil extrémement délic. Dans cetie
pénible position, cot homme pul & peine prendre quelque
pea de nourriture. Nows sommes (ous dans le méme dan-
ger 3 & chaque moment peut toraher sur nous le glaive de
ia mort,, d’ott dépend notre salut éternel.

On pavle d’éternité. 8i ceciderit lignum ad austrun, aut
ad aquilonem, in quocumaque loco ceciderit ibi erit., (Eccl. x1.
5.) Si lorsque Ja mort viendra nous sommcs en éat de

A

orace, oh! quelle sera pure I joic de Pame; alors elic
¢ 3 o ?



A LA MORT. 51
powrra dire : Jai tout assuré, je ne puis plus perdre mon
Dicu, jeserai toujours heurcux. Mais si nous sommes dans
le péehé, ne sera-t-il pas désespérant pour nous de nous
éerier : Ergo ervavimus. Je me suis done (rommpé; et je ne
pouriai jamais plus frouver un reméde & mon errcur. Cest
celie crainte qui faisait dire au vénérable P. M. Avila, apo-
tre de PEspagne, quand on lui annonca qu’il allait mou-
vir: Oh! si javais encore un peu de temps d moi pour me
préparer @ lumort ! 31'abbé Agaton, qui mourail aprs avoir
fait pénitence pendant une multitude d'années : Qu'en sera-
t-il de moil qui connait les jugemens de Dicu. S. Arséne
aussi (remblait & approche de Ia mort, et comme ses dis-
ciples lui en demandaient le motif : Mes enfans, leur ré-
pondit-il, ce n’est pas la premiére fois que j'éprouve cetle
crainte, je U'al conservée toujours & chaque instant de ma
vie. Mais persoune n'a tremblé comme Job @ Quid faciam,
dut-il, cum surrexerit ad judicandum Deus; et cum quae-
sierit, quid respondebo illi?

AFFECTIONS ET PRIERES.

O mon Dicu, y a-t-il jamais eu quelqu’un qui m’ait
aim¢ plus que vous, et qui vous ait plus méprisé ¢t plus
mjuri¢ (ue moi ? Q sang, 6 plaies de Jésus, vous ¢tes mon
espérance. Pere Cclernel, ne regmdcz pas mes péehds, regar-
dez plutot les plaies de Jésus-Chnist, regardez votre fils bien-
aim¢é qui meurt de douleur pour moi, et qui vous conjure
de me pardonner. Je me repens, & mon Créateur, de vous
avoir offensé et j'en suis extrémement faché. Yous m’avez
créd afin que je vonsaime, et je n’ai vécu que comme si
javais &té créé pour vous offenser. Par amour peur Jésus-
Christ, pudomnez-moi ¢t donnez-moi fa grace de vous



52 PREPARATION

aimer. St i d’abord résisté & votee volonté, je ne veux
plus y résister désovmais, et je veax faire ce que vous me
commanderez. Vous m’ordonnez de détestor les outrages
dont je vous ai abreuvé; eh bien, je fes déteste de tout mon
coeur. Yous m'ordonnez de prendre In résolution de ne
plus vous oflenser; ¢h bien, je fis le ferme propos de
perdre plutdtmille fois Ta vie que votre griace. Vous m’or-
donnez de vous aimer de tout mon coeur; oui, je vous
aime de tonf mon cocur el je ne veux ammer quc vous,
vous screz ddsormais mon unique hien-aim¢é, mon unique
amour. Je vous demande la persévéranee, jespére que
vous me accorderez par amour pour Jésus-Chrisi 5 failes
quejevoussois fidele, et que je puisse vous dire toujours avee
S. Bonaventure : Unus est dilectus nieus, unus ainor meus.
Non, je ne veux pas dans ma vic vous occasionner aucun
désagrément, je ne voux plus que gémir sur ceux qac je
vous a1 donnds jusqu’ici, ¢i je ne désire que vous aimer,
Maric, ma mdre, vous (ui pricz pour lous ceux (ui s¢ re-
commandent & vous, pricz encore Jésus pour moi.

SIXIEME CONGIDERATION.
Mort du pécheur.
Angustia supervenienle, pacem requirent, el non erit ; coniur-
batio super conlurbationem venict. (Ezech. vi. 25.)
PREMIER POINT.

Los pécheurs repoussent le souvenir et la pensée de la
mort, et croient trouver fa paix (quoigue cela ne leur arrive



A LA MORT. 53

jamais) en vivanl dans le péché. Mais lorsqu’ils seront au
wmilicu des embuches de lamort et pres d’entrer dans 1’éter-
nilé : Angustio supervenicnte, parem requirent, et non erit.
Alors ils ne peavent plus fair le tourment de leur con-
scieces ilscherchient Ja paix, mais quelle est Ia paix que
peut tronver une ame chargée de fantes ui ta déchirent
comme autant de vipires? De quelle paix peut-on jouir,
quand on voil qu’on est pros de comparaitre devaut Jésus-
Cluist, le souverain juge, dont on a jusqu’alors méprisé
les ordres et U'amitié ? Conturbatio super conturbationem ve-
nict. La noavelle de sa mort, le penser que Uon va aban-
domner toutes les choses de ce monde, le remords de con-
science, Ie temps perdu, e temps qui manque, la rigucur
du jugement de Dicu, I'élernité mallicureuse réscrvée aux
péchcurs, tout cela ne formera-t-il pas comme une cspice
de tempete horrible qui brouillera Pesprit du pécheur, et
(ui augmentera sa défiance. C'est ainsi que, plein de con-
fusion et de défiance, Ic moribond passera & I'autre vic.
Abraham, confiant en Ia parole divine, acquit beaucoup
de mérite en espérant en Dicu contre toule espérance -
maine : Contra spem in sper credidie. (Rom. 1v, 418.) Mais
les pécheurs démdéritent an contraire lorsquiils esperent,
car ils espérent & tort, pon-seulement contre (oute cspé-
rance, mais encore contre Ia foi, puisqu’ils méprisent les
menaces (que Dieu fait aux obstings. Ils craignent de faire
nNe mauvaise mort, mais ils necraignent pas de mener une
vic dérdéglée. Qui leur assuve d’aillenrs, qu’ils nc mouriont
pis subitement, d’un coup de foudre, d’unacets de goutte,
d’unc attaque de sang? Supposons cncore qu’ils aient le
temps de se convertir, qui leur assurera qu’ils se conver-
tiront sincérement? S. Augustin cul & combatre douze
Ans pour surmonter ses mauvais penchans ; et comment un



5% PREPARATION

moribond qui a ea presquie toujours L conscience sowllce,
pourra-t-il facilement faire une conversion sincére, au mi-
lieu des douleurs, des élourdissemens de e, ot de la
confusion de la mort. Je dis unc conversion sincére, car
alors il ne suffit pas de dire ot de prometire, mais il faus
que le coeur y participe. O Dicu! quelle sera 'épouvante de
cc pauvre malade (ui a nogligé sa conscience, lorsqu’il
se verra chargé de pichds et entourd de Ta crainte du ju-
gement, de Yenfer et de Péternité! Quel houleversement
n’opéreront pas cher lur toutes ses pensces lorsqu'il se
trouvera ¢vanoui, qu'il whaura que les idées confuses, of
qu’il scra affubli par les douleurs d'une mort qui s’ap-
proche! Il se confessera, il fera des promesses, il gémira,
il demandera 4 Dicu miséricorde, mais sans savoir ce qu’il
fait! et ce sera au milion de cette fluctuation d’agitations,
de remords, d’inquicludes ct de tourmens qu’il passer:
dansl’autrevic: Turbabuntur populiettransibunt., (Job.xxx1v.
20.) Un auteur a dit avec raison que les pricres, les gémis-
scmens cl les promesses du pécheur mourant, sont comme
celles de celui qui se voil assailli par un ennemi qui lat
tient Je poignard & Ja gorge pour lui arracher la vie. Mi-
sérable, quis'alite en disgriice avee Dien, et qui de 1a passe
dans Péternité.

ATFECTIONS ET PRIERES.

O plaies de Jésus, vous ¢tes mon espérance. Je déses-
pérais du pardon de mes péchdés et de mon salut éternel,
81 je ne vous regardais, vous qui Gles la source de pitic ot
de grice par lesquelles Dicu arépandu toul son sang, pour
Javer mon ame de tant de fautes que j'ai commises. Jo
vous adore donc, ¢ pluics sacrées, ¢l je me confic en



A LA MORT. D5

vous. Je déleste mille fois, et je maudis les indignes
plaisirs pour lesquels j’ai rebuté mon Rédempteur et mi-
sérablement perdu son amitié. En vous fixant, je congois
de lespérance et je lournc vers vous mon aflcction. O mon
doux Jésus, vous méritez que tous les hommes vous ai-
ment de tout leur cocur. Mais moi je vous ai lant offensé
el j'ai méprisé votre amour ; ¢t malgré cela vous m’aves
supporlé el vous m’aves invilé & rechercher le pardon.
Ah! mon Sauveur, ne permellez pas que je vous offense
jamais plus ct que je me damne. Oh! Dicu, quelle peine
ne souflrirais-j¢ pas en enfer en voyanl volre sang et les
actes de wuséricorde que vous avez faits pour moi! Je
vous aime ¢l je veux loujours vous aimer. Vous, donncz-
moi la persévérance. Détachez mon coenr de toul ce gui
n’cst pas pour vous, ct faites-moi concevoir un vrai désir,
faites-moi prendre une résolution sincére de vous aimer
désormais uniguement, vous qui &tes le souverain bien.
O Marie, ma mére, adtirez-moi vers Dicu, el faites
quc je lui appariicnne sans partage avanl (ue je meurc.

DEUXIEME POINT.

Le pauvre pécheur mourant n’anta pas sculement un
piége A éearter, il en aura mifle. D’un coté il sera tour-
menté par les démons. A Papproche de Ia mort, ces ter-
vibles ennemis déploient toutes Jeurs forces pour perdre
les ames qui ont quitté cette vie. Ils comprennent qu’ils
n’ont que pen de temps pour los gagner, ct que s'ils Jes
perdent alors, ils nc pourront jumais plus les avoir.
Descendit diabolus ad vos habens iram magnam, sciens quod
modicum tempus habet . (Apoc. x1r. 12.) Alors ce ne; sera pas
un seul démon qui le tentera, il y en aura nn nombre infint



36 PREPARATION.

qui seront auprés de lui pour le perdre. Replebuntus
domus corum draconibus. (Is. xur. 21.) L’un lui dira : Ne
crains rien, parce que {u guériras; Pautre lui dira
Comment, tu as ¢t¢ sourd & la voix de Dieu pendunt tant
d’années et tu voudrais & présent avoir recours 2 sa mi-
stricorde? Un autre ajoutera: Comment pourras-lu re-
médier & ces dommages que lu as causés, A cetle répula-
uon que tu as cnlevée? Un autre enfin : Ne vois-tu pas
que loutes [cs confessions sont nulles, que tu n’as pas
cu de douleur de tes péchés, que tu n’as jamais fait de
bon propos? comment pourras-tu les refairc 2 présent?
D’'un autre coté, le mourant se verra entouré de ses
péchés. Virum injustum mdla capient in interitu. (PS. CXXXI1X.
12.) Ces péchés, comme aulani desatellites, dit S. Bernard,
le tiendront serré de prés ct lui diront : Opera tua sumus,
non te deseremus. Nous sommes ion ouvrage, nous ne vou-
lons pas te quitler, nous e suivrons dans 'autre vic, et
nous nous présenlerons avec toi devant le juge éternel.
Alors le moribond ' voudra se délivrer de ces ennemis;
mais pour s’en affranchir, il faudrait les hair, il fau-
drait se convertir A Dicu-de lout son cocur. Cependant
U'cspril est obscurci et le cocur endurci. Gor durum habe-
bit male in novissimo; ¢t qui amat periculwm, peribit in
illo. (Ecchi. m1. 27.) S. Bernard dit que le coeur qui s’est
obstiné a faire Je mal pendani la vie fera des cfforis pour
sorfir de I'élat de damnation , mais qu’il ne parviendra
pas & s’cn délivrer, ct qu’il terminera sa vie oppressée
par le méme état de malice. Ayant aimé le péché,
il a aussi aimé le péril qu’il courait de sc damner, el lc
Scigneur permettra avec justice qu’il périssc dans ce
méme danger ol il a voulu vivre jusqu’i la mort. S. Au-
gustin dit que celui qui attend pour abandonner le péché



A LA MORT. o7

que le péché Tabandonne, le détestera difficilement ,
comme i} Ie devrait & Uapproche de la mort, car tout
ce qu’il fera alors, il le fera de foree : qui prius a peccato
relinquitur quam ipse relinquat, non libere, sed quast ex
necessitate condemnat .

Qu’il est misérable le pécheur endurci qui résiste a Ia
voix divine! Cor ejus indurabitur quasi lapis, et stringetur
quasi mallcatoris incus. (Job. xrr. 15.) L’ingeat! au licu
de se rendee et de se laisser atiendriv a la voix de Dicu,
il s'est endarci encore davantage , comme I'enclume s’en-
durcitsous le marteau. Tel aussi il se trouvera & Ja mort.
Cor durum habebit mule in novissimo. Les pécheurs, dit le
Scigneur , m'ont tourné le dos par umour pour les créa-
tures : Vericrunt ad me terquin, et non fuciem, ct in tempore
afflictionis suw dicent : surge et libera nos. Ubi sunt dii tui,
qros fecisti tihi? Surgant ct liberent te. (Jer. u. 27.) Les
malhcurcux, & Ia mort ils rccourront & Dieu, ct Dieu leur
dira : Maintcnant vous rccourcz & moi? Appelez les créa-
turcs & votre aide, puisqu’elles ont é& vos dicux. Cest ainsi
que Ie Seigneur leur parlera, car ils ne recourront pas a lut
dans un scntiment sincére deconversion. S.Jérome dit qu’il
regardait comme unc chose certaine et dont il s’¢étail con=
vaincu par expérience, que celui uimene unc mauvaise vie
jusqu’d Ja fin de ses jours ne peut pas faire une bonne fin.
Hloc tenco, hoc multiplici experientia didici, quod ei non bonus
est finis, cii male semper vila fuit. (InEpist. Euscbiiad Dam.)

AFFECTIONS ET PRIERES.

0 mon Sauveur, aidez-moi, ne m’abandonnez pas; je vois
moun ame loule couverte de péchés. Les passions me violen-

tent, les mauvaises habitudes m’oppriment 3 j¢ me jette &
’ PP > J
2.



58 PIEPARATION

vos picds, ayez pili¢ de moi, et déliviez-moi de tant de
maux. In te, Domine, speravi, non confundar in ccternum. Ne
permet(cz pas qu'une ame qui sc confie en vous sc¢ perde.
Ne trudas bestiss animam confitentem tibi. Je me repens de
vous avoir offensé, 0 bonté infinie, j’ai fait le mal, je Pa-
voue; jevenx me corriger i loul prix 3 mais si vous ne me
sccourcz de votre grice je suis perdu. Recevez , 6 inon Jésus,
ce rebelle cqui vous a tantoutrage. Pensez que je vous ai couté
Je sang ctlavie. Par les mérites de votre passion ct de voire
mort, recevez-mol dans vos bras et donnez-moi Ja sainte
perséviérance. J’¢lais déja perda et vous m’avez appelé, jene
veux plus vous résister; je me consacre & vous ; licz-mmoi &
volre amour ¢l ne permellez pas (uce je me perde encore cn
perdant volre grice. O mon Jésus, ne le permetiez pas; 6
marcine , 6 Maric, ne le permettez pas: oblenez-moi la
favcur de mourir mille fois plutot que de perdree de nouvean
la grace de votre fils.

TROISIEME POINT.

Chose ¢lonnante ! en ne menace jamais le péchear que
d’unc mauvaise mort. Tunc invocabunt me et now exau-
diam. (Prov. 1. 19.) Numquid Deus exaudict clumorem ejus,
cum venerit super cum angustia ? (Job. xxvir. 9.) In interity
vestro ridebo et subsannabo, (Prov. 1. 26.) Riderc Dei, est
nolle misereri. (S. Greg.) Mea est ultio, ct cgo retribuam cis
an tempore, ut labatur pes eorom. (Deut. xxxi. 55.) 11 en
dit de mere dans tant d’auatres endroits; et les pécheurs
vivent en paix, pleins de séeurité, comme si Dieu leur avait
promis de lear accorder a la mort Ie pardon et le cicl. 11
est vrai, sans doute, que quelle que soit 'heure i laquclle
le pécheur se convertisse, Dieu a promis de lui pardonner ;



A LA MORT. 59
mais il n’a pas dit que le pécheur se convertira A la mont ;
car il a protesté mille fois, au contraire, que celui qui vit
dans le péché mourra ausst dans le péché : I'n peccato ves-
tro moriemini. (Jo. viti. 21.) Moriemini in peccutis vestris.
(Ibid. 24.) 1l a dit que celui qui lechicrcherad Pheure de la
mort ne lc trouvera pas. Quccrelis me ¢t non invenietis. (Jo.
vit. 34.) 1 faul done chercher Dicu tant que 'on peut fe
trouver : Queerite Bominnm dum inveniri potest. (Is. 1.v. 6.)
Oui, car viendra un temps ot I’on ne pourra pas le trouver.
Pauvres pécheurs! pauvres aveugles qui se flattent de s
converlir & Plhicure de la mort, Jorsqu’il nesera plus temps.
S. Ambroise a dit : Impii nusquam didicernnt benefo-
rere, nisi cum non est tempus benefacicndi. Dieu veul gue
nous nous sauvions tous , mais il chitic les obstinés.

Si un misérable éiant en état de péché venait a s’élouller
el qu’il n’éprouvit plus aucune sensation , quelle compas-
sion n’excilerait-il pas dans le ceeur de ceux qui le verraient
mourir sang sacremens et sans qu’il donnit signe de ve-
pentir ! Que I'on éprouverait ensuite de la satisfaction, si
cel homme revenait & lui, qu’il detnandit Pahsolution et
qu’il fit des actes de contrition ! Mais n’cst-il pas un fou
celul qui, ayant le temps de faire toul cela, le néglige et
reste dans le péché? Nest-1l pas up fou celui qui péche
malgré cela, cl qui s’expose au danger de mourir sans
savoir 8’11 aura le temps de se repentir? Lorsque Pon voit
guelgu’un mourir de mort subite, on cst épouvanté; ce-
pendant que de gens s’expesent volenlairement & mouric
¢t a mourir dansle péché!

Pondus , et statera judicia Domini sunt. (Prov. xvi. 41.)
Nous ne lenons pas comple des grices que le Seigneur nous
fait, mais Dieu en tient cownpte ct les mesure. Lorsqu’il voit
quon les a méprisées jusqu’s une cortaine limite, il ahas-



60 PREPARATION

donne le pécheur dans son péché ct le [ait mourir ainsi ; es
cc misérable est réduit dés-lors & faire pénitence a la mort.
Peenitentia quee ab infirmo petitur, infirma est, dit S, Au-
gustin. (Serm. 57 . detenp.) S. Jérome ditque sur cent mille
pécheurs qui vivent dansle péché jusques & la mort, & peine
s’en sauvera-t-it un. Viz de centum millibus , quorum mala
vita fuit, merctur in morie a Deo indulgentiamunus. (S. Iier.
in epist. Buseb. de morte ejus.) S. Vincent Ferricr (Serm.
de nativit. Virg.) dit que ce serait un-plus grand miracle si
un de ces pécheurs sesauvait,; que si un mort venait Aressus
citer : Majus wiraculum est, quod male viventes faciant bo-
num finem quam suscitare mortuos. Quclle douleur, quelle
contrition veul concevoit & 'heure de la mort celui qui jus-
qu’alors a vécu dans le péché! Bellarmin raconte, qu’élant
un jour all¢ assister un mourant, et Payant exhorté a faire
un acie de contrition, celur-ci lui répondit qu’il ne savail
ce que c'¢élait que la contrition. Bellarmin ticha de le lui
expliquer, mais lc malade lui répondit : Mon pére, je ne
vous comprends. pas, je ne: suis pas capable de saisir ces
choses-la. Et il mourul ainsi : Signa. damnationis suce satis
relinquens; comme dit Bellarmin. Chitiment, dit S. Augus-
tin, qui {rappe bicn justement le pécheur ; car celui qui &
oubli¢ Dieu pendant sa vie, doit Poublier lui-méme a la
morl : Kquissime percutitur peccator, ut moriens oblivisca~
tur sui, qui vivens oblitus est Dei. (Serm.10. de Sanct.)
Nolite errare, nous dit ’Apodtre, Deus non irridetur. Qua
enim scominaverit homo, hewec et metet; qui seminat in carne
sua , de carne et metet corruptionem. (Galat. vi. 7.) Ceserail
se.moqucr de Dicu que de vivre dans le mepris de ses lois
el puis recucillir d’une telle conduite une récompense
et la gloire éternclle, mais Deus non irridetur. Ge que
Yon séine dans cette vie, on le moissonne dans ’autre,



A LA MORT. Oiv

Celui qui ne séme ici bas que des plaisirs charnels, ne re-
cueille que corruplion, miseére et mort éternclle, Chiétien,
ce que Y'on dit pour lcs autres, on lc dit aussi pour vous.
Diles-moi, si vous -vous. lrouviez au moment de mourir
abandonn¢ des médecins, n’éprouvant plus aucune sensa-°
tion, et réduita ’agonic, quelles prieres n’adressericz-vous
pas 2 Dicu pour qu’il vous accordit un mois, une semains
de plus pour régler les comples de volre conscience. Eh
bien! Dieu vous accorde ce temps aujourd’hui. Remercicz-
le, réparez au plus vite le mal que vous avez fait, et pre-
nez tous les moyens pour vous retrouver en ¢lat de grace
lorsque 1a mort viendra,, car alors il ne sera plus temps d’y
remédicr.

ATFFECTIONS ET PRIERES.

Ah! mon Dieu, quel autre que vous aurail eu loule J«
patience que vous avez euc pour moi? Si votre bonté n’é-
lait pas infinie, je craindrais pour mon pardon ; mais j’ai
affaire avec un Dieu qui ecst mort pour me pardonner et
pour me sauver. Vous m’ordonnez d’espérer, el moi je
veux espérer. Si mes péchés m’épouvanlent et me con-
damnen(, vos mdéritcs ¢t vos promesses me donnent -du
courage. Vous avez promis la vie de votre grice & celui
qui revient & vous : Revertimini et vivite. (Ez. xvin. 52.)
Vous avez promis-d’embrasser celui qui se tournera vers
vous : Convertimini ad me et convertar ad vos, (Zach. 1.
3 ) Vous avez dil que vous ne savicz pas mdépriser celui
qui s’humilie et qui se vepent : Cor contritum el humilia-
tum non despicics. (Ps. 1.) Me voici, Seigncur, jereviens
A yous, je mce lournc vers vous; je vois que je mcrite milid
fois Penfer, ct je suis marri de vous avoir. offensé; je vous



V2 PREPARATION

promets lermement de ne plus vouloir vous offenser, et de
vouloir toujours vous aimer. Ah! ne permettez pas quo
je sois encore ingral & tant de bonté. Pere ciernel, par les
mérites de P'obcissance de Jésus-Christ , qui est mort pour
vous obdir, faites que je vous ebdisse jusqu’a la mort. Je
vous aime, 6 souverain bien, of pour Famour que jai
pourvous, je veux vousobiir en toul. Donnez-moi la sainte
persévérance, donnez-moi volre amour, je ne vous de-
manie plus rien; Mave, o ma mdére, intereéder pour
M.

e RHa B Ee A 8 = mee v W= = et eRerma R0

SE ; TIEME CONSIDERATION.

Sentimens d’'un moarant présomplnens qui a peun pensé i la
mort pen:iand sa vie.

Dispone domui tuee, quin morieris, et non vives. (Is. axxvin. 1.

PREMIZR POINT.

Représentez-vous aupres d’nn malade auquel il ne reste
ijuc pea de momens a vivre, Pauvre malade ? voyez comme
il souffrc, comme il s’évanouit, comme il est suffoqué .
comme il manque de respiration, comme une sucur froide
coule sur tout son corps, comme il perd ses csprits aw
noint de sentir, de comprendre et de parler 2 peine ; mais
son plus grand malhenr & Jui, cest d’ére pros de mou-
riv; au licu de penser ason ame et de régler ses comples
pour Pétermité, 1 ne songe qu'aux médecins et aux re-
médes, afin de guérir de sa moladie et de calmer les dou-



A LA MORT. 65

leurs qqui le went. Nihil alind quam de se cogitare suffi-
ciunt, dit S. Laurent Justinien cn parlant de ces mou-.
rans. Peul-élre y aura-l-il au moins, parmi ses parcns el
scs amis , quelqu’un qui Pavertira du danger dans lequet
il s¢ trouve; mais point du tout : de tous scs parens ct
de tous scs ainis, il n’y en a pas un qui ait le courage de
lui annoncer Ia proximité de la mort, ct de lui consciller
de recevoir les sacremens ; tous refusent de lul en parler
pour ne pas le tracasser. O mon Dieu, jc vous rends grace
aujourd’hui de ce gue vous permettrez (u’d mes derniers
momens jo sois assisté des fréres de Ia congrégation 2
Iaquelle jappartiens. Ceux-ci n’auront d’autre intérés
qu’a penser & mon salut, et ils m’aideront tous a bicn
mourir.

Mais, malgré tout, quoiqu’on nc Pavertisse pas du dan-
ger, lorsque le malade voit que sa famille csten révolution,
que lcs visites des médecins se répetent, que les remedes
quon lui administre sont ¢pais et violens, le pauvre
mourant tombe dans la confusion, 11 est altéré par des
assauts continuels de crainte, de remords ct de méfiance,
et il se dit cn lui-méme : Oh! qui sait si Ie terme de ma
vic n’est pas déjd arrivé? Et quel sera ensuile le sentiment
da malade, lorsqu’il apprendra la nouvelle de sa mort.
Dispone domui tuee, quia morieris ct non vives. Quelle peine
n’éprouvera-l-il pas lorsqu’on Ini dira : Monsicur un tel,
votre maladie est mortelle ; il conviendrait que vous recus-
sicz les sacremens, que vous vous unissiez 2 Dicu, el que
vous prissicz congé de ce monde. Prendre congé de ce
monde? Et quoi, tout abandonner? cctic maison, celle
ville, ces parens, ccs amis, ces sociélés , ces jeux, ces
divertissemens? Qui, tout cela. Déja le notaire cst venu
ct éerit celte formule d’abandon : je laisse, je laisse. Et



64 PREPARATION
avee soi (u’emporte-t-on ? un misérable haillon qui daus
pea de femps devra avee nous pourrir dans la (ombe,
Oh! quelle mélancolie et quel trouble s’emparera du
cocur mourant, lorsqu’il verra (ue ses domestiques ver-
sent des larmes, que les amis qui Pentourent gardent Je
silence et qui’ids wont pas le courage de parler ! Mais ce
qut Vaffligera Ie plus, cest d’éire en proic aux remords
de conscience qui se réveilleront avee d’autant plus de
force que Ia vie qu’il aura mende aura éé plos désordon-
née; aprds (ant Fappels, aprds tant de lumitres, apres
it d’avis donnés par les peres spirituels, apres tant de
vésolutions prises, mais négligées ou restées sans exéeution,
il dira alors : Oh misérable que je suis, j'ai regu tant de
lumicres de la part de Dicu, jai eu ot de temps pour
metire ordre & ma conscience, ¢l je ne Pai pas fait; et
voild que mamienant jo suis an moment de mourir? Que
me coutail-il de fuir cette oceasion, de rompre cette -
son, de me confesser toutes les semaines? et quand méme
il m’en et dov eotiter braucoup, je devais metire tout en
ceuvre pour sauver mon ame, qui devait &tee préférde a
tout. Oh! si javais exéenté eetie résolution que javais
prise, si j’avais continué comme jo commencais 4 e faire
aujourd hui, que jo serais confenl; mais je ne Pai pas
fait, et je ne puis plos revenir sur le passé. Les sentimens
de ces mourans, qui ont négligé leur conscience pendant
Ia vie, sont semblables & coux qu’éprouvent fes damnés
dans enfer, qui gémissent en vain el sans en retirer au-
cun soulagement sur les péchés ui sont la eause de leurs
souffrances.

AFFICTIONS ET PRIERES.

Scigneur, si dans cc moment méme on m’apporiait la



A LA MORT. 0O

nouvelle de ma mort prochaine, voyez quels seraient les
sentimens de douleur que mon coeur éprouverail. Je vous
remercic de cc que vous me failes connaitre I'instant de
ma morl, et de cc que vous me donnez le temps de me
corriger. Non, 0 mon Dieu, je nc veux plus vous fuir;
vous ¢les assez venu au-devant de moi. Je dois craindre
main(cnant que si je nc me rends 2 vous, ou si je résiste,.
vous m’abandonniez enticrement: Yous m’avez donné un
cocur pour vous aimer, et moi je I'ai fait servir a de mauvais
asages; j'ai aimé les créatures, el je nc vous ai pas aimé,
vous, & mon Créateur, mon Rédempleur, qui avez disposé
de votre vic pour moi. Au licu de vous aimer, je vous ai
fait volie-face! Je savais que lc péché vous déplaisait, et
jen’ai pas craint de le commettre. O mon Jésus, je m’en
repens, j’en suis marri de toul mon ceeur : je veux chan-
ger de vie; je renonce 2 tous les plaisits du monde pour
n’aimer que vous, pour nc plaire qu'a vous, & Dieu de
mon ame. Vous m’avez donné¢ de grandes marques d'a-
mour, et je voudrais avant de mourir vous en donner
aussi de mon- co16. Désormais j’acceple toutes les infirmi-
lés, toules les croix, tout le mépris, tous les dégotils que
Jaurai & subir de la part des hommes; donnez-moi la
force de les souflrir avec cette paix avec laquelle je veux:
les supporier pour I'amour de vous. Je vous aime, o
bon¢ infinie; je vous.aime, souverain bien; enflammez-
moit d’'un amour brilant, et donnez-moi la sainte persé-
vérance. Marie, mon espérance , priez Jésus pour moi.

DEUXIEME POINT.

Oh! comme au moment de la mort lcs vérités de la foi
parassent sous un jour plus éclatant, comme le mourant



Ho PREPARATION

qui a mal véen ¢prouve cn les voyant des tourmens plus
afreux, si c’est surtoul unc personne consacrée i Dien,
fqui ait eu, pour le servir, plus de temps, plus d’cxem-
ples, plus &’ inspirations et plus de liberté. O Dicu, quelle
doulcur nc ressentira-t-clle pas, lorsqu’elle se dira a clle-
néme : Fai averli les aulres, ot jai fait cnsuile pire
qu’cux; j’ai abandonné Ie monde, et jai ensuite é1G at-
tach¢ aux plaisirs, & la vanité et & Yamour du monde!
Quels remords, lorsqu’elle vélléchira qu’un paien serait
devenu saint, s’il el regu toules les lumicres dont clle
x abusé ! Quele peine, lorsqu’elle se rappellera gqw’elle a
mcépris¢ les pratiques de picéié comme des acles de fai-
blesse d’esprit, qu’clle a suivi certaines maximes mon-
tlaines , qu’clle a favorisé son amour-propre, qu’clle a mis
de la complaisance en cle-méme, qu’elle a veillé & ne
pas s¢ Jaisser surpasser, & ne pas souflrir, ¢t & jouir de
tous les diverlissemens qui se préseniérent.

Desiderium peccatormn peribit, (Ps. x1.) Comme on d¢-
sirerz au moment de la mort ce lemps que on perd
mantenant. Voici ee que 8. Grégoire raconle dans ses
dialogues, d’un certain Crisantius , homme riche, qui avait
cu de mauvaises habitudes. Efant au lit de la mort, il
s"xdressait aux démons qui s’approchaient pour le prendre,
cts’éertail : Donnes-moi du temps, donnez-moi du temps
Jusques & demain. Mais les démons loi répondaient @ In-
sensé, cest a présent que tun demandes du temps? Tu cn
a5 cu tant, ot e Pas pordu, et tu Pas passé & commelire
le pichés et maintenant t demandes du temps? 11 n’y
en a plus pour t6i. Mais le malhceurcux crinil toujours ci
demandait du secours. Le mourant avait auprds de son
[ un fils qui avait embrassé Ia vie monastique , ¢l qui
s"appelait Maxime: Mon Gls Maxime , Jai disaii-i}, aide-



A LA MORT. 67

moi , Maxime, aide-moi ; et en pronongant ces mots il
promenait avee furcur sa fignre enflaimmdée sur (oute 1I'é-
tendue du lit, il s’agitait, et rendit I’ame enfin au milien
des cris de ddsespoir.

Oh! voyez comme ces insensés aiment leur folie pen-
dant qu’ils vivent, comme ils ouvrent les yeux el comme
ils avouent leur folie au moment de la mort. Mais ceci ne
sert qu'a augmenter la défiance et faire désespérer de pou-
voir Jamus réparer Ie mal que 'on a fait. En mourant
ainsi, on laisse de Iincertitude sur son propre salut. O
mon f{rcre, landis que vous lisez ce point, vous vous dites
il vous-meéme, je pense : Qw cela est vrai. Mais si cela est
vrai, serez-vous assez mallieurcux, asscz fou de ne pas
vous corriger & lemps, puisque vous connaissez déja tou-
tes ces vérilés? Ce que veus vencz de lire serait pour vous
a votre mort un glaive de doulcur.

Courage done, puisque vous avez le temps d’¢éviler une
mort si horrible, portez-y reméde bien vite; n’attendez
pas de moment plus opportun. Ne remetlez pas & un aulre
mois, & une aulre scmaine. Qui sait si celte lumicre que
Dicu vous: donne dans sa miséricorde ne sera pas la der-
niére, ¢t si ce ne sera pas le denier cri qu’il vous fera en-
tendre? I1 y a del'avenglement sans doute & ne pas vouloir
penser &la mort quand on en connait Ia certitude, et quand
om sait que d’clle dépend Véternité 3 mais il y a un plus
grand aveugiement encore & y penser et & ne pas s’y pré-
parer. Faites maintenant les réflexions, el prencz les réso-
Iutions comme si vous ¢étiez i ce moment. Ce que vous fe-
rez matintenant vous le ferez avee fruit, tandis qu’alors ce
sera en vain. Aujourd’hui vous aurez la confiance que vous
vous sauverez, el alors vous craindrez pour votre sulul.
L’empercur Chailes V demand» un jour & un de scs gentils-



68 PRELARATION

hommes qui prenait congé de lui et abandonnait Ia cowr
pour se consacrer & Dicu, pourquoi il en agissait ainsi? Ce-
lui-ct Tuirépondit: Sire, il faut absolnment pourse suuver
qu'il y ail un certin temps de pénitence entre le moment
de la mort et unc vie désordonnée.

AFFECTIONS ET PRIERES,

Non, 6 mon Dicu, je ne veux plus m’abuser en me re-
posant irop sur voire miséricorde. J¢ vous rends grace de Ia
lumiére cue vous me donmez maiutenant, ct je vous pro-
mets de changer de vie. Je vois ddja que vous ne pouvez plus
me supporter. Et pourquoi d’aillcurs atlendrais-je que vous-
meme vous me jeliez en enfer ou que vous m’abandon-
nicz d une vie réprouvdée, ce qui scxail un chitiment pire que
la mort méme? Je me jeule & vos picds, recevez-moi dans
volre grice. Je ne le méiite pas. Mais vous avez dit : Impietas
impii non noccbit ei, in quacumque dic conversus fuerit. (Ez.
xxxnr. 12.) Ah! sipar le passé, 0 mon Jésus, j'ai offensc
votre bonté infinie, je m’en repens de tout mon cocur, et
jespére que vous me pardomnerez. Je vous dirai avee S. An-
sclme: Ali! ne permeltez pas que mon ame se perde par
ses propres péchiés, paisque vous 'avez rachetée par volre
sang. Ne regardez pas mon ingratitude, mais voyez plulot
Pamour qui vous & mis & mort pour moi. Si jai perdu
volre grice, vous n’avez pas perdu la puissance deme la ren-
dre. Ayez done pitié de moi, 6 mon Rédempleur. Pardon-
nez-moi ¢t donnez-moi la griice de vous aimer, puisque deé-
sormais je vous promels de w’nimer que vous. Parmi lnt
de créatures possibles vons m’avez choisi pour vous aimer,
¢t moi jo veux librement vous aimer par-dessus toute chose.
Yous maichicz au-devant de moi avee volre croix, clmoi je



A LA MORT. 6Y

VCUX VOus suivre toujours avec cetic meéme €roix gne vous
me fcrez porter dmon tour. J’embrasse toutes les mortifica-
tions et toutes les peines qu’il vous plaira de m’envoyer.
C’en est assez, si vous ne me privez pas de volre griee, je
suis content, Marie, mon espérance, oblencz-moi la persé-
vérance ct Ia grace d’aimer Dicu, ¢’cst 14 tout ce que je vous
demtande.

TROISICME POINT.

Le mourant qui aurn négligé le bien de son ame pendant
la vic rouvera des épines dans toules les choses qui se pré-
scnieront a ses veux. Epines dans le souvenir des divertisse-
mens ¢t des frivolités auxqaelles il se sera adonnd, et des
pompes gu'il aura élalées 5 ¢pines dans les amis qui vien-
dront I visiter et dans tout ce qu’ils rappeleront i sa mé-
moirc ; ¢pines dans les peres spirituels qui Passisteront ;
¢épines dans les sacremens gu’il devra recevoir, dans Ia con-
fession, dans la communion, dans Pextréme-onction , épines
cnfin dans Ie crucifix qu’on lui présentera, car il verra dans
colle image comme il a mal répondu & Pamour d’un Dicu
mort pour lc sauver.

Insenscé que jai été, dira alorsle pauvre malade! je pou-
vais devenir saint en mettant 2 profit toutes les Jumicres et
tous les moyens que Dicu a mis en mes mains. J¢ pouvais
mener une vie heurcuse en vivant en grice avec Dieu; ¢l
mainlenant gue me reste-t-il de tant d’années que j’ai pas-
sées? des lourmens, des défiances, des craintes, des remords
dc conscience et des comptes terribles & rendre devant Dicu.
Encorc ne me sauverai-je que diffictlement? Et quand tien-
dra-1-il ce langage? lorsque sa lampe scra au moment de
s'Cleindre faute d’buile, lorscu’il sera aw moment de fermer



70 PREPARATION

ta scéne de ce monde, lorsqu’il se trouvera en présence de
deux é&ernités, Vune heurcuse ot Pautre malheurcuse ;
lorsqu’il sera prét & rendre ce dernier soupir d’oit dépend
son bonhicur ou son désespoir, gui sera éternel comme Dicu.
Quel prix ne donneiait-il pas pour avoir un an, an mois ou
au moins une semaine de sursis et de saine taison, car tel
qu’il estavee cet &ourdissement, cette faiblesse d’cstomac
et cclle vespiration oppressée, il ne peut rien faire, il ne
peut réfléehir, il ne peut captiver son esprit a faire un acte
méritoire ; 1l est comme enfermé dans une fosse obscure ot
il ne voit rien autre chose que la grande ruine ¢ui le me-
nace ¢t son inhabileté i s’y soustraire. Il désirerait du temps,
mais on lui dira: Proficiscere; bilez-vous, préparcz vos
comptes du mieux ¢ue vous pourrez dans ce courl espace
de temps, et partez. Ne savez-vous pas que Ia morl n’at-
tend et nerespeete personne !

Oh! que ce sera terrible pour lui de se dire & lui-méme:
Ce malin je suis en vie, cesoir je serai mort ! Aujourd’hui je
suis dans cette chambre, demainje serai dans une tombe!
ct mon ame ou sera-t-clle? Quelle terreur lorsqu’on lui pré-
senlera le cierge, et quand la sucur froide de Ia mort le con-
vrir! quand il verra quel’on fait sortir sesparens de Incham-
bre et qu’ils n’y rentrent plus! quand il commencera d per-
dre Ia vie, et que ses yeux s’obscurciront! quelle terreur
enfin quand on allumera le cierge, parce que Phewre de la
morl approchera! O cierge, cierge, que de vérilés tu feras
connaitre! comme tu {eras voir alors les choses toutes dif-
férentes de ce que’elles paraissent maintenant! comme tadi-
ras ¢loquemment que tous les biens de ce monde ne sont
gue vanite, folie et mensonge! Mais & quoi donc serviront
ees véritds, quand il ne sera plus temps de pouvoirenuser?



A LA MORT. 71
AFFECTIONS ET PRIELES.

Ah! mon Dieu , vous ne voulez pas ma mort, mais vous
dCsirez que je me converlisse ¢l ue je vive. Je vous remeor-
cic de m’avoir attendu jusqu’a ce moment ; je vous remercie
(ie§ lumicres que vous me donnez. Je connais Perreur que
jai commise, en préférant & voure amiti¢ les biens vils ¢
périssables pour lesquels je vous ai méprisé. Je m’en re-
pens, et je suis marri de tout mon cocur de vous avoir faif
un si grand tort, Ah ! ne laissez pas pour Ie tlemps qui me
reste & vivrede e secourir de vos lumicres et devotre grice,
et de me faire connaitre ce qu'il faut que je fasse pour amen-
der ma conduile. Que me servira de connailre ccs vérités
lorsque je n’aurai plus le temps d’y avoir recours? Ne tra-
flus bestiis animas confitentes tibi. Lorsque le démon m’ex-
citera & vous offenser de nouveau, ah! je vous en pric, &
mon Jésus, par les mériics de votre passion , élendez Ia
main ¢t délivrez-moi du péché; failes queje ne redevienne
plus esclave de 'ennemi ; faites que j’aic recours toujours a
vous, ¢l que je ne cesse de me recomnander a vous tani
que durera Ia tentation. Volre sang cst mon espérance, ef
votre bonté cst mon amour. Je vous aime, 6 Dieu digne
d’un amour infini, el failes que je vous aime toujours ;
faites que je sache quelles sont les choses dont je dois me
acstacher pour étre tout » vous , parce que je veux rompre
avee elles, Mais vous, donnez-moi la foree d’accomplir
wes desseins, 6 reine du ciel, 6 mere de Dicu; priez pour
moi «qui suis un pécheur; faites que dans les tentations
je ne manque jamais de recourit 2 Jésus el A vous, qui
par votre intereession empéchez de tomber tons ceux qui
FeCOURCnL a vous.



72 PREFARATION

HUITIEME CONSIDERATION.
Mort du juste.

Pretiosain conspectu Domini mors Sanctorum ejus. (Ps.cxv.15.)

PREMIER POINT.

Considérée des yeux de la chair, Ia mort épouvante ct
inspire de la crainte; mais considérée des yeux de la foi,
olle console et se fait désirer. Elle parait terrible aux pé-
cheurs , mais elle cst quelque chose d’aimable et de pré-
cicux pour les Saints. Pretiosa, dit S. Bernard , tanquam
finis laborum, viclori@ consummatio, vile janua. (Trans.
Malach.) Finis laborum. Qui la mort est ¢ terme des pei-
nes ct des travaux. Homo natus de muliere, brevi vivens
tempore , multis rep letur miseriis. (Job. xiv. 1.) Voild quelle
cst notre vie : elle cst courfe et remplic de miscres el
’infirmités, de craintes et de passions. Les mondains qui
désirent unc longue vie, dit Sénéque, que demandent-ils
autre chose, si ce n’est un plus long tourment? Tanquam
vila petitur supplicii mora. (Ep. c1.) Qu’est-ce donc que
chercher & vivre, si ce n’est chercher a souffrir, dit S,
Augustin : Quid est diu vivere, nisi diu torqueri? (Serm. xvir.
de Verb. Dom.) Oui, car, selon S. Ambroise, la vic pré-
sente ne nous a pas ¢été donnée pour nous reposer, mais
seulement pour travaller et mériter la vie élernelle par
nos travaux. Hec vita hominis non ad quietem data est , sed
ad laborem. (Serm. xLm.) Ce qui fait dire avec raison 2



A LA MORT. 73
Tertullien, que lorsque Dien abrége la vie & quelqu’un,
il lui abrége son tourment : Longum Deus adimit tormentum,
cum vitam concedit brevem. De 1d vienl que, quoique la
mort {rappe ’homme pour le punir du péché, clle le
chatic moins en cffet que les miscres de celte vie, car la
aort est pour lui un soulagement & tous les maux. Ut
mors remedium videatur csse, non pocna. Dicu appelle bien-
heureux ceux qui meurent dans sa grace, parce qu’ils fi-
nissen! leurs peincs el qu’ils vont sc reposer. Beati mortut
qui in Domino moriuntur.... amodo, jam dicit Spiritus, us
requiescant @ laboribus suis. (Apoc. xv. 13.)

Les tourmens qui affligent Ie péchenr au moment de
la mort, n’affligent pas les Saints. Justorum anime in manu
Dei sunt, non tanget illos tormentum mortis. (Sap. ni. 1 )
Les Saints ne redoutent pas cc proficiscere qui ¢pouvanic
les mondains 3 les Sainls ne s’attristent pas de laisser les
biens de cette terre, paree qu’ils en ont déja détaché leur
cocur. Deus cordis mei (c’cst ainsi qu’ils ont loujours dit)
ct pars mea Deus in cternum. Félicitez-vous, écrivait I'a-
pOtre a ses disciples quand on Ies cut dépouillés de leurs
biens pour Jésus-Chuist : Rapinam bonorum vestrorum cum
gaudio suscepistis, cognosccntes vos meliorem el mancntem:
substantiom. (Hebr. cap. x. ) Les Saints ne s’aflligent poiint
de Taisser les honneurs, car ils les ont toujours détestés,
car ils ne les ont comptés que pove de la vanité et de la
fumde 3 le seul honncur qu’ils aient recherché, cst cclui
d’aimer Dicu et d’en ¢tre aimé. Les Saints ne s’affligent
pas de laisser leurs parens, parce qu'ils les ont aimés cn
Dicu sculement, parce qu’en mourant 1ls les recomman-
dent & ce Pere céleste qui les aime plus (u’cux, et parce
que, dans Pespérance d’¢tre sauvés, 1s pensent qu’ils
pourront micux les aider da haut du ciel que d'ict bas.

H. A



A PREPARATION

¥n un mot, l¢ coeur mmond¢ de consolations et de dou-
ceurs, ils répélent & In mort ce qu’ils ont tovjours dit
pendant la vie : Deus meus ct omuia.

Celuwi cqui meurt en aimant Dicu, se mel peu en peine
des douleuars qui accompagnent la mort ; il les regarde
au contraire d'un air do complaisance, paree (u’il pense
que c'est 1& que finit Ia vie, et qu’il ne Iui reste plus a
souffriv pour Dicu mi & lui donner d’autres marques de
son amour : aussi lur offre-t-11 avee ealme et affection le
tecmps qui lui reste & vivre, ctil se console en unissant le
sacrifice de sn mort avee celui que Jésus-Christ offrit pour
lui sur la croix & I'Eternel son pére. Ainsi il meurt avee
bonheur, en séeriant : In pace in idipsum dormiam ct re-
quicscam. Oh! quelle douecar de mourir en s'abandon-
nant catre les bras de Jésus, qui nous a aimdés jusqu™ la
mort, ¢t qui a voulu subir une mort cruelle pour nous
en oblenir une douce ¢t pleine de consolations !

AFFECTIONS ET PRILRES.

0O Jésus, mon hicn-aimé, qui pour m'oblenir une vie
douce avez voulu subir unc mort si cruelie sur le Cal-
vaire, quand vous verrai-je? La premiére {Qis (ue je vous
verrai, ce scra lorsque vous me jugerez au moment o
j'expirerai. Que vous dirai-jc alors? Et vous, que me direz-
vous ? Je nc veux pas attendre & ce moment pour y pen-
ser, je veux y réfléchir des & présent. Je vous dirai : O
mon Rédemptenr, vous ¢tes done celui qui est mot pour
moi ? Je vous ai offensé pendaut quelque temps, jai ¢ié
ingrat & votre égard et je ne méritais pas de pardon ; mnais
ensutle, aidé de volre grice, je me suis corrigd, j'ai gémi
sur mes péchés tout le seste de ma vie, et vous m’avez



A La MORT. 75

pardonn¢. Pardonnez-moi encore maintenant que je suis &
vos pieds, et donnez-moi vous-méme unc absolutien géné-
ralc de mes fautes. Je ne méritais pas de vous aimer jamais
plus, puisque javais mépris¢ volre amour ; mais vous, par
un cffet de votre miséricorde, vous avez altir¢ mon coeur,
ce cocur qui a tout abandonné pour vous complaire, et
qui vous a du moins aim¢ par-dessus toute chose, s'il ne
vous a pas aim¢é comrme vous le mérilez. Maintenant ue
me dites-vous ? G’est un bienfait trop grand pour moi que
de vous voir dans le cicl, et que de vous posséder dans
voirc royaumec; mais je ne puis plus vivre loin de vous,
3 présent surtout que vous m’avez moniré la beauté de
votre visage. Je vous demande d’entreer dans le paradis,
non pas tant pour y jouir de volre prisence que pour vous
y aimer plus cflicacement. Envoyez-moi au purgatoire
pour le temps (u'il vous plaiva : non je ne veux pas al-
ler dans la patrie de toute purcté, an milieu des ames
innocentes, souillé de péchés comme je le suis mainte-
nant. Euvoycz-moi me purifier, mais nc me chassez pas
de votre présence; il me suflirn qu’un jour, lorsque Cola
vous plaira, vous m’appelicz au paradis pour y chanter
¢ternellement vos miscéricordes. Maintenant, laissez vous
touchicr, & mon juge bien-asimé; levez la main, bénissez-
moi et dites-noi que je suis & vous, (ue vous ¢les ¢l que
vous serez (oujours a moi. Je vous aimerai toujours, el
vous, vous m’aimerez aussi loujours. Maintenant je m’c-
Joigne de vous; jo vais dans le feu, mais |’y vais content,

car je crois i votre amour, 6 mon Rédempteur, mon Dicu,
mon tout. Oui j'y vais content; mais sachez que ce qui
causcra ma plus grande peine pendant que je serai ¢loi-
gn¢ de vous, ce sera volre absence. Seigneur, je vais
compter ccs momens jusqu’a Vinstant ote vous m’appel-



76 PREPARATION

lerez. Ayez pitié d'une ame qui vous aime de loutes scs
forces, ¢t qui ne soupire qu’aprés le bonheur de vous
voir pour vous aimer cncore davantage. Glesl ainsi ue
yespire vous parler alors, & mon Jésus : aussi je vous
pric de m’accorder la grice de vivre de maniére & pouvoir
vous lenir alors le méme langnge. Douncz-moi Ia sainte
persévérance ;3 donnez-moi volre amour. Secourcz-moi ,
vous, 0 mére de mon Dien, et pricz Jésus pour moi.

DEUXIEME POINT.

Absterget Deus omnem lacrymam ab orulis eorum, et mors
ultra non erit. (Apoe. xxi. 4.) A 'heure de la mort, le
Scigneur cssuicia des yenx de ses serviteurs les larmes
qu’ils auront répanducs en cele vie, au milicu des peines,
des craintes, des dangers et des combats qu’ils auront
soulenus contre enfer. Ge qui consolera avee plus d’efli-
cacité unc ame fidele, lorsqu’elle apprendra la nouvelle
d’unc mort prochaine, ¢’est de penser (ue bientot clie
sera délivrée de tous les dangers qui exposent & offenser
Dicu, de tautl de peines de conseience, de tant de (enta-
tions que le démon lui suscitait : la vie présente cst unc
zuerre ¢iernelle avee Penfer, pendant laquelle nous ris-
quons de perdre Dicu et notre ame. 8. Ambroise dit que
sut cclic tevre, inler laqueos ambulamus, nous marchons
toujours au milicu des pidges que nous lendent nos enne-
mis lorsque nous sommes en état de grice. (Vest ce dan-
ger qai faisait dire i 8. Pierre d’Alenntara, étant aun lit de
Ya mort : Eloignez-vous, mon fréve (il s’adressait & un reli-
gieux qui &ail aupres de ui pour Jeservir), ¢loignez-vous,
car je vis encore ¢l je risque de me danmer. Gest encore
ce danger qui faisait que sainte Thérdse se réjouissail tou-



A EA MORT, 77

tes les fois qu'elle entendait sonner horloge, ctqu’elle se
felicitait d’avoir une heure demoing & combattre. Car, di-
sait-clle, je puis pécher et perdre Dicu a chaque insiant de
Ja vie. e I vient que tous les Saints se consolaient lors-
qu’on leur annongait gu’ils allaient mourir, car ils pen-
saicut ue bientot tous les combais adlaient finir, tous les
dangers disparaitre, ol qils ¢atent prés de s’assurer la
bonheuar ineffable de ne plus perdre Tricu.

On raconte dans la vie des péres, que P'un d’eux, par-
venu a4 une extréme vicillesse, et ¢tant au moment de
mourir, souriail pendant que ses compagnons pleuraicent ;
eomme on lui demandait quel était le motif de son sourire
Et vous, répundit-il, pourquoi pleurez-vous lorsque je vais
me reposer ? Ex labore ad requicm vado et vos ploratis. Sainte
Catherine de Sicnne disait aussi en mourant : Consolez~
vous avee mot, car je laisse cetie terre de doulcur et je vais
dans un licu de paix. Si chacun, dit S. Cyprien, habitait
unc maison dont les murs fussent préts & crouler, dont les
planchiers et les toits fléchissent, ct dont lercorps entier de
batiment menacit de tomber en ruine, uels cfforls ne
ferait-on pas pour en sortir? El bien, dans cetie vie, lout
menace notreamc; le monde, Penfer, les passions, Ia chair,
tout Pentraine vers lepéchié et vers v mort Gternelle. Quis
me liberabit de corpore mortis hujus, ’Geriait Papotre? (Rom.
viz, 24.) Oh ! quelle joie éprouvera lame Gdele lorsqu’elle
entendra ces paroles: Veni de Libano, sponsa mea, veni de
cubilibus lcoium. (Cant. 1v. 8.) Viens, mon épouse, sors des
Iicux de gémissement et de la taniére des lions qui ne
cherchent qu’a te déverer, et & te faive perdre Ja grice div
vine. Aussi §. Paul, qui désirait Ia mout, disait-il que
Jesus-Clirist ¢tait sa vie unique, ¢t gu’il regardait Ja mort
comme e gain le plus grand (u’il pat Lure, car il devenait



73 PREPARATION
par clle possesscur de cotte vie qui n’a plus de fin = Mihz
vivere Christus est, et mori lucrum. (Philipp. 1. 21.)

C’est une grande favear que Dieu fail & une ame, quand
elle est en Gtat de grice, que de Parracher i cette terre, ol
elic pourrait changer et perdre son amitié : Raptus est, ne
malitia multaret intellectum cjus. (Sap. rv. 7.) Qu’il est heu-
reux dans cette vie celui qui vit uni a Dicu ; mais de méme
(que le navigateur ne peut se dire en stirele que lorsqul’il est
arrivé au port ct délivré de I'orage, ¢’est ainsi qu’une ame
fidele ne peut sappeler heureuse ue lorsqu’elle meurt
dans la geice de Dien. Lauda navigantis felicitatem, sed cum
pervenit ad portum, dit S. AmbDroisc. Mais aussi, si le na-
vigaleur se réjouit avee plas de raison & mesurce qu’il s’a-
vance vers le port, il en cst de méme de celui qui est prés
de s’assurer le salut élernel.

En outre, on ne peut vivre dans ce has-monde sans
commettre des fautes au moins 16gtres : Septies cnim cadct
justus. (Prov. xxiv, 46.) Celui qui abandonne cetle vie
cesse de déplaige & Dicu. Quid est mors, dit S. Ambroisc,
nisi sepultura vitiorum? (De bono mortis, cap. 1v.) C'est ce
qui fait que coux qni aiment Dicu désirent 1 mort avee
plus d’ardeur. Le vénérable pére Vincent sc consolait par
cctle pensée, puisqu’il disait en finissant la vie : Je cesse
d’oflenser Dicut; ot S. Ambroise disait encore : Quid vitam
Istam, desideramas , in qua quanto divtius quis fuerit, tanto
majori oneratur sarcina peccatorwin ? Gelui qui meurt dans la
erice de Dicu sc met en ¢tat de ne jamais plus pouvoir, ni
savoir Poffenser. Mortuus nescit peccare, dit 12 méme Saint.
C'est pourquoi le Seigneur felicite, loace les morts plus que
les vivans, quel que soit le degré de sainteté audquel cenx-cl
soient parvenus. Laudavit mugis mortuos, quun vivenies.
(Eccl. 1v. 2.) Il y a ert méme quelqu’un (ui ordonna que



A LA MORT. 79

eclui qui lui annoncerait sa mort s’exprimit en ces termes :
Cousole-toi, car voici le temps ot tu n’offenseras plus Dieu.

AFFECTIONS ET PRIERES.

In manus tuas, Domine, commendo spiritum meum; rede-
misti me, Domine, Deus veritatis, Oh ! mon doux Rédemp-
ieur, qu’en serail-il de moi si vous m’aviez fait mourir
lorsque j’¢tas €éloigné de vous? Je scrais dans Penfer, 12
ou je ne pourrais plus vous aimer. J¢ vous remercie de ne
pas m’avoir abandonné, ct de m’avoir fait loutes les grices
nécessaires pour vous donner mon cocur. Je me repens de
vous avoir offensé; je vous aime par-dessus toule choscs
ah! je vous en prie, faites-moi connaitre de plus en plus
ie mal que j’ai commis en vous mdprisant, ¢t 'amour que
mérile votre bonté infinie. Je vous aime et je désirc mou-
rir bicnlol (si ¢’est 12 votre bon plaisir), afin d’étre délivré
du danger de perdre de nouveau votre sainte grice, el afin
d’&tre sr de vous aimer éterncllement. Ah! pendant les
annces qui me restent & vivee encore, 6 Jésus, mon bicn-
aim¢, donnez-moi la force de faire quelque chose pour
vous avant ¢ue la mort vienne. Donnez-moi de la puis-
sance conlre les lenlations et contre les passions, contre
celle surlowt qui, par le passé, m’a entrainé & vous dé-
plaire. Donnez-moi Ia paticnce de supporter les maladies
et les injures qui me viendront de la part des hommes.
Pour I'amour de vous, je pardenne maintenant & tous
ceux qui aurondt fait mépris de moi, ctje vous prie de leur
accorder les grices qu’ils peuvent désirer. Donnez-moi la
force d'dtre plus attentil 3 éviter 1es faules vénielles dont
je me mcltais peu en pcine. O mon Sauveur, aidez-moi 5
j'espire tout de vos mériles; je mels loulc ma confiance



80 PREPATRATION

dans votre intereession, 6 Maric, ma mére el mon espé
rance.

TROISIEME DPOINT.

La morl est non-sculement la fin de nos travaux, mais
clle est encore Ia porte de la vie. Finis laborum, vite janua,
dit S. Bernard. Celui qui veut voir DPicu doit nécessaire-
ment passer par celic porte @ Fece porta Domini. Justi in-
trabunt in cam. (Ps. cxvir. 20.) S. Jérome priait la mori
ct Iui disait: Aperi mihi, soror mea. () mort, lu s ma socur;
si lune n’ouvres Ia porte, je ne puis aller jouir de Ia pré-
sence de mon Dicu. S. Charles Borromée apercevant dans
un de ses appartemens un tablean ot Pon avail représenté
un squcletic humain (enant une faux dans Ia main, fit
appeler le peintre ct lui erdonna d’effacer la faux ct &’y
meltre & Ja place une clé¢ d’or; c’élait parce qu’il voulait
s’enflammer de plus en plus du désir de mourir, et qu’il
pensait que la mort nous ouvre le cicl pour y jouir de In
présence de Dicu,

S. Jean Chrysostome dit que st un roi avait préparé
pour quelgu’un un appartement dans son palais, et qu’il lui
fit habiter en attendant une élable, cet homme deviait dé-
sirer ardemment de sorti= de I’étable pour passer au palais.
Notre ame est enfermée dans notre corps comme dans une
prison d’ou cle doit sortir pour aller habiter l¢ palais du
ciel; L c’est pour cela que David disail : Educ de custodia
animam meam. (Ps. cxui. 8.) Le saint vicillard Simcon, en
recevant enfant Jésus entre ses bras, ne sut demander
d’nutre grice que celle de Ja mort, afin d’étre délivee de la
prison de la vie de ce mondc : Nunc dimittis servum tuum,
Domine. S. Ambroisc s’éeric : Quasi necessilate teneretur,



A LA MORLT. 81

dimitli petit. G’cst encore la méme grice que demande 1’a-
potre quand 1l dit : Cupio dissolvi, et esse cum Christo. (Phi-
Tipp. 1.) Quelle joic n’éprouva pas I’échanson de Pharaon
Jorsqu’il cul entendu Joseph lui annoncer qu'il sortirait de
Ia prison ct qu’il serait réintégré dans sa dignité. Et une
ame (ui aime Dicu ne se réjouira-t-cllc pas de penser que
dans peu de temps clle se dégagera des licns qui la retien-
nent sur cetle terre, et qu’clle iva jouir de Dicu. Dum sumus
n corpore peregringmur a Domino. (K. Cor. v. 6.)Pendant
(JUC NOUS SOMINES UNIS & nOLre Corps, nous sommes éloignés
de Ia vie de Dicu comme si nous étions dans une terre
étrangdre et hors de notre pattie, ot ¢’est pour cela, dit S.
Brano, qu’il ne faut plus donuer le méme nom a la mort,
et qu’il feut Pappeler la vie : Hors dicenda non est, sed vite
principium. De 1 vient que Pon a appelé nativité le jour
de la nrort des Saints ; parce (ue ¢’est au jour de Ieur morg
gu'ils naissent a cetie vie bieaheurcuse gui n’aura plos de
fin. Non estjustis mors, sed translatio, dit S. Athanase. Pour
le justc, Ia mort n’est que le passage A la vie élernelle. O
aimable mort, dit 8. Augustin, quel serait P’homme qui
ne te désirerait, puisque tw ¢s Ie terme des travaux, la fin
des fatigues et le commencement du repos éternel? G mors
desiderabilis, malorum finis, laboris cluusula, quictis princi~
pium. Cérail avec anxiéle que ce Saint s’éeriail : Eia mo-~
riar, Domine, ut te videans.

Que le péchieur, dit S. Cyprien, qui de la mort ternpo-
relle va passer 4 la mort élernelle, craigoe la mort. Mort
timeat, qui ad secundam moriem de hac morte transibit;
mais il n’en doit pas élre de méme de celui qui étant en
grice avee Dicu espére de passer de la mort & Ja gloire.
L’auleur de la vie de S. Jean Aumonier raconte quun
homme riche ayant rccommandé son fils unique a c

Ay



32 PREEARATION

grand Saint, lui fit d’abondantes auménes, afin que cet
cnfant parvint a une longue vie; mais ce fils mourut
(uelque temps aprés, et le pere se plaignit de cette mort ;
mais Dicu lui envoya un ange qui lui dit : Tu as demandé
une longue vie pour ton fils, eh hien, sache qu’il en jouit
dans Ie ciel. Voild quelle st Ja grice que Jésus-Clirist
nous obtient, comme il nous a promis par Osée : Ero
mors tua, é mors. (Os.xum.14.) C’est en mourant pour
nous que Jusus a changé notre mort en une vie élernelle.
Ceux cui condmisaient au supplice le saint martyr Pionius,
Tai demanderent, pendant le trajet, d’od venait qu’il
marchail & Ia mort avee tant de plaisir? Le Saint leur ré-
pondil = Erratis, non ad mortem, sed ad vitum contendo.
(Ap. Fusch. lib. 1v. cap. 14.) C'est ainsi que la mére de
S. Symphorien exhoriaitl son jeune fils au martyre, en

lui disanl : Nate, tibi vita non cripitur, sed mutatur in
melius.

ATFECTIONS ET PRIERES,

0 Dicu de mon ame, je vous ai déshonoré par le passé
en vous méprisant, mais votre fils vous a honoré en sa-
crifiant sa vie sur arbre de Ia croix. Par I'honneur que
vous a rendu ce fils bien-aimé, pardonnez-moi de vous
avoir déshonoré. Je me vepens, 6 souverain bien, de vous
avoir offensc, et je vous promels deé n’aimer désormais
(ue vous scul. Yespire de volre bonté que vous m’accor-
derez mon salut; (ous les hiens gue je posséde je les liens
de votre faveur, ils vous apparticnnent, je le reconnais:
Gratiu Dei sum id quod sum. Si par le passé je vous ai dés-
honoré, jespére de vous Lonorer pendant I'éternilé en
bénissont votre miséricorde. 3’éprouve un vil désir de



A LA MORT. 83

vous aimer ; ce désir ¢’est vous qui me le donnez : je vous
en remercic, 6 mon amour. Continucz, conlinuez & me
sccourir comme vous avez commencé; jespére désor-
mais étre i vous, el A vous sans partage. Je renonce d tous
les plaisirs du monde. 1t quel plus grand plaisir pour-
rai-jc gotler que celui de vous plaire, 6 mon Dicu, vous
qui étes si aimable el qui m’avez fant aimé? Je ne vous
demande que de Yamour, 6 mon bicu, de 'amour, de
Tamour ; ct j'espére bien ne vous demander jamais que
de I'amour, et toujours de 'amour, jusqu’d ce que je
meure dans volre amour, que jarrive au régne de I'a-
mour, A ot sans avoir besoin de le demander je serai
embrasé d’amour, oit je nc cesserai de vous aimer de
toules mes forces pendant Pétermité. O Maric, ma mere,
vous (ui avez lant aimé votre Dieu, ¢t qui avez lant dé-
siré de ¢ voir aimé, failes que je Vaime asscz dans celie
vic, pour que je 'aime encore davantage pendant 1'éter-
nité,

NEUVIEME CONSIDERATION,

Paix d'un juste a 'heurcde la mort.

Justorum animee in manu Dei sunt, non tanget illos tormen-
tum malitiee ; visi sunt oculis insipientium mori.... flli au-
fem sunt in pace. (Sap. nt. 1.)

PREMIER POINT.

Justorum animae in manu Dei sunt. Si Dicu ucnl dans
ses mains les ames des justes, qui pourra les Iui arracher?



841 PREPALRATION

H cst vrai sans doule que Penfer ne Taisse pas de tenter les
Saints ¢t de les insulter & Pheure de la mort; mais Dieu
ne manque jamais d’assister et de secourir ses serviteurs
fidcles & mesure que le péril augmente. Ibi plus auxilii,
ubi plus periculi, qui Deus adjulor est in opportunitatibus,
dit S. Ambroise. (Ad Jos. ¢. v.) Le servitecur QElisée fut
spouvanté Torsqu’il vit Ia ville entourée d’ennemis, mais
son maitre lui redonna du courage, en lui disant : Noé:
timere, plures enim nobiscum sunt quam cum illis (IV. Reg.
€. xv1), ¢l en méme lemps il lui fit voir une armée d’an-
ges envoyds par Dicu pour Ie délendre. Le démon viendra
nous (enter sans doute, mais 'ange gardien viendra aussi
a nolre sccours, avee nos sainds patrons, avee S. Michel,
que Dicu a destiné a défendre ses serviteurs fidéles pen-
dant le¢ dernier combat qu’ils ont a livrer contre Penfer.
I.a mére de Dicu viendra aussi chasser nos ennemis, en
meltant sous sa protection ame fidele qui lui est consa-
crée; bien plus, Jésus-Christ lui-méme vicadra protéger
contre les tentations la brebis innocente et pénitente, pour
Ie salut de laquelle il a donné sa vie. I lui donnera Iz
confiance ¢t la force dont elle aura besoin pour ce com-
hat, et c’est alors qu’clle devea s’Gerier = Dominus factus
est adjutor meus (Ps. xxix, 11.), Dominus illuminatio mea
¢t sulus mea, quem timebo. (Ps. xxvi. 4.) Dicu tient plus
a nous saunver, dit Origéne, quce le démon & nous perdre,
car Dicu nous aime beaucoup plus que Ie démon ne nous
hail : Major illi cura est, ut nos ad salutem pertrahat, quam
diabolo, ut nos ad damnationem impellat. (Hom. xxX. In
Iib. Num.)

Dieu est fidele, dit I'apotre, ¢t il ne perinct jamais que
nous soyons leniés au-dela de nos forces. Fidelis Deus non
patituy vos tentari supra id quod potestis. (I. Cor, x. 13.)



A LA MORT. 85

Mais, dircz-vous, plusicurs Sainis sont moris en craignant
pour Ieur salut. Je réponds, qu’on en a eu peu d’exem-
ples, ¢t qu’il y en a peu qui, aprés avoir mené une vie
irréprochable, soicnt morts dans cette crainie. Vincent de
Beauvais dit que Ie Seigneur permet que cela arrive &
certaines personnes, afin de les purifier au moment de la
moit de quelques fautes légires. Justi quandoque dure
moriendo purgantur in hoc mundo. On voil d’ailleurs
que tous les servilcurs de Dien sont morts le sourire sur
les lévres. Tous éprouvent, & cause du jugement qu’ils
vonl subir, une certaine crainte de la mort ; mais tandis
que les pécheurs passent de la crainte au désespoir, les
Saints passent de la crainte a la confiance. S. Bernard
craignait lorsqu’il était malade, & ce que raconte S. An-
tonin, ct il était alors tenté de méfiance ; mais il chassait
toule crainlc en pensant aux mériles de Jésus-Christ, et
s’Ceriail ¢ Vulnera tua, merita mea. S. Hilarion craignait
aussi, mais il s’écriail ensuite avee joic : Egredere, anima
mea, quid times ? Septuaginta prope annis servisti Christo, et
mortem times ? Mais, 6 mon ame, que crains-tu ? N'as-lu
pas scrvi unDicu fidele A ses paroles, el (qui n’abandonne
jamais ceux qui lui sont fidéles pendant la vie? Le pere
Joscplt Scamacea, de la compagnie de Jésus, répondit &
ceux (ui lut demandaient s’} mourait avec confiance : Eb
quoi , ai-je donc servi Mahomel pour douler de la bonté
dc mon Dicu au point de aiaindre qu’il ne veuille pas
me sauver ?

St au moment de la mort Ja pensée d’avoir offensé Dicu
dans Ie temps venait & nous tourmenter, sachons que le
Seigneur nous a assuré qu’il oublierait les péchés de ceux
qui se rcpentent. St impius egerit panitentiam.... omniun
iniquitatum ejus non recordabor. (Ezech. xvur. ) Mais, dira



86 PREPARATION

quelqu’un peat-&ire, comment pouvons-nous &tre cerlaing
que Dicu nous a pardonnd? et ¢est Ja ce que se demande
S. Basile. Quo modo certo persuasus cssc quis potest, quod
Deus ci peccata dimiserit? Et ce Saint répond ensuile =
Nimirum si dicat iniquitatem odio habui, et abominatus
sum. (In Reg. inter, x11. ) Celui qui déteste le péché, peut
ftre certain que Dicu Pa deéja pardonné. Le cocur de
Thomme ne peat pas demeurer sans aimer, ou il aime la
eréature ou il aime Dicu; s'il n’aime pas la créature, 11
aim¢ Dicu par conséquent. Et quel est celui qui aume
Dieu? Cest celui qui observe les commandemens. Qnud
habet precrepta mea et servat ee, ille est qui diligit me. (Joan.
cap. xiv.) Celui donc qui meurt dans Pobservance de mes
préceptes, meuet en aimant Dien, ot eelui qui aime Dicu
ne craint pas. Charitas mitiit foras timorem. (1. Joan. 1v. 18.)

ATFECTIONS ET PRIERES.

Oh! Jésus, quand viendra ce jour ou je pourrai vous
dire: O mon Dicu, je ne puis plus vous perdre? Quand
sera-ce que je vous vorrai face & face, et que je serai cerlain
de vous aimer de toules mes forees pendant éternité? Ah!t
souverain bien, mon unique amour, ant quc je vivrai je
serai en danger de vous offenser ot de perdre vos bonnes
grices. 11 a ¢1¢ un emps malheurcux ot je nc vous ai-
mais pas, €L ol je méprisais volrc amour ; maintenant je
m’en repens de lowle mon ame, cl jespdre que vous
m’avez d¢ja pardonné; je vous aime de toul mon cocur,
¢t je désire faire tout ce que je pourrai pour vous aimer
¢t pour vous plaire. Mais je suis cncore exposé au danger
de vous refuser mon amour, ¢t de vous fuir de nouveau.

Ah! Jésus, ma vie, mon {résor, ne le permeticz pas. St



A LA MORT. 87

jamais je devais relomber dans ce malhicur, faitcs-mot
mourir d¢ Ia mort qui vous paraitra la plas cruclle, je le
vcux cl je vous cn pric. Pére fterncl, par amour pour
Jésus-Christ , ne me laissez pas aller & cetle ruine désas-
trcuse. Chiticz-moi comme il vous plaira, je le mérite ct
jele veux ;s mais ne e chillicz pas en me privant de volre
grice ¢t de volre amour. O mon Jésus, recommandcz-moi
a volre pere. Marie, ma mére, recommandez-moi X volre
{ils; oblencz-moi de persévérer dans son amitié et dans
la grice de Laimer : quiil fasse ensuile ce qu’il voudra
de moi.

DEUXIME POINT.

Justorum anime in munu Dei sunt, non tanget illos tor=
mentum malitice : visi sunt oculis insipientium mori.... Il
autem sunt in pace. ( Sap. m. 1.) Il semble anx yeux des
imsensés que les serviteurs de Dicu meurent dans Pafflic-
tion ct contre leur volonlé, comme mecurent la plupart
des mondains ; mais il n’en est pas ainsi. Dieu sait con-
soler ses enfans au moment de Ia mort, et leur fait
¢prouver des douceurs ineffables qui sont comme un avant-
gotit du cicl, dont'il va les faire jouir. Ainsi, de méme
que ccux qui meurent dans le péehé commencent a faire
sur leur lit de douleur un essai des remords, des lerreurs
et du désespoir de enfer, de méme les Saints, en redou-
blant les actes ’amour (u’ils font alors a ce Dicu qu’ils
désirent et dont ils csptrent jouir, commencent 3 sentir
d¢ja, avant de mourir, cette paix dont ils vont s’cnivrer
dans le ciel. La mort n'cst pas unc punition pour les
Saints, c’est une récompense. Cum dederit dilectis suis
somnum, ecce hereditas Domini, (Ps, cxxvi. 2.) La mort de



88 PREPARATION

celui qui aime Dicu n’est pas une mort, ¢’cst un sommeil.
Celui-la peut dive : In pace in idipsunt dormiam et requics-
cam. (Ps. 1v. 9.) Le pérc Suarcz ¢prouva lant de tran-
quillité en mourant, qu’il s’ceria : Non putabam tam dulce
esse mort, jo ne pouvais m’imaginer que la mort dat me
procurcr tant de suavité. Le médecin dn cardinal Baro-
nius dit un jour & ce prélat de ne pas tant songer A la
mort; mais celui-¢i Tar répondit : Kt pourquoi? Est-ce
donc que je In craindrais? Non, je nela crains, ot je aime
au contraire. Le cardinal Ruffens, & ce que raconte San-
térus, étant sur Ie point de mourir pour la foi, se fit ap-
porter les plas heanx habits qu'il avait, en disant sl
allait & ses noces. Lorsquil fut ensuiie en présence de
Péchafaud, il jeta son biton et s’¢eria : Ite, pedes, parum,
a paradiso distamus; allons, mes picds, courage, pressons-
nous d’arriver, nous approchons du cicl; et avant de
mourir il cnfouna le Te Deum pour rendre grice 3 Diew
de ce qu’il le faisait mowrir martyr de la foi : il tendit
ensuil¢ avee joieson cou & la hiche du bourrean. S. Fran-
cois d’Assisc chanfait cn mourant ot invitait les antres &
chanter avee lui. Mon pere, Jui dit Ie frere Blie, il faut plew-
rer ¢t non pas chanter quand on meurt : Pour mot, repril
Ie Saint, je ne puis faire autrement gue de chanter, quand
je vois que dans pen de temps je vais jouir de Dicu. Une
rehigicuse de Tordre de sainte Thérese allait mourir &
la fleur de Tage, ct comme les autres socurs qui Pentou-
raient la plaignaient, elle leur dit : Oh! Dicu, pourquoi
me plaignez-vous? Je vais retrouver mon Jésus : st vous
m’aimez, réjouisscz-vous avee moi. ( De sing. parol. 1.
§. vi.))

Le pere de Grenade raconte qu’un chasscur renconlra
un jour un solitaire attaqué de la lgpre, et qui élant au



A LA MORT. 89

moment de mourir, s¢ meltait & chanter. Comment pou-
vez-vous chanter ainsi, lui dit-il? L’ermite Jui répendit
aussitot : Mon frére, entre Dieu et moi il n’est d’autre mur
de séparation cue ce corps : maintcnant je le vois tomber
cn lambeaux , je m’apergois que cette prison sc¢ détruil et
que je vais jouir de Dicu; ¢’est pour cela que je me console
et quc je chante. C'estce désir de voir Dicu qui faisait dire
2 S. Ignace, martyr, que si les bétes férnces ne venaient
pas ledévorer, il les y excilerait lui-méme : Ego vim faciany
ut devorer. Sainte Catherine de Génes ne pouvail suppor-
ter I'idée qu’il y ciit des hommes qui regardassent la mort
comme un malheur. Aussi s’éeriait-elle : O mort, ma bien-
aiméc, comme on {¢ voit dc mauvais ceil! Pourquoi ne
vicns-tu pas & moi, ¢ui Cappelle jour et nuit? (Vita, cap.vii.)
Et sainte Thérese désirait tellement la mort qu’elle disait
gu’elle mourait de ne pas pouvoir mourir, et c’est dans cette
pensée qu’clle composa celle ode célebre : Je meurs de ne
pouvoir mourir! Tcl st le point de vue sous lequel la mort

apparait aux Sainls.

AFFECTIONS ET PRIERES.

O mon souverain bien, mon Diecu, si je ne vous ai pas
aimé par Ie passé, aujourd’hui je me convertis @ vous. J’a-
bandonne toutes les créatures et je ne veux aimer que vous,
O mon aimable Scigneur. Dites ce que vous voulez de mor ,
car je veux faire volre volonié, et ¢’est assez de vous avoir
offensé. Cette vie, qui me reste, je veux Pemployer loute en-
liére & vous plaire. Donnez-moi la foree de compenser par
mon amour les ingratitudes dont je me suis rendnn cou-
pable. Depuis tant d’années je méritais de bruler dans les
flammes de I'enfer, et vous &tes si souvent venu au devant



90 PREPARATION

de moi que vous m’avez enfin atliré & vous; failes mainte-
nant (ue je brule du feu de votre saint amour. Jc vous
aime, bhont¢ infinic; vous voulez que je naime que
VOus, vous avez raison, car vous m’avez aimé plus que
personne, el vous scul méritez d'¢re aimé; ¢l moi je veux
n’aimer que vousscul et je veux faire ce que je pourrai pour
vous plaire. Faites de moi ce que vous entendrez, il me
suffit de vous aimer, de posséder votre amour. Marie, ma
mire, aidez-moi, pricz Jésus pour mol.

TROISIEME POINT.

Et comment celui qui 3 la fin de ses jours cspéred’élre
courormé par le roi du cicl peut-il craindre la mort? Non
vereamur occidi, disait S. Cyprien, quos constat quando occi-
dimatr coronari. Comment peut-il craindre de mourir celut
qui sail qu’en mourant cn état de grace il donnera I'immor-
talité a son corps :Oportet mortale hoc induere immortalitatem.
(1. Cor. xv. 55.) Celui qui aime Dien et qui désire de le
voir regarde la vic comme une peine el s réjouit de la
mort : Patienter vivit, delectabiliter moritur, dil S. Augus-
tin, Et S. Thomas dc Villencuve dit encore : Si la mort
trouve 'homme endormi, elle vient comme un voleur,
ellele dépouille, e weet le jette dans Vabime de 'enfer s
mais si clle le trouve vigilant , en envoyée de Dicu clle le
salue et Tui dit: Le Scigneur Uattend aux noces , viens que
jeleconduise au royamne bienbeurcux ¢ue tu désives : Te
Dominus ad nuptias vocat, veni, ducom te quo desideras.

Oh!avee quelle joie attend Ja mort, celui qui est cn
grice avee Dieu, celui qui espére voir bientdt désus-Christ et
d’cntendre ces paroles : Euge, serve bone et fidelis, quia in
pauca fuisti fidelis, super multa te constituam. (Mauth. xxv.



A LA MORT. 91

21.}0h! comnme alors les élus connaitront fa valeur des pé-
nilences, des pricres, du détachement des biens terrestres et
de tout ce qu’ils ont fait pour Dicu! Dicite justo quoniam
bene, quoniam fructum adipventionum suarum comedet. (Is.
1. 10.) Alors celui qui a aimé Dieu godtera le fruit de scs
ceuvres. (est pour cela que le . Hippolyte Durazzo de la
compagnie de Jésus, se réjouissait et ne plaignait jamais les
religicux u'il connaissait lorsqu’ils mouraient en donnant
des marques de salut, Et ne serait-il pas absurde, dit S.
Jean Chrysostome, de croire a U'éternité du paradis et de
plaindre coux qumi y font lenr entrée ? Fateri caelum, et eos
qui hinc co commearunt luctu proscqui ? (Jo. Chry. ad vi-
duam. ) Qu’il sera consolant alors de se rappeler qu’on a cu
de la dévotion envers la merede Dicu, qu’on aura pratiqué
Yes exercices de picid qui 'honorent, Ies rosaires, Ies visiles,
les jeiines du samedi; qu’il scra doux de se souvenir alors
que 'on aura fait partic des congrégations Crigées cn son
honncur! Maric cst appelée Virgo fidelis; oh! comme elle
est fidele & consoler a I'heure de la mort ses servileurs dé-
voués! Un homme qui avait beancoup de dévotion a la
Sainte Vierge, dit un jour cn mourant au pére Binctti : Mon
pére, vaus ne pouvez jugerde la consolation que fait ¢éprou-
ver & la mort la pensée d’avoir servi Ia Sainte Vierge ! Oh !
mon pire, si vous savicz comme je suis conlent d’avoir servi
cettec honne mére! Je ne pourrais vous le fuire comprendre.
Quelle joie pour celui qui a aimé Jésus-Christ , qui l'asou-
venl visité dans Ie S. Sacrement, qui V'a souvent recu dans
lacommunion , lorsqu’il verra catrer danssa chambre son
Dicu qui vient en forme de viatique 'accompagner dans le
passage de Pautre vie! Ieureux celui qui pourra dire avec
S. Philippe de Néri : Voild mon amour, oui , voila mon
amour ; donnez-moi mon amour !



92 PREPARATION

Mais qui sail, dira peut-¢ve quelqu’un, quel est le
sort qui m’cst xéservé ? Qui sait si @ fa fin je ferai une mau-
vaise mort! Mais moi je vous demanderai, a vous qui tencz
ce langage , qu’est-ce qui fat qu’unc mort est mauvaise?
C’estle péché; cen’est done que ke péché que nous devons
craindre ¢l non la mort. Liquct, dit S. Ambroise, acerbita-
Lem, non mortis esse, sed culpee ; non ad mortem metus referen-
dus,sed advitam, (De bona morte, cap.vin.) Vivez hicn el vous
ne craindrez pas la mort : Timenti Beun bene eritin extremis.

LeP. La Colombicie regardait comme une chose morale-
mentimpossible de faire une mauvaise mort quand on a
é1é fidele & Dieu pendant Ia vie. EtS. Augustin avait dit
avantlui : Non potest male mori, qui bene vixerit. Celui qui
est prét Amourir ne craint aucun genre de mort, pas méme
Ia mort subite : Justus, quacumque morte precoccupaius Juerit,
in refrigerio erit. (Sap. 1v. 7.) Et puisque nous ne pouvons
aller jouir de Dicu que par la mort, S. Jean I'Evangdliste
nous dit : Offeramus Deo, quod tenemur reddere. Sachons
bien que celui ui offre sa mort & Dieu, lui adresse Pacte
d’amour le plus parfait que Pon priisse faire, puisqu’en ac-
ceplant de bonne volonté la mort u’il plaita Dicu de Jui
envoyer, il se rend semblable aux martyrs. 11 faut que celui
quiaime Dieu désire la mort ¢t soupire aprisclle, car la
morl nous unit éternellement avee Dica et nous délivre du
danger dele perdre. Cest une marque que P'on a peu d'a-
mour pour Dieu (ue de ne pas désirer de le voir bientot et
que de nc pas s¢ mettre  méme de ne jamais plus le perdre.
Aimons-le donc sur cele terre autaut que nous le pour-
rons. La vie ne doil nous servir (u’d augmeunlcer notre
amour; la mesure de 'amour que nous aurons lorsque Ia
mort nous frappera scra celic de 'amour dont nous serons
enflammés pendant ’éternité bienheureuse.



A LA MORT. 93

AFFECTIONS ET PRIERES.

O mon Jésus, atfachez-moi & vous, de maniére que je ne
puisse plus m’en séparer. Faites que je vous appartiennc
toul entier avanl (ue je meare , afin que vous soyez apaisé,
6 mon Rédempteur, lorsqueje vous verrai pour la premiére
fois. Quand je vous fuyais, vous m’avez cherché; ah ! neme
chassez pas maintenant que je vous cherche. Pardonnez-moi
Ies déplaisirs que je vous ai causds, désormais je ne veux
sunger (u'a vous servir ¢l & vousaimer. Yous cn avez {rop
fait pour moi, & mon Dien ; vous n’avez pas refusé dedon-
ner volre vic ¢t volre sang pour I'amour de moi. Pour tant
de sacrifices, je voudrais me consumer (oul entier pour
vous, O mon Jésus , pour vous (ui vous &tes consumé pour
moi. O Dieu de mon ame, je veux vous almer assez en cette
vic pour vous aimer assez dans 'autre. Pére Clernel, atti-
rez & vous toult mon coeur, détachez-le des affections ter-
vestres, frappez-le, enflammez-le de votre saint amour.
Exauncez-moi par les mérites de Jésus-Christ . Donnez-moi la
sainic persévérance et faites-moi la grice de vous la de-
mandesr toujours. Maric, ma meére, secourcz-moi , et obfe-
nez-moi la grace de demander toujours a votre fils la sainte
perscvérance.



04 PREPARATION

DIXIEME CONSIDERATION.
Moyens de¢ se préparcer & la mort.

Memorare novissima tua et in ceternum non peceabis.

PREMIER POINT.

Tout le monde croit que, s’il faul mourir, i} ne faut
mourir qu’unc fois, et qu’il n'ya pas de chose au monde
d’unc plus grande importanee que celle-1a, puisque du
moment de la mort dépend Ie bonheur ou le matheur éter-
nel. Tout le monde sait encore qu’une bonne ou mauvaisc
mort dépend d’une bonne ou d’'une mauvaise vie. Et d’od
vient donc que parmi la plas grande partic des chréticns on
vit commesi 'on ne devail junais mourir, ou comme s’il
importail peu de faire une bonne ou une mauvaise mort 2
ou méme une mauvaise vie, parce gqu’on ne pensc pas a la
mort : Memorare novissima tua et in wternum non peecabis.
Il faut bicn nous persuader que Ie temps de lamort n’est
pas propre & préparcer nos comples et a assurer la grande
affaire du salut éternel. Les sages du monde dans les affiires
temporelles prennent & temps opportun toutes les mesures
nécessaires pour obtenir un gain, une place, une alliance 5
ils ne manquent pas d’employer les remades qui peuveat
les rappeler & Iasanté. Que diriez-vous de celui (qui devant
marcher en ducl ou qui devant se presenler au Concours
d’une chaire, attendrait au moment de se battre ou de dis-
puler pour acquérir les connaissances dont il a hesoin ? Ne



A LA MORT. 95
serait-il pas fou le général qui-attendrait Uheure du siége
pour faire la provision des armes et des vivres nécessaires
aux soldals? Nescrait-il pas fou Ie nautonnier qui atiendrait
Pinstant de la tempile pour se procurer des ancres et des
cordages ? Eh bien! tel est le chrétien qui attend pour metire
ordre i sa conscience que Ja mort soit arrivée : Cum interitu
quasi tempestas ingrucrit.... Tunc invocabunt me ct non cxau-
diam; coniedent fructus vice suce. (Prov.1.27.) L’¢époque de
la mort est une époque de tlempéte ¢t de confusion ; alors les
péchears appellcront Dica & leur aide , mais sculement dans
Ia crainte de Penfer (qu'ils voient de prés, el sans élre since-
rement convertis 3 ¢’est pour cela que Dicu ne les exauce
pas. Alors ils ne goiiteront avee justice quc les fruits deleur
mauvaisc vie: Quar seminaverit homo heec et metet. 11 ne
suffit pas de recevoir les sacremens : il faut mourir en déles-
tat le péché et en aimant Dicu par-dessus Loute chose ; mais
comment haira-t-il les plaisirsillicites, lut qui les aura aimés
jusqu’alors ? Comment aumera-t-it Dien au-dessus de toute
chose , lui qui jusqu’d c¢ moment aura aimé les créatures
plus ue Dieu méme?

Le Seigneur donne le nom de folies (et clles Ie seraient en
effet) aux vierges qui voudront préparer leurs Jampes quand.
I’époux viendra. Nous eraignons la mortsubite, parce qu’il
n’cst pas permis de mettre ordre & ses comptes. Nous savons
que les Saints onl (¢ les vrais sages, parce qu’ils s¢ soni
préparés a la mort avant que la mort lesatteignit. Et que
ferons-nous cependant? Voulons-nous courir le risque de
nous préparer a une bonne mort, lorsque nous serons aw

.moment dc quitter cc monde? 1 faut done faire maintenant
c¢ que nous voudrions avoir fait & cetle licure fatale. Oh!
quelle douleur Jorsque nous nous rappellerons le temps que
nous avous perdu, et surtout celui que nous avons mal cm-



96 PREPARATION

ploy¢! C'est un temps que Dicu nous avait donné pour
acquérir des mcrites, el ¢’est un temps qui ne reviendra
plus. Quel chagrin alors quand on nous dira : Jam non po-
teris amplius villicare. I1 ne sera plus temps pour vous de
faire pénitence, de fréquenter les sacremens, d’entendre
les prédications, de visiter Jésus-Christ dans le saint tem-
ple, de fairc oraison; ce qui est fait est fait. Nous aurions
besoin alors d'un jugement sain, d’un moment plus tran-
¢gmlie pour cn fairc unc comme clle devrait &tre, pour
dissiper divers scrupules graves ct tranquilliscr ainsi la
CONSCICNCe ; mais fempus non erit amplius.

AFFECTIONS ET PRILRES,

O mon Dieu, si j'¢ais morl pendant ces nuils que vous
$AVOZ...., OO scrais-j¢ maintcnant? Je vous remercie de
m’avoir allendu, je vous cn remercic pour Lous les mo-
mens (ue j'auais dit passer dans ’enfer pour celui ot je
vousal offensé. Ah! éclairez-moi el failes-moi connaitre le
grand tort que je vous ai fail en perdant volontairement la
grice que vous m’aviez méritée par volre sacrifice sur la
croix. Ali! mon Jésus, pardonnez-moi, parce que je me
repens de tout mon cocur et par-cessus lout autre mal, de
vous avoir mépris¢, vous i &tes la bonté infinie. Qui,
j’espire gue vous m'avez déja pardonné. Ah! sccourcz-moi,
0 mon Sauvcur, afin que je ne vous perde plus. Ah! Sei-
gneur, si je vous oflensais de nouveau aprés toules les
lumicres et touies les grices quej'ai reques de volre part,
ne mérilerais-je pas que vous créassiez un enfer exprs pour
moi? Ne le permetiez pas; par Ies mérites de ce sang que
vous avez répandu pour 'amowr de moi, donnez-moi la

sainle persévérance, accordez-moi votre amour. J¢ vous



A LA MORT. 97

aime, O souverain bicen, et je ne veux plus cesser de vous
aimer (u'd Ia mort. O mon Dicu, ayez pitié de moi par
armour pour Jésus-Christ. Ayez encore pitié de moi, vous,
Maric, & mon cspérance; recommandez-moi i Dicu; le
Scigneur, (ui vous aime tant, ne repoussera pas votre re-
commandation.

DEUXIEME POINT.

Iitez-vous donc, & mon cher frére, puisqn’il est certain
que vous devez mourir; jolez-vous au picd du crucifix ,
remerciez-le du temps que, dans sa miséricorde, il vous
donne pour mettre ordre d volre conscience; faiies ensuile
une revue de toutes les fantes de volre vie passée el princi-
palement de celles de la jeunesse. Jetez un coup-d’eeil sur
les commandemens, examinez guels sont les engageniens
que vous avez pris, les soci¢tés que vous avez fréquenices;
meticz par céerit toutes vos fautes et faites unc confession gé-
nérale de toute votre vic, si vous ne 'avez pas faile encore,
Oh'! de quel secours est une confession géncérale pour mettre
dec Pordre dans la vie d’un chrétien! Songez que ce sont la
des comptes pour I'éleniié, ct faites-les comme si a celte
heure méme vous €licz aa moment de les rendre a Jésus-
Christ votre juge. Chassez de volre cocur loule affectiond la
méchanceté , toule haine; soyez fiché d’avoir relenu le
bien d’autrui, d’avoir enlevé la réputation 2 volre pro-
chain, d’avoir donné du scandale, ¢t prenez la résolution
de fuir les oceasions ot vous puuvez perdre Dicu. Songez
bicn que ce qui vous parait difticile dans ce moment, vous
paraitra impossible a la mort.

Mais ce qui vous impoite Je plus, c’est de prendee la
résolution de pratiquer 1cs moyens nécessaircs pour vous

n' 5



08 PREPARATION

conserver en grice aves Dicn. Ces moyens sont : ’enten-
dre Ia messe chague jour, de méditer les vérités cternelles,
de fréquenter les sacremens de pénitence ot d’encharistie
au moins loules les semaines, de visiter chagqre jour lo
trés-saint-sacrement ¢l volre divine maérve, dassister & la
congrégation, de faire I lecture spirituclle et 'exomen de
conscicnee fous les jours, de pratiquer quelqaes dévotions
patticulicres envers fa Sainte Vierge, comme de jefiner le
samedi ; proposez-vous surtout de vous recommonder sou-
vent & Dicu et & Ja Sainte Vierge, ¢t d’invoquer souvent
ct particaiicrement daus les tentations les noms sacrés de
Jésus et de Marie. Voild quels sont les moyens qut peuvent
vous ohtenir une houne mort ot Je salut éterned,

51 vous [uites eela, ce sera pony vous une grande mar-
que de prédestimation. Pour ce qui est du passé, ayez
coufinnce dans lesang de Jésus-Christ , (ui veut vous sau-
ver puisrlil vous donne ces lumicres; et neftez volre
coniiance dans'intereession de Marie, qui vous les obtient.
Avee ee réglement de vie et de la confiance en désus et en
Marie, obh! comme Dien nous aide, ol comme nolre ame
aceuicci e ka force! iuez-vous done, 6 mon cher lec-
tear, donnez-vous (out i Dicu qui vous appelle: ¢t com-
mencez & jouir de cette paix dont vous aver ¢é privé jus-
qu’a présent par votee fante. Eh! auelle paix plus parfaite
Fame peut-cle godter que lorsqu’elle pent dire, le soir, en
s¢ couchant : 8i je meurs celte nuit, je monnai, je es-
pire, dans T griee de Dicu? Quelle consolation d’entendre
Ie bruit du tonnerve, de voir teombler ia terrve, ot d’atten-
drelamort avee caline ¢t résigoation, st Dica seuf en dis-
PosCr athsi.



A LA MORT. 09

AFFECTIONS ET PRIERES.

AL Seigneur, ¢ue je vous rends gricce de In lnmidre que
vous me donnez. Je vous ai abandonné tant de fois, tant
de fois je mesuis détournéde vous, mais vous ne m’avez
jamais délaissé; si vous I'aviez fait, 6 mon Dicu, je serais
resté aveugle comme j'ai voulu 'dtre par le passé : jau-
vais ¢1¢ obstiné dans mon péché, ct maintcnant je n’au-
rais ni la volonté¢ de le quitter, m celle de vous aimer,
Y’éprouve unc grande douleur de vous avoir offensc ot un
grand désir de vivre dans votre grice; j’éprouve de 'hor-
reur pour ces maudils plaisirs qui m’ont fait perdre votre
amiti¢ : lont cela, je le sens, 6 mon Dieu, sont des grices
qui me viennent de vous, et qui me font espérer que vous
voulez me pardonner et me sauver. Puisque malgré tous
mes péchés vous ne m’avez pas abandonné et que vous
voulez que je sois sauvé, voici, Seigneur, que je me donne
a vous, (uc jc me repens, par degrés, de vous avoir lant
offensé, ¢t que je préfere perdre mille fois la vic que votre
arice. Je vous aime, O souverain bicn; je vous aime,
Jésus, vous qui &les mort pour moi, ¢t j'espere, par volre
sang, (ue vous ne permetlrez pas (ue je me sépare jamais
plus de vous. Non, 6 mon Jésus, jc nc veux plus vous per-
dre s je veux vous aimer loujours pendant 1na vie, je veux
vous aimer & ma mort, je veux vous aimer dans ’élernité.
Conseryvez-moi done, augmentez-moi toujours 'amour que
Jar pour vous; je vous le demande par Ia vertu de vos
méntes. Maric, mon cspérance, pricz Jésus pour moi.



100 PREPARATION

TROISIEME POINT.

1) faut de plus prendec garde 2 nous trouver a toule
hcure comme nous désirerions ¢tre & la mort. Beati mor-
tui qui in Domino moriuntur. (Apoc. x1v.) S. Ambroisc dit
‘que ceux qui font une bonnc morl sonl ceux (ui, & c¢c mo-
ment décisil, sont déjd morts au monde, ¢’est-d-dire déta-
chés de ces biens dont la mort nous séparera par force.
‘Ainsi dong, il faut que dés & présent nous acceptions vo-
lontiers d'¢tre dépouillés de nos vitemens, d’élre siparcs
dec nos parens ct de tous les biens de eette terre. Sinous ne
Je fuisons pas volontairement pendant la vic, nous aurons
néeessairement & le faire & Ia mort; mais alors ce ne scra
qu'avee beaucoup de peine elen courant le risque e notre
salut ¢ternel. §. Augustin nous avertit (u’il vautl micux,
pour mourir tranquille, mettre ordre pendant la vie a nos
affaircs tempoarelles et faire alors Ta disposition des bicns
que nous devons laisser, afin de ne nous occuper que de
Dicu it Ia mort. Dans cc moment, il ne faut pavier gue
de Dicu ctdu ciel. Les derniers instans sont trop précicux
pour les consacrer & penser & a terre. C'est a la mort que
Yon acquicrt la couronne des ¢lus, car c’est alors que 'on
obtient le plus de mérites, en acceptant avee résignation et
avec amour les douleurs et la mort.

Mais celui qui ne s’est pas exerec pendant sa vic a la
pratique de ces bons sentimens, ne pourra pas les avoar
au moment de Ia mort : il y a des personnes dévoles qui
retirent de grands avanlages de renouveler tous les mois
Ia protestation de la mort, avee tous les acles qu’un chré-
ticn doit faire en parcille circonstance. Aprés s'¢lre cons
fessés, apris avoir communid, ils se figurent ¢tre au litde



A LA MORT. 101

mort et prés de quitter Ie monde. (On Irouvera dans notre
pelit livre des Visites au S. Sacrement cellc prolestation ct
ces actes; on peut les lire en pen de temps & cause de
leur Dridvets.) 1l est trés-difficile de faire & Ia mort ce que
'on ne fait pas pendant Ia vie. Unc grande servante de
Dicu, Ia socur Catherine de S. Albert, fille de Sainte Thé-
rése, soupirail ct s’éeriail en mourant : Mes sceurs, si je
soupire, cc n’cst pas (ue je craigne la mort, car je I'at-
tends depuis vingl-cing ans, mais ¢’est que je vois tant de
personnes (ui s¢ trompent, qui passent leur vie dans le
péehd et qui ne songent & s¢ réconcilier avee Dicu (u’a la
morl, A ¢c moment oif je puis & peine prononcer le nom
tle Jésus.

Examinez-done, 6 mon {rdre, st volre cocur cst encore
atlach¢ & cuelque chose de terrestre, & celle personne, &
cet honncur, A celic maison, & cet argent, A cetle société,
a ces diverlisscmens; ¢l songez que vous ne vivrez pas
¢éternellement. Tout cela vous devrez le laisser un jour et
peut-tire bientdt : pourquoi donc voulez-vous vous y at-
tacher, et risquer de fairc une mort malheureuse? Désor-
mais cffrez tout a Dicu, qui peut vous cn priver quand cela
lui plaira. Si vous voulcz mourir résigné, il faut que deés-
A présent vous vons résignicz A tous les accidens ficheux
Jui pourront vous arriver, el que vous vous dépouillicz de
Vaffection que vous avez pour Jes choses d’ici bas. Failes
comme si vous ¢liez au moment de mourir, ¢l vous mé-
priscrez toul. Macile contemnit omnia, dit S. Jérome, qui
semper se cogilal morilurun.

Si vous n’avez pas encore choisi 1’élat de votre vie, choi-
sissez celui que veus voudricz avoir choisi & I'heure de
Ja mort; celui qui vous procurera une mort plus calme.
Si vons P'avez déja choisi, faites dans cet éat ce que vous



102 PREPARATION

voudriez avoir fail & la morl. Failcs comme si chague
jour élait le dernier de volre vie, et chague action Ta der-
nicre que vous faites, la derniére oraison, la dernicre con-
fession, la dernicre communion. Imaginez-vous, a loate
heure, que vous éles mourant sur votre lit, el que vous en-
tendez ces paroles : Proficiscere de hoc mundo. Oh! quecetie
pensée vous sera d'un grand sceours pour avancer ¢t pour
vous détacher du monde. Beatus ille scrous, quem cum vene-
rit Domainus cjus, inveniet sic fucientem. (Matt. xxiv. 46.) Ce-
lui qui attend la mort & toute heure, diu-il mourir subi-
tement, ne laissera pas de bien mourir,

AFFECTIONS ET PRIERES.

Toul chrétien doit pouvoir dire, au moment oa on lui
annonce la nouvelle de Ia mort : 1l ne me reste done, 6
mon Dicu, que qguelques heurcs & vivre; moi, je veux
passer cclles-1a & vous aimer autant cjue je le puis, afin de
micux vous aimer dans I'autre vie. I me reste bien peu
de chose A vous offiir; je vous offre ¢es douleurs ct le sa-
crifice de ma vie que je fais en union de ce sacrifice que
Jésus-Christ fit potir moi sur I croix. Seigneur, les pei-
nes que je souffre sont légires et en petit nombre, cu
¢gard a celles que j’ai méritées : je les aceepte telles (qu’elles
soul, cnsigne de Pamour que je vous porte. Je me vésigne
a tous les clitimens que vous voulez m’infliger cn cette
vie et dans Pautre; pourva que je doive vous aimer dans 1'¢-
ternile, punissez-moi tant qu’il vous plaira; mais ne me
privez. pas de votre amour. Je sais (que je ne mérite plus de
vous ammer, pour avoir tont de fois méprisé votre amour;
TMAIS YOS NE SIVCZ Pas rCPoUsser une ame repentante. Je me
repens, & mon souverain bien, de vous avoir offensé. Je vous



A LA MORT. 105

aime dc (ot mon ceeur, ¢l jo mels en vous oule ma con-
fiance. J¢ remets mon ame entre vos mains, que les clous ont
pereces. i manus fuas, Pomine, commendo spiritum meums
redemisii me, Domine, Deus veritatis, () mon Josus, vous avez
versé volre sang pour me sauver, ne permelicz pas que je
me sépare de vous. Je vous aime, & Dica éternel, ¢t §es-
pére vens aimer pendant (ouie Péternité. O Marie, ma
mére, seconrez-mot a ce grand moment. Je vous remels
mon ame : dites a volre fils qu’il ait piti¢ de moi. Je me
recomnande & vous; délivrez-moi de P'enfer,

ONZIEME CONSIDERATION,

Prix du tempss

Fili, conscrva tempus. (Eccli. 1v. 25.)

PREMIER POINT.

Mon fils, dit U'Esprit-Saint, soyez attentif & ménager le
lemps; <’est la chose la plus précicuse, le don le plus
grand que Picu puisse faire 3 un homme mortel. Les Gentils
aussi ond connu la valeur du (emps; Séndgue disait qu'’il
Stait saus prix @ Nullum temporis pretium. Mais los Saints
'ont hien micux estimé encore : S. Bernardin de Sienne
Bt qu'un seul moment vaul aniant que Dien; cac dans ce
scul moment un homme peut faire un acic de contrilion
ou un acte 'amour, ¢t obtenir la grice ot la gloire éer-
nelle. Modico tempore potest homo mereri gratian, et glo-
riam. Tempus tantum valet quantum Deus, quippe in tempare
bene consmmpto compuratur Deus. (S. Dern. Sen. fer, 1v.



104 PREPARATION

post. Dom. 1. Quad. c. A.) Le temps cst un irésor que
I'on ne trouve que dans cette vie, il n'existe pas dans
Pautre, ni en enfer, ni au ciel. Tel estle cri que poussent
les damnés en enfer : Oh! si darctur hora. 1ls donneraient
quoi ¢ue ce fat pour une heure de temps ou ils pourraient
travailler & réparer leur ruine; mais cette heure ils ne
Pauront janais. On ne gémit point dans le ciel, ct si les
¢lus pouvaient se plaindre, ce serail d’avoir perdu dans
cetle vie un lemps précieux pendant lequel ils pouvaient
acqucrir une plus grande gloite : mais ce temps n’est plus
A cux. Unc religicuse héncdiciine éant morte, clle appa-
rut resplendissante de gloire & une personne, et clle lui
dit qu’elle éait trés-heureuse, mais que sil lui ¢lait per-
mis de¢ désirer quelque chose encore, ¢’'¢lait de revenir a la
vic ct &’y soulfrir afin de mériter plus de gloire; clle
ajouta qu’cHe voudrait souffrir, jusqu’au jour du jugement,
toutes les douleurs qu’clic avait éprouvées pendant sa der-
ni¢re maladic, pour obienir sculement la gloire (ui cor~
respond au mérite d’un seul Ave Maria.

EL vous, mon frire, dquoi craployez-vous le temps? Pour-
quoi renvoyez-vous toujours 3 demain cc que vous pouvez
faire aujourd’hui? Songez gue le temps passé cst tout-a-fait
¢eoulé et qu'il n'est plus & vous, que le temps & venir n’est
pas non plas cn volre pouvoir; ¢t que vous n'avez que le
présent qui vous appartienne pour faive le bien. Quid de
Juturo miser pracsumis, LS. Bernard, fanquam pater tem-
pora in tua posuerit potesinte? ( Serm. 38. de Psal. ete.) ELS.
Augustin dit encore: Dieni tenes qui horam non tenes? Com-
men( pouvez-vous vous prometire un lendemain, vous qui
ne savez pas si vous avez encore une heure & vivre ? Ce qui
faisait dirc & Sainte Thérdse : Si vous n’dtes pas prét & mou-
rir aujourd’hui , craignez de faire unc mauvaise mort.



A LA MNORT. 105

AFFECTIONS ET PRIERTES.

O mon Dieu, je vous remercie da emps que vous me
donnez pour réparer les désordres de ma vie passée. Si vous
me faisicz mourir dans ce moment, une de mes plus grandes
peincs serait de penser au temps que jai perdu. Ah ! Sei-
gueur, vous m’avez donné le temps pour vous aimer et je
I’ai employé & vous offenser! Je méritais que vous m’en-
voyassicz enenferd Pinstantmémeou je vous ai aban donné.
Mais vous m’avez appelé i vésipiscence el vous m’avez par-
donné. Je vous ai promis de ne plus vous offenser , mais
combicn de fois cnsuite ne vous ai-je pas injuric¢ ae nouveau,
et cependant vous m’avez pardonné encore! Que volre mi-
séricorde soit bénic élerncllement ; si elle n’dtait pas infinie,
comment pourriez-vous me supporter ? Quel est celul qui
aurait cu In patience que vous avez cue i mon égard? Oht
comme: je suis faché d’avoir offens¢é un Dicu si bon ! O mon
doux Sauveur, si je pensais @ la patience que vous avez cue
pour moi, ccla scul devrait me rendre amourcux de vous.
Ah ! ne¢ permictiez pas plus long-temps que je neréponde pas
a 'amour que vousm’avez (cmoigné. Détachez-moi de tout,
et allirez-moi A volre amour. Non, 6 mon Dicu, je ne veux
plus perdre ce temps que vous we donrez pour réparer le
mal quej’aifait, je veux Pemployer tout entier & vous ser-
vir ¢l & vous aimer. Donnez-moi la force, donnez-moi la
sainfe persévérance. Je vous aime, ¢ bonté infinic, el j cs-
pere vous aimer pcndant ’élernité. Je vous remercic, 6
Maric : vous avez ¢L¢ mon avocate, ¢t vous m’ivez oblenu le
temps qui me resle ; assistez-moi maintenant, failes que je
I’emploic & aimer votre fils mon Rédempteur, ainsi que
vous, & ma reine, ¢l ma mére,



106 PREPARATION

DEUXIEME POINT.

10’y arien de plus précicux (ue Ie temps, mais aussi il
n’ya ricn dont on fasse moins de cas ; ¢’est ce que Pon mé-
prise le plus dans le monde. C’est ce que déplore S. Bernard :
Nihil pretiosius tempore, sed nihil vilivs @stimatur. (Serm. ad
Sclol.) Puis il ajoule : Transcunt dics salutis et homo reco-
gitat sibi perire diem el nunquam reditwrum. Yoyez ce joucur
qui passe les joms el les nuits & perdre e temps au milien
des jeux, demandez-lui ce qu'il fut, il vous vépondra-je
passe le temps. Yoyez ce vagabond debout dans une rue
pendant des heures cnl.i(:ri:s, regardant les passans, tenant
un langage obscene et disant des choses inutiles 5 demandez-
lui ce qust fait, 1l vous répondra qu’il faut passer le temps.
Pauvres aveugles qui perdent ant de jours (ul ne revien-
nent plus DO emps méprisé, Lu seras la chose que les mon-
dains regrettcront le plus an moment de la mort. Alors ils
désircront uncautre année, un aulre mois, un autre jour, cl
1ls ne Pauront pas; alors ils s’cntendront dive - Tenpus non
erit amplius. Combien ue donneraicat-ils pas chacun, sion
Jeur accordail unc scmaine, un jour pour arranger les
comples de lewr conscience! Cet homme, dit S. Laurent
Justinien , donnerait us ses bicos pour oblenir une heure
deplus : Erogaret opes, honores, delicias pro una bora. ( De
Vita Sol. cap. x.) Mais on ne lui accordera pas méme cetic
heure ; hilez-vous, luidira le préwre qqui Vassistera , hiez-
vous, partez decelle lerre, il1’est plus de (emps pour vous :
Proficiscere, anima christiona, de hoc mundo.

C’est pour cela que le prophéie nous exhorte a nous sou-
venir de Dieu et rentrer dans sa grace avant que Ia lamiére
nous manquc ; Memento Greatoris tui antequam tcncbrescat



A LA MORT. 107

sol et lumen. (Eccl. x11, 1.) Quclle chose facheuse pour un
voyageur ¢uc de s’apereevoir (u’il s’cst trompé de chemin,
lorsqu’il estdéji nuit et qu’il n’est plus temps d’y porter
reméde 7 Voila quelle sera la peine du mourant qui a véew
beaucoup d’avndes dans le monde et gui ne les a pas consa-
crées ao scrviee de Dieu. Venit nox i qua nemo potest ope=
rari. (42. 1v. 4.) Lamort scra pour Jui une éporue de nuit
pendant faquelie ilne pourra plas rien faive. Vocavit adver-
sunt me deapus. (Thren. 1. 15.) La conscienee lui rappel-
fera adoas Io temps qui’cilea cu & sa disposition et qu’elle a
employ© v la dampation de somame; les invitations, Ics
graces i e a recues pour pavvenir i fa sainteté ct dont
cllew’n pies voulu profiter. Ensuite elic verra que toul che-
min lui oxt fermé pour fuive le bien. Alors clle s’Cericraen
gémissnal : Oh fou quej’étus! oh temps ue j’ai perdu! oh
vigentidre guiee jai perdue 16 années perdues, pendant les-
quelles j» pouvais devenir saint; et je ne Pat pas fait, ct
mantcosnl il n'est plus temps de le faive. Mais & quoi lui scr-
vironl cox soupirs el ces gémissemens, maintenant qu’il va
finir d» jouer son rle, que Ia Jampe cstprete A s'éleindre
et que o mourant estarrivé i cc moment redoutable d’ot
dépend son dernité !

AFVECTIONS ET FRIERES.

Al désus, toutes les actions de votre vie, vous les avez
faites pour sauver mon ame; il n’ya pas de moment, pen-
dant votre passage sur la terre, que vous ne 'ayez offert
pour faei au Pére Clernel afin de m’oblenir lc pardon et
le salat 5 ¢t moi, qui ai déjd passé lant d’anndes dans le
monde, combien vous en ai-je consacré? Ah que de re-
mords j'éprouve quand je me rappelle tout ce que j'at



108 PREPARAEION

fait. J’ai commis beaucoup de mal. Fai fait trop peu
dc bien, ct cncore ce bien est-il si rempli ’imperfee=
tion, de tiédeur, d’amour-propre et de distractions. Ah!
mon Rédempleur, s'il en est amnsi, c’est que j’ai ous
bli¢ tout ce que vous avez fait pour moi. Je ne me
suis pas souvenu do vous, mais vous vous GiCs sou-
venu de moi. Vous &les venu au devant lorsque je vous
fuyais, et vous m’avez fant do fois invit¢ & vous aimer.
Me voici, 0 mon Jésus, je ne veux plus vous résisler, et
guwatiendais-je que vous m'ahandonnicz? Je me repens, 6
souverain bien, de m'otre séparé de vous par le péchié. Je
vous aime, 6 bont¢ infinie, digne d’un amour infini. Al!
ne permetiez pas que je peide encove ce lemps que vous
me donnez dans votre miséricorde. Ah! rappelez-moi lou-
jours, & mon bien aim¢ Sauveur, iunonr gue vous m’ae
vez porlé, ctlespeincs que vous avez soufferles pour moi,
Faitcs-moi oublier tout, alin «que pendant le reste de mes
jours jene songe (qu’d vous aivier ela vous plaire. Je vous
aime, 6 mon Jésus, mon anour, mon loul. Je vous pro-
mets de faire des actes d'amour, toutes les fois que je me
Ic rappelicini. Donncz-mei §a sainte persévérance. Je me
confic dans les mérites de voire sang. O Marie, ma mcre
chéric, je micconfie dans volre intercession.,

TROISIEM . DOINT.

Ambulate dum lucem habetis. (Job. xpi. 35.) I faul mar-
cher dans Ia vie, dans le chemin que le Seigneur a tracg,
mainienant que nous avons la lumiére, car nous pourrions
Ia perdre & la mort. Alors cc ne sera plus le temps dese
préparer, ce scra celui d’éire préts : Estote parati. A la mort,
on n¢ fait plus ricn, ce qui est fait st fait, O Dicu! st



A LA MORT. 109

quelqu’un savail que dans peu on va juger unc cause d’ox
dépend sa vie ou son avoir, comme il se donnerait du mou-
vement pour étre défendu par un bon avocat qui fitt capable
de fairc valoir scs raisons ¢l qui lui pil oblenir un juge-
ment favorable : et nous, que faisons-nous ? Nous savons,
a n’cn pas douter, que dans peu, ¢t 2 toule heure, on va
juger la cause d’odr dépend la réussite de la plus grande
affaire que nous ayons en main, celle du salut éernel , et
nous perdons le lemps?

Quelqu’un dira peut-Glre : Mais je suis jeune, plus lard
je me convertirai & Dicu ; mais moi j¢ vous réponds : Sachez
quc le Scigneur a maudit ce figuier qu’il trouva sans fruit,
quoique cc ne fil pas Ja saisen des figues , comme Je fait
remarquer U'Evangile: Non enim erat tempus ficorum.
(Marc. xi1. 13.) Jésus-Chrisl veul nous marqguer par cet
excmple que I'homme cn loul lemps, méme pendant sa
jouncsse, doit porter des fruits de bonnes ceuvres, sans
cela, tl sera maudit ct ne portera plus aucun fruit d Pave-
nir : Jam non amplius in aternum ex te fructum quisquam
manducet. G'est ainsi que s’adresse le Sauveur i 'arbre dont
nous parlons, et ¢’cstainsi encore qu’il maudira celui qu’il
appelle ¢t qui lui résistc. Chose & remarquer, le démon re-
garde comme res court Je temps de notre vie et ne perd pas
un moment pour nous tenler : Descendit diabolus ad wvos
habens iram magnam, sciens quod modicum tempus habet.
(Apoc. x11. 12.) L’cnnemi de notre salut ne perd pas un
instant pour nous faire damuer, et nous, nous perdrions
Ie temps (uand il s’agit de nous sauver?

Un aulredira peut-éire aus:i : Maisquel mal fais-je donc ?
Oh Dicu! ce n’est done pas un mal que de perdre Ic temps
danslcs jeux , dans les conversations inutiles qui ne servent
en ricn & notre ame? Peul-élre penscz-vous que Dieu ne



140 PREPARATION

vous donne ce temps ¢ue pour le perdre ? Non, dit PEsprit-
Saint : Non teprectercat particula boni dici. (Eccl. cap. xav.)
Les ouvriers dont parle S. Matthicu ne faisaient aucun
mal, sculement ils perdaient fe temps; ct ¢’est ce dont ils
furent gourmandés par le maitre de la vigne : Quid hoc
statis tota die otiosi? (Matth. cap. xx.) Au jour du jugement,
Jésus-Christ nous ticndra comple d’une parole oiscuse.
Le temps qui n’est pas employ¢ pour Dicw est un emps
peedu = Omne tempus quod de Deo non coyitasti, cogita te
perdidisse. (8. Bern. coll. 1. cap. 8.) Kt l¢ Scigneur nous
dit : Quodcumaque fucere potest manus tua, instanter operare;
auia nec opus, nee ratio erunt apud inferos, quo tu properas.
(Ecel. 1x. 10.) La vénérable meére, sccur Jeanne, de la trés-
sainic Trinitd, fitle de Sainte Thérdse, disait qu'il n'y a
pas de lendemain dans la vie des Saints ot qu’il n'y a de
lendemain que ¢hez les pécheurs qui disent loujours hien-
ot, bicnot, ot qui arrivenl ainsi & la mortl. Ecee nunc
tempus acceptabile. (1L Cor. v1. 2.) Ilodic si vocan cjus au~
dieritis. nolite obdurare corda vestra (Ps. xcrv. 8.) Aujour-
d’hui Dieu vous appetie pour faire e bien; faites-le done
aujourd’hui 5 car il peut arriver que demain il ne soit plus
temps ou que Dicu ne vous appelle plus. Kt si par le passé
vous avez cu le malheur d’employer votre temps & offenser
Dicu, hitez-vous de pleurcr le reste de vos jours, comme se
propo-ait de le faire le roi Ezechias : Recoyitubo tibi annos
meos in amaritudine animae meee. (18, xxxix. 15.) Dicu ne
vous accorde la vie (u'afin que vous répariez le lemps
perdu. Redimentes tempus , quoniam dies mali sunt. (Eph.
v. 16.) Ce que S. Ansclme commenle ainsi : Tempus
redimes, st quee facere neglexisti, facis. 8. Jérome dit, en
parlant de S. Paul, que ¢’il fatle dernier des apdtres, il
cn fut le premier par rang de mdrite pour tout ce qu’il fit



A LA MORT. 111

des qu’il ful appelé. Paulus novissimus in ordine, primus
in meritis, quic plus omnibus laboravit. S’il n’en Clait pas
ainsi, pensons u’a tout inslant nous pourrions gagner
beaucoup plus de biens éternels. Sil’on vous donnail autant
de terrain (ue vous pourricz en cnlourer en marchant
pendant un jour, ou méme, si Uon vous donnaii autant
de pidees dargent que vous powriez compter pendant le
méme lemps, comme vous vous hiveriez! Eh bien! quand
vous pouvez & toul moment gagner des trésors Clernels,
vous voulez perdre du temps ? Ne dites pas que vous [erez
demain ce que vous pouvez faire awjourd’hui, car ce jour
sera perdu pour vous, ol ne reviendra plus. S. Frangois
Borgia ¢levait son cocur vers Dicu, toutes les fois qu’on
parkait du monde en sa présence, et lovsqu’on lui deman-
dait son sentiment sur ce (qu’on venait de dire, il ne savait
que répondre 3 un jour, on Pen reprif, mais le saint ré-
pondit: Malo rudis vocari, quam temporis jacturam pati : J¢
préfere pas-er pour un grossicr que de perdre Ie temps.

AFIECTIONS ET PRIERES.

Non, o mon Dicu, je ne veux plus perdre Ie tlemps que
vous m’avez donnédans votre miscricorde. Je devrais main-
{cnant &tee en enfer & gémir inutilement. Je vous remercie
de m’avoir conservé la vie; jo veux done pendant e reste
dc mes jours ne vivre que pour vous. Si j'élais cn cnfer &
celie heure, je gémirais, je scrais dans le désespoir et je ne
gagnerais ricn. Je veux pleurer les offenses dont je suis cou-
pable envers vous, ctje suis certain que, si je les pleure,
vous me¢ pardonncrez, puisque vous Im’en assurez par e
prophete : Plorans nequaquam plorabis, miscrans misere-
bitur tui. (Is. xxx. 19.) Si j’éais dans [’enfer, je ne pour-



112 PREPARATION

rais plus vous aimer; et mainienant je vous aime et
j’espére vous aimer (loujours. Si j'étais dans Penfer, je
nc pourrais plus vous demander méme grice ; el main-
tenant j’entends que vous me diles : Pelite et accipietis.
Ah! puisque j’ai encore e temps de vous demander des
grices. je vous en demande deux, & Dicn de mon ame,
donnez-moi Ia persévérance et donnez-mot volre amour,
faites ensuite de mot ce qu’il vous plaira. Faites que dans
tous les momens dela vie qui me reste & parcourir, je me
reconunande (oujours & vous, cn vous disant : © mon Jésus,
aidez-moi ; Scigneur, Scigneur, ayez pitié de moi ; faites
que je ne vous olfense plus; fites que je vous aime.
Marie, ma sainic mére, oblenez-moi la grice de me re-
commander toujoursa Diew et de lui demiander Ia persévé-
rance ¢l son saint amour.

DOTUZIEME CONSIDERATICN.

Importance du salul.

Rogamus autem wvos, fratres, ut neqotium vestrum agailis.
(Thess. 1v. 10.)

PREMIER POINT.

L'affuire du salut éternel cst sans contredit Paffaire qui
nous importe le plus, et c’est principalement celle que né-
gligent les chirctiens. 11 n’y a pas de diligence qu’on ne
fasse, pas de temps qu’on ne perde pour arriver & quclque
position, pour gagner un precls, pour conclure un ma-



A LA MORT. 113

riage; que de conseils ne prend-on pas, que de moyens
I'on emploic; 1’on ne mange pas, I'on nc dort pas. Mais
pour assurer le salut éternel, que fait-on? de quelle ma-
nicre se conduit-on? L’on ne fail rien du tout; au contraire,
I'on fait tout pour le perdre. EL ¢’est ainsi que vil la plu-
part des chrétiens, comme si la mort, lc jugement, I’enfer,
le paradis et ’éternité n’élaient pas une vérité de foi, mais
une [able inventée par des potles. Si l'on vienl & perdre
un procds, une récolie, quelie peine n’éprouve-t-on pas? et
quel soin ne met-on pas A réparer le dommage? Quand on
perd un cheval, un chien, quel mouvement ne¢ se donne-(-
on pas pour les retrouver? Si ’on vient & perdre Ia grace
de Dieu, P'on dort, I'on plaisante, ’on rit. Chose éton-
nante, chacun a honte d'étre appclé négligent dans les af-
faires du monde, ct cependant I’on ne rougil pas du tout de
néoliger Paffaire de I'élernité, qui cst la plus importante.
Les Saints sc sonl crus sages , parce qu’ils ne se soni ap-
pliqués qu’a se sauver; cl nous au contraire nous Pensons
aux choses du monde, et pas du lout & I'ame. Mais vous
(dit S.Paul), vous, mes fréres, ne pensez qu’d la grande
affaire de votre salut élernel, qui cst pour vous affaire la
plus importante de toutes : Rogamus ut vestrum negolium
agatis. Persuadons-nous donc (ue le salul élernel st pour
nous I'affaire Ja plus importante, affaire unique et sur-
toul Paffaire irréparable, si 'on vient & se tromper.

C'cst Vaffaire Ia plus importante. Qui! parce que C’est
Paffaire de la plus grande conséquence, puisqu’elle s’appli-
que a I'ame, car en la perdant I'on perd tout. Nous devons
considérer ’'ame comme une chose plus piécicuse que tous
Jes biens du monde : Anima cst toto mundo pretiosior, dit
S. Jean Chrysostdme. Pour le comprendre, il suffit de sa-
voir que Dieu a liveé son fils & la morl pour sauver nos



114 PREPARATION

ames : Sic Deus dilexit mundum, ut filium swum wnigenitum
daret. (Jo. u1. 16.) Et le Verbe ¢ierncl n’a pas fait diffi-
culté de I'acheter avee son propre sang : Empti cnim estis
pretio magno. (1. Cor. xix. 20.) De telle sorte, dit un saint
pere, qu’il semble que ’homme vaut aotant gue Dicu :
Tam pretioso muncre lnumana redemplio agitwr ut homo
Deum valere videatuwr. Jésus-Christ a dit aussi : Quanm dabit
homo commutationem pro anime suc. (Math, xvi, 25.) Si
donc 'ame vaut un si grand prix, quel est I¢ bien de
ce monde contre lequel un homme pourra la changer
Jorsqu’il la perd. S. Philippe de Néri avait sans doule
raison d¢ donner e nom de fou a eclui qui ne songe pas
a sauver son amc. S’il'y avait sur la terre deux sorles
d’hommes, les uns mortels ct les autres immortels, ¢t que
ccux ui scraient moriels vissent ceux-fa occupds aux
choses de c¢ monde, recherchant les hommes, Ies biens
et les plaisirs dc Ia teere 5 ils leur diraient sans doute: O
fous quc vous &les! vous pouvez acquérir des bicns Cler-
ncls ¢t vous ne pensez qu’a ces choses périssables et passa-
gires? et pour ecla vous vous condamnez & des peines
¢lernelles dans Iautre vie? Laissez, ces biens terrestres ne
sont [aits que pour nous, malheurcux que nous sommes,
tout finirn powr nous a la mori. Mais nous sommcs
tous immortels; ¢t comment se frit-il que tant de gens
perdent leur ame pour des plaisirs si miséeables? Coin-
ment s¢ fait-il, dit Salvien, gue les chirctiens croient qu’il
Y a un jugemcent, un cnfer, une éernité, et qu’ils vivent
sans en concevoir aucune crainie? Quid cousw est, quod
christiunus, si futura credit, futira non timeat ?



A LA MORT. 115

AFFECTIONS ET PRIERES.

Oh! mon Dicu, & quoi ai-je employ¢ tant d"anndes que
vous m’avez données pour me procurer le salut élernel?
Vous, 6 mon Rédempteur, vous avez achelé mon ame de
volre propre sung, el vous me Pavez remise afin que je la
sauve; ¢l moi je n'ar songé qu’d la perdre lorsque je vous
ai offensé, vous qui m’avez tant aimé. Je vous remercie de
m’avoir cncorce donné du temps pour remédier a Ia grande
perle que j’ai faite. J’ai perdu mon ame et volre saime
grice, Scigneur, je m’en repens, jen suis marri de tout
mon cceur. Ah! pardonnez-moi; je prends la résolution
désormais de toul perdre, Ia vic méme, pluiot que voue
amili¢. Je vous aime par-dessus tout bien, ct je prends I
résolution de ne jamais plus vous offenser, 6 souverain
bicn, digne d’'un amour infini. Aidcz~moi, 6 mon Jé-
sus, afin que cctte résolution d’avjourd’hui ne soit plus
semblablc & mes bons projels passés; car, je lc sais, je
vous ai lujours trahi. Failes-moi mourir avant que
je retombe dans Ie péché, et laissez-moi vous aimer. O
Maric, mon espérance, sauvez-noi et oblenez-moi la sainte
persistance.

DEUNIEME POINT.

L’affaire du salat éernel est non-sculement Vaffaire fa
pius importante, mais Cunique (ue nous ayons dans cetle
Vic¢ : porro unum cst necessarinm. S. Bernard plaint 'aveu-
glement des chiréticns, qui appelient bagatclles les bagatelles
des cntfans, et affaires ce qu’ils font cux-mémes : Nugee pue-
TOrUNL ML VOCantur, e majorum negotic vocaniur, Les fo-



116 PREPARATION

lies des hommes sont de bien plus grandes folies. A quor
sert, dit le Scigneur, de gagner le monde entier si’on perd
son amc ? Quid prodest homini, si mundum universum lucretur,
animee vero sum detrimentum patintur ? (Matth. xvi. 26.) Si
vous vous sauvez, 6 mon frére, peu imporle cnsuile que,
sur cetle terre, vous ayez 8¢ pauvre, affligé et méprisé; cn
vous sauvant, vous n'aurez plus de douleur, vous sercz
heurcux pendant ioute I'élernité. Mais si vous &les vaincu
¢l quec vous vous damnicz, que vons servira, dans Penfer,
dec vous &tre bien amusé dans ce monde, ou d’y avoir GG
riche et honoré? Une fois volre ame perdue, adicu plai-
sirs, honncurs, richesscs: 1l n’y aura plusrien pour vous.

Quc répondrez-vous A Jésus-Christ au jour du juge-
ment? Si un roi envoyait un de ses ambassadeurs trailce
une grande affairc dans une ville, ¢t qu’au licu de songex
a Faffaire qu’on lui aurait confiée, cet homme ne songeit
qu’aux banquets, aux festins, aux spectacles, ct qu’il ne
remplit pas sa mission; qucl serait le compte qu’il de-
vrait rendrc & son retour? Mais, 6 Dicu, quel comple
waura pas & rendre au Seigneur celui qui, placé sur cetle
terre,, non pas pour s’amuser, non pas pour s’y eorichir,
non pas pour y acquérir des honncurs , mais sculement
pour sauver son ame, aura pensé d tout, excepld d celle
seule chose! Les mondains pensent au présent ct jamais &
Pavenir. 8. Philippe de Néri, étant & Rome, s’adressant un
jour a un jeune homme de talent, appelé Frangois Zazzora,
lui disait : Mon enfant, vous ferez une fortunc brillante,
vous screz un hon avocat, vous sercz prélat aussi, peut-
¢ire cardinal, pewt-gire méme pape, ¢t puis? ct puis? Al-
lez (lui dit-il enfin) et pensez & ces dernicres paroles. Ce
jeune homme se rendit chez lui, et méditant ecs mols =
Et puis? ¢t puis? il abandonna les affaircs terrestres, il



A LA MORT. 117

abandonna Ic monde pour entrer dans la congiégation de
S. Philippe, ot il commenga a ne plus penser gu’a Dicu.

L’affaire du salut est la scule, unique, parce que nous
n’avons qu'unc ame. Un prince demandait une grice 3 Be-
noit X1I, mais comme il ne pouvait I'accorder sans charger
sa conscicnee, le saint pontife répondit & 'ambassadeur :
Dites & volre prince que, si j'avais deux ames, je pourrais
cit perdre unc pour Yamour de lui et me réserver Pautre
pour moi; mais comme je n’en ai qu’une, je ne puis, ni
n¢ veux le sauver. S. Francois Xavier disait qu’il n’y a
dans ¢¢ monde qu’'un seul bien et qu’un scul mal : le
premier, ¢’est le salut; le deuxieme, I'enfer. C'est ce que
disait eucore Sainte Thérgse & ses filles : Mes soewrs, iln’y
aqu’unc ame et qu'une ¢ermité. Ele voulait dire par-la :
It n’y a qu’unc ame, ct si nous la perdons nous perdons
tout; il n’y a qu’unc ¢lernité, et notre ame une fois per-
due I'cst pour toujours. C'est pour cela que David disait :
Unam petii et hanc requiram, ut inhabitem in domo Domini.
(Ps. xx11. G.) Seigneur, je ne vous demande ¢u’une chose,
sauvez Mon ane ot je suis conlent.

Cum wmetu ct tremore vestram salutem operamind, (Phil. n.
12.) Cclui qui ne craimt pas el ne redoute pas de se perdre,
ne se sauvera pas; de 1a vient que pour se sauver il faut
prendre de In peine et sc fuire violence. Regnum caelorum
vim patitur et violenti rapiunt illud. (Matl. x1.) Pour arriver
au salut, il faut qu'au moment de la morl, notre vie soit
scmblable a celle de Iésus-Chirist. Pracdestinavit uniformes
fieri tmaginis Filii sui, (Rom. viui. 26.) Et pour celanous
devons travailler a fuir les occasions d’une part, el pren-
dre les moyens nécessaires pour obtenir Ie salut. Regrum
non dabitur vagantibus, dit S. Bernard, sed pro servitio Dei
digne laborantibus. Tous voudraicnt sc sauver sans qu’il



118 PREPARATION

lcur en cottit Te moindre travail. Chese éonnante, dit
S. Augustin, le démon prend tant de peine et ne dort pas
méme pour micux nous perdre ; et vous, quand il y va
de votre bonheur ou de votre malheur éternel, vous vous
nigligez & ce point? Vigilat hostis, dormis tu?

AFFECTIONS ET PRIERES.

Ah! mon Dicu, je vous remercic de ce que vous me
permetiez d’étre & vos pieds dans cc moment, el non pas
a Penfer ou j’ai mérité d’aller tant de fois. Mais & quoi me
servirait Ja vic ¢ue vous me conscrvez, si je conlinuais a
vivre dans la privation de votre grice? Al! qu’il n’en soit
plus ainsi. Je vous ai abandonné, je vous ai perdu, 6
mon souverain bien, jen suis marrt de lout mon caeur ;
fussé-je mort mille fois. Je vous ai perdu, mais volre pro-
phete me fait entendre que vous &les lout bon, et que
vous vous failes trouver par les ames qui vous cherchent.
Bonus cst Dominus animee queereati illum. (Thren. . 25.)
Si par le passé je vous ai fui, ¢ roi de mon cocur, mainte-
nant je vous recherchie et je ne recherche que vous. Je vous
aime de toute mon affection ; recevez-moi 3 ne dédaignez
pas de vous faire aimer de ce cocur qui vous a méprisé
dans e temps. Doce me facere voluntatem tuam. Enscignez-
moi c¢ que jai & faire pour vous faire plaisir el je suis
prét 2 exéeuter. Ab! mon Jésus, sauvez mon ame, pour
laquelle vous avez donné votre sang el votre vie. En me
sauvan{, accordez-moi aussi la grice de vous aimer dans
eette vie et dans 'autre. C’est ce que j'espére de vos mé-
rites; ce que jespire aussi de votre intercession, o Marie.



A LA MORT. 119

TROISIEME POINT.

Clest une affaire importante, la seule affuire, Paffaire
irréparable. Sane supra omnem ervorem est, dit 8. Eucher,
dissimulare negotinm wierne: salutis. 1l n'y a pas d’crreur qui
puisse ére comparée A celle qui nous fait négliger le sa-
lut éternel. On trouve du reméde & toutes les autres er-
reurs; si 'on perd un vétement, on peut Ie recouvrer par
un autre moyen; si I’on perd une place, on peul encore la
recouvrer, ot si’on perd la vie el que 'on soit sauvé, on a
porté reméde A tout; mais si 'on se damne, il n’y a plus de
remade. Apres Ja mort, si'ame est perdue, clle Pest pour
toujours. Periisse semel, aternum est. Il ne reste plus qu'a
gémir clernellement avee les aulres malheureux inscnsés
qui sont dans Penfer, Ia ou le plus grand supplice qui
vous tourmente, ¢’est de penser qu’il n’y a plus de temps
pour remédier & sa propre miustre. Finita cst estas, ct
nos salvati non swmus. (Jer. vur. 20.) Demandez a ces
sages du monde, «ui sont aujourd’hui cnsevelis dans
ce tombean de feu, demandez-lear quels sont leurs sen-
timens, demandez-leur s’ils sont contens d’avorr fait leur
fortune sur celie (erre, maintenant qu’ils sont damnés
dans cetle prison élernellc? Entendez-les comme ils gé-
missent, commne s disent : Ergo erravimus. Mais 3 quoi
leur seri-il de conmaitre leur erreur, maintenant qu’il n’y
a plus de remode dans leur malheur éternel ? Quelle peine
n’éprouverail pas celui qui, ayant pu prévenir la ruine
d’un de ses palais et le voyant un jour abatlu, jetteraw un
coup-d'acil sur sa propre négligence, au moment ou il ne
serail plus temps de porter reméde au danger !

La plus grande peine des damnds, c’est de penser qu’ils
ont perdu leur ame, et q’ils se sont damués par leur



120 PREPARATION

propre faule. Perditio tun Israel, tantum modo in me quxi-
liam tuum. (Os. xur. 9.) Sainte Thérdse dit que si quel-
qu'un perd, par sa fautc, un habit, un anncau, une ba-
gatelle , il en perd In wanquillité, il n’en mange pas,
il n'en dort pas. Oh! Dicu! cuelie sera I peine du
damné¢ au moment out il entrera dans 'enfer; lorsqu’il
verra ces prisons fermées sur lui, il ne pensera qua sa
disgrace; il verra qu’il n’y a plus aucune réparation &
faire pendant 'éternité! I dira done : ¥’ai perdu mon ame,
le paradis ¢t mon Dicu; j'ai tout perdu pour toujours, ¢t
comment? par ma propre faute!

Mais, dira quelqu’un peuat-dtre, si je fais ce péché,
pourquoi voulez-vous que je sois damndé? ne puis-je pas
encore me sauver ? Mais & cela je réponds : Il est vrai, mais
il sc peul aussi que vous vous damnicz; mais sachez qu’il
est plus facile que vous vous damniez, car ’Ecriture me-
niace de Ja damnation les traitres obslinés, comme vous
Iétes a présent : Ve, filii desertores, dicit Dominus. (Is.
xxx. 1.) Ve cis, quoniam rccesscrunt. (Os. vi. 13.) Par
cc péché que vous commettez n’exposez-vous pas volre
salul ¢teruel? et est-ce done-la une affaire qu’il faille ex-
poscr? Il ne s’agit pas d’une maison, d’unc campagne,
d'une place; il s’agit, dit S. Jean Chrysoslome, de subir
une ¢lernilé de tourmens et de perdre un paradis élernel.
De immortalibus suppliciis, de ccclesti reqni amissione res
agttur. It cetle affaire, qui est lout pour vous, vous voulez
Ia visquer par un peul-gire

Peut-Ctre, dira-t-il encore, peut-étre que je ne me dam-
nerai pas, qui le sait; j’espere que Dicu me pardonnera
plus tavd. Mais savez-vous si Dicu ne vous condamnera pas
a Penfer 2 ce moment méme? Dites-moi, vous jelteriez-
vous dans un puits, en disant peut-dtre que je n¢ mourral



A LA MORT. 121

pas? Non. Fi comment pouvez-vous appuyer votre salut
¢lerna] sur un espoir aussi pea fondé, sur un gui sait? Oh!
«ombicn de gens (ui se sont damnds avee celle maadite
espérance ! Mais ne savez-vous pas (ue espoir de ceux que
se son! obetinés & vouloir pécher West pas un espoir, que
¢’est vine romperic, une présomption qui, an hea d'exci-
ter Ia misévicorde de Diew, souléve son mépris!? 8i je vous
dis do ne pas vous fier & la résistance des tentations ¢t & L
passion 1qui vous domine, comment résisierez-vous lorsque
les foiees, au licu de s’asgmenter, vous mamjueront tout-
a-fail on commettant le péché! Puisque, d’une part, votre
ame ser avenglée et endurcie dans sa maliee, et qu’elle ne
recevyd plus de sccours de Ia pagt de Dieu. Peut-élre que
vous espérez (que Dica yous donnera alors une plus grande
aboundance de luméres et de grices, une {vis que vous au-

AFFECTIONS ET PRIELRES.

Gi! mon Jésus, rappelez toujours & mon souvenir i
mort «que vous avez souflerte pour moi, cl augmentez ma
confinnce. Je erains (qu’au moment de ma mort le démon
ne cherche & me faire concevoir du désespoir, a Ia vue des
ingeatitudes dont je me suis renda coupable. Combien de
fois ne vous ai-je pas promis de ne plus vous offeuser a fa
vue (e cetle lumidre que vous m’aviez donnée, ct puisje me
suis de nouveau détourné de vous, en espérant lotjours (uc
vous; 1ne pardonnericz. Ah! est-ce done parce gue vous ne
m’aves pas chiié que je vous ai lant injuri¢? Est-ce parce
ue vnlre miséricorde ne g’cst ponit lassée que je vous ai
outragd davantage? O mon Rédempteur, failes-moi conce-
vais une grande douleur de mes péchés arant que je ne

. 6



122 PREPARATION

quille cette vie. Je me repens, 6 souverain bien, de vous
avoir offensé. Je vous promels dorénavant de mourir plu-
tot mille fois que de vous abandonner jamais. Faites-moi
enlendre les paroles que vous adressiites & Magdeleine :
Remittuntur tibi peceain tua. Failes-moi concevoir une
grande douleur de mes fautcs avant que je ne meure, car je
crains (uc ma mori seit matheureuse : Non sis tumihi for-
midini, spes mea, in dic afflictionis. (Jer. xvi. 7.) A ce der-
nicr moment, 6 mon Jésus, (iui avez ¢té crucifié, ne m’c-
pouvantez pas. Si je mourais avant d’avoir pleuré mes pé-
chés, ct avant de vous avoir aimé, vos plaics et votre sang
m’inspireraient plutdt de 1o terreur que de la confiance.
Je ne vous demande done, sur celle terre, ni consolalions
ni biens, pendanit les jours qui me restent & vivre; je ne
veux (ue doulews ¢t amour. Exauces-moi, 6 mon doux
Sauveur; je vous en conjure par cet amour qui vous a fait
sacrificr volre vie pouwr wnoi sur lc Calvaire. O Marie, ma
mere, oblenez-moi ces grices, avec celle de la persévé-
rance, jusqu’a laworl.

TREIZIEME CONSIDERATION.
Vanilé du moude.

Quid prodest homini si mundum universum lucretur, animee
vero suce cdetrimentum patiatur? { Madth, xvi. 26.)

PREMIER POINT.

Un ancien philosophe, appelé Aristippe, voyageail un
jour, sur mer , par un temps orageux. Le vaisscau qui le



A LA MORT. 125

portait fit naufrage, et le philosophe perdit tout cc qu’il
portait avec lui. Mais éant enfin arrivé sur le rivage, il élait
si renomm¢ par son savoir, gue les habitans de cette con-
tréc lui rendirent autant de biens qu’il en avail perdu.
Quelque temps apres, il cerivit A ses amis dans sa palrie,
et leur recommanda de profiter de son exemple, et de ne se
pourvoir, pendant leurs voyages, que dcs biens qui ne se
perdent pas dans les naufrages. Eh bien! c’cst 1a ce que
pous envoient dire nos parens el nos amis qui sont dans
I’éternité; ils nous avertissent de ne nous pourvoir dans
cette vie que des biens qui ne se perdent pas avec la mort,
Le jour de Ia mort s’appelle : Dies perditionis (justa est dies
perditionis). (Deul. xxix. 24.) Jour de perdition, parce
qu’en effct ce jour-1a, honneurs, richesses, plaisirs, tout
sera perdu sans retour. Ce qui fail dire a S. Ambroise que
tout cela ne peut pas porter, avec raison, le nom de biens,
puisque nous ne pouvons pas les porler avec nous dans
Pautrc monde, et qu’il n’y a que les vertus qui nous sui~
vent dans I’éternité : Non nostra sunt, qua non possumus
auferre nobiscum ; sola virtus nos comitatur.

A quot sert donc, dit Jésus-Christ, de gagner le monde
entier, si 2 ’heure de la mort, cn perdant son ame, on
perd toul? Quid prodest homini , si mundum universum lu-
eretur 2 Ah! que celte maxime importante a fait entrer de
jeunes gens dans les cloitres! cue d’anachoréles n’a-t-elle
pas conduits dans les déserisel de martyrs au supplice pour
Pamour de Jésus-Clirist! C’est par cetle méme vérilé que
S. Ignace de Loyola attirait tant d’ames i Dieu, el surtout
S. Frangois Xavier qui était alors & Paris, loul occupé des
pensées de ce monde. Frangois, lui dit un jour le saint,
songez que le monde est un traitre, qui promel et qui ne
tient pas sa parole. Et, en supposant méme qu’il observat



124 PREPARATION

ce (u'il promel, SOUVENE4-yous (uUe VOIre CoCUr 1 sera ji~
mais pleinement satisfait. Supposons cncore qu’il vous
contenic, peudant toute Ia durée de votre bonheur, cebon-
heur vous suivra-t-il au-deld du tombeau? Et qu'en rap-
porierez-vous, cn définitive, dans Pélernité? Y a-t-il un
viche qui ait emporté son argenl ou ses serviteurs dans Pau-
tre vie? Y a-t-il un rot qui ait emporté un scul lambeau
de pourpre? Scs paroles firent une impression profoude
sur S. Francois, qui Iaissa Ic monde, suivit S. Ignace ct
travailla dda perfection. Vanitas vanitatum ! ¢’cst ainsi que
Salomon appelle tous les biens de ce monde, lui gui ne se
refusait aucun des plasirs dont on peul jouiv sur la terre.
Voild son langage : Omnia que desideraverunt oculi met,
non neguvi cis. (Eccl. 11, 10.) La sccur Marguerite de Sainle
Aune, de Yordre des Carmdlites déchaussées, ot fille de
Fempereur Rodulphie I, disait : A quoi servent les trdnes
aI'heure de la mort! Clise étonuante ! Les Samnts trem--
Hlent en pensant au moment ou Jeur sort ¢terncl va élee
arrc(é. I tremblait, le pore Paul Segneri, lorsqu’il disait
4 son confesseur, dins toute la crainte de soname : Qu'en
dites=vous, mon pere, scrai-je sauvé? I tremblait, 8. André
d’Avellin, lorsque, en versant des torrens de larmes, il
s'éerrail s Quisait si je me sauverai? Glest encore Ia méme
pensée (qui tourmentait 8. Louis Bertrand, (ui s"¢langait de
son it dans Ia crainte de la mort, et s’¢eriait : Qui sait si
je ne me damne pas? Quelle différence! les péchewrs se
damnent ¢t dornicnt, vivent, s‘amuseni ¢l ricnt comme
s’ils devaient &ire sauvdés!

AFFECTIONS ET PRIERES.

Ah Jésus ! mon Biédempleur, je vous rends giace dem'a-



A LA MORT. 125

voir fait connaitre ma folie, ct le mal que jai commis cn
vous faisant volte-face, & vous qui avez répandu volre sang
et donné volre vie pour moi. Non, vous ne mériticz pas que
je vous (railasse comme je I'ai fait. Maintenant, si Ia mort
¢tait proche, que trouverais-jc en moi autre chose que des
péchiés et des vemords de conscience, qui me donneraient
mille inqui¢tudes? O mon Sauveur, je Pavoue, j'ai fait le
mal, jc me swis trompé en vous abandonmant, vous, Ie
souverain bien, pour de misérables plaisirs de ce monde;
je m’en repens de tout mon coeur. Ah! par cette douleur
que vous ressenlites sur la croix, faites-moi éprouver une
douleur de mes péchés telle, (ue je gémisse toule ma vie
sur les péchés que j’ai commis. O mon Jésus, mon doux
Jésus, je vous promets de ne plus vous donner de déplai-
sir, ¢l de vous aimer toujowrs. Je¢ ne mdrite plus volre
amour, car je Pai méprisé par le pass¢, mais vous avez dit
que vous aimez celui qui vous aime : Eqo diligentes me
diligo. (Prov. vin.) Je vous aime; aimez-moi, vous aussi.
Je neveux plus encourir votre disgrice. Je renonce & tou-
tes les grandeurs, & tous les plaisirs du monde, afin que
vous ’aimicz. O mon Dien! exaucez-moi par amour pour
Jesus-Christ. H vous pric lui-méme de ne pas me repousser
de votre cocur. Je me consacre tout i vous , je vous consa-
cre ma vie, mes plaisirs , mes sens, mon ame, mon COrps,
ma volont¢, ma liberté! Acceplez-moi, ne me rejetez pas,
comune j¢ le mériterais , pour avoir tant de fois refusé votre
amili¢ : Ne projicius me a fucic tun. Vicrge sainle , mamere,
pricz Jésus pour moi: je mets ma confiance dans votre
intercession.



1206 PREPARATION

DEUXIEME POINT.

Statcra dolosa in mante ejus. (Os. x11.) H fiut peser les
biens dins la balance de Picu , ¢t non dans celle du monde,
car cette derniére est trompeusc. Les biens da monde sont
trop pew de chose, ils ne contentent pas notre ame, et
finissent hientot @ Hies met velociores fucrunt cursore , per-
transicrunt quasé naves pome porlanics. (Job. ix. 23. 26.)
Les jours de notre vie passent et s’écoulent , et que reste-t-il
cnsutic des plaisirs de celle terre ? Pertransicrunt quasé ne-
ves. Les vaisscaux ne laissent jamais trace de eur passage
sur les caux qu'ils traversent : Tanquam navis, que per-
transit fluctuantem aquain, Cwus, cum prateriit, nomn est
vestigium tnvenire. (Sap. v. 40.) Demandons & (ant de ri-
ches, de savans, de princes, d’empereurs, et qui sont dans
Péternité, que leur reste-t-il de feurs pompes, de leurs
délices, de leurs grandeurs, et des joics de ce monde?
ils répondromt tous : Ricn, absolument rien. O homme,
dit 8. Augustin : Quid hic habebat, attendis; quid secum
fert, aitende. (Serm. 13. de ady. Dom.) Tu ne vois , ajoule
Ye samt, que les biers gue posséde ce geand de la terre,
mais observe quelles sont les richesses ¢qu'il emporte dans
e tombeau; c’est un cadavee dégottant ct un lambeau
de vétement qui va pourrir avee hui ? A peine entend-on
parler des grands de ce monde quelque temps aprés leur
mort, ¢l puis on cn perd lout-a-fait fe souvenir. Periit
memorie corun cum sonitu. (Ps. . 6.) Et si ccs misé-
yables vont en enfer, qu’y disent-ils ? qu’y font-tls? Iis
pleurent , et §’Gerient 1 Quid profuit nobis superbic, aut
divitiarum juctuntia ?.... Transicrunt omuia tlle tanawam
umbra. (Sap. v. 8.) \ quoi nous ont scrvi nos pompes ct



A LA LORT. 127
nos richesses, si miuntenant tout cst passé comme unc
ombre, et s'il ne nous resie gue peines, gémissemens! et
déscspoir éterncl.

Irilit Iangus sceenli prudentiores filiis Ineis sunt. (Luc,
xvi. 8.) Ghose ctonnante ! Comme les gens du monde ont
de In prudence pour fes cheses de Ia terre! A guelles fa-
tigues ne se liveent-ils pas pour obtenir cette place, ce
viétement ! Quel sotn ne meticnt-ils pas a conserver I santé
de leur corps! Hs choisissent les moyens les plus sios,
les meilteurs médecins , les metlleurs remedes, Famr le
plus convenable. Et cependani aw’ils sont négligens pour
feur ame! ft est certain que fa sunié, les places, Ies pa-
rurcs trouveront un terme un jeur, mais 'ame n’cn aura
jamais. Intueamur, dit S, Augusting, quanti homines susti=
neent pro rebus, quas vitiose diligunt. Que nc supporte
pas I¢ vindicatif, lc voleur, Phomme déréglé pour ar-
river & son but infime? Et pour son ame il ne vou-
drait rien souffitr? OGh Dicw! comune 2 la lucur de
ce cierge qui s’ailume & Pheure de fa mort, les mauavais
reconmaissent et avevcat ators feur folie. Alors chacun
dit : Al plit & Dien que jeus< eat abandonné el que
je fusse devenu siint ! Eepape £.con Xi disait ddamort ¢ 11
m’eit ¢¢ plus heureax dlaveir &té portier de mon mo-
nastére gue ('étre nape. Honorsas I autre souverain pon-
tife, disait aussi en mouran! : Jamrais micux fait de vester
dans Ia cutsine de mon couveint employé a laver la vais~
sclle. Philippe IT, roi d’Espagae , au woment de mourir,
fit appeler son fils, of quittant ~on babit voyal , Jui mon-
tra sa poilrine couverte de vers, ¢l lui unt ce lang gage 2
Prince, voyez commne Pon meurt ¢t commesc lerminent
toutes les grandeurs de ce monde. Puis il s’éeria : Ah!
pliat a Dien que jeusse é1¢ frire tai de quelque couvent



128 PREPARATION

etque je ne fusse jamais monic¢ sur le trone! Ku mdine
temps 1l se it attacher au cou une croix de hois et fit
towtes sas dispositions pour sa mort, et dit encore a son
fils : J'ai voulu, & mon fils, que vous soyez ienwia de
cet acle, afin aue vous voyicz par vous-méme cormme le
monde traife les monarques, La mort des rols o0 sem-
Hlable a celie des pauvres de Ta terve. Celai gad » mieuy
vaeu esk aussi mieux eails par Hicu, Plas tavd, ol en-
fand fut appelé Phidippe HI oL ne vécol que guieante-
trois ans. Tiant aw Hie de fa mort, i1 s’éeria: € vous (ous
mes sujels , dans Ie scrmon de mes {unérailles ne pailez
point d’autre chose (que de ce que vous voyes mainienant @
dites bien Ua heure de la mori on ne velire d’autre
avantage d’éire vot ue d’éprouver un tourment plus cruck
de Pavoir ¢¢. Puis il disait éncore : Oh! plui & Bieu que
je weusse jamais GG rol of que jeusse passé ma vie @ serviv
Pien dans un désert, car maintenant jirais aven plus de
confiance me présenier devant son teibunal, et jo e conr-
ais pas tant de danger d'étre damné! Mais & quoi ser-
vent lous cos désirs au moment de Ta mord, qu’e aug-
menter a peine et Ie désespoir de ceux qui n'ong pis aimé
Dicu pendant leur vie, Sainte Thérese disait : On s doit
s tenir comple de cc qui se fart quand on fisit s vie.
La vie véritable ¢’est de vivee de magiere & ne pos crain-
dre In mort. C'est pourguoi, si nous voulons veir ¢e que
sont lcs biens de cc monde, regardons-les du b de Ia
mort, el disons ensuite: Cos homnemrs , ces plaisirs, ¢0s
revontus finiront nn jour; il faut donce songer & s, faire
saind ¢t riche des seuls biens que nous cmporieions avec
nous ¢t (ui feront notre bosiheur pendant Pétersieé.


file:///nulu

A LA MORT. 129

ATFFECTIONS ET PRIERES.

Alh! mon Rédempleur, vous avez souffert tant de pei-
nes el d’ignominies pour Pamour de moi: et moi, jai
tant aimé les plaisirs ot Ta fumée de cetlle tevre, que
mille fois je n'ai pas craint de fouler aux pieds vowe
grace. Mais si, lovsque je vous mdéprisais, vous n’avez
pas laiss¢ de veniv aupres de mot , je ne dois pas craindre,
O mon JCsus, que vous me rcpoussicz , maintenant que
je vous cherche, que je vons aime de toul mon cocur, et
gue je me repeus de vous avoir offense plus que si moi-
méme javais ¢¢ en butle & tout aulre désagrément. O
Dicu de mon ame, dorénavant je ne veax vous donner au-
cun déplaisir, (-1l léger. Failes-moi connailre ¢ qui vous
déplait , car je veux m’'enabstenir, quoi qu’il m’en cotite ;
faites-moi comprendre ce que jai i faire pour vous plaire,
car je suis préL. Jeveux vous aimersincérement . J’cmbrasse,
Scigncur, toutes les douleurs , toules Tes eroix qui me vien-
dront de votre main ; donnez-moi la résignation dont j’ai
besoin. Hic ure, hic sece. Chatiez-moi dans cetic vie, afin
que dans Pautre je puisse vous aimer pendant I’ élernité.
Maric, ma more, je me recommande 2 vous, ne laissez
pas de prier Jésus pour moi.

TROISIEME POINT.

Tempus breve est.... qui wtuntur hoc mundo , fanquam
non utantur; precterit enim figura hijus mundi. (1. Cor.
vii. 31.) Qu’cst-ce autre chose notre vie dans cc monde
fju’'unce picce de théitre qui passe et qui finit bicntot ?
Precteritfigura hujus mundi; figura , ¢’gst-d-dire une sctne,

6.



130 PREPARATION

unc comcédic. Mundus est instar scenee, dit Cornclius n
Lapidc, generatio prevterit, generatio advenit. Qui regem
agit , non auferet secum purpurane; dic wili, o villa, o do-
mus , quot dominos habuisti ? Quand la comédie finit, celut
qui a jou¢ le role de roi n'est plus roi. Le maitre n’est
plos maitre. Maintenant vous possédez celle maison de
canpagne, ce palais; mais viendra la mort, et d'autres en
deviendront les maitres.

Muliti v horie oblivionem facit liwvurie magnee. (Keel. xi.
29.) L’heuare funeste de Ia mort trouble ¢t termine toules
Yes grandeurs, les tifres de noblesse et Tes fastes du monde.
Un jour, Casimir, voi de Pologne, éant 2 table avee les
grands de son royaume, mournt subitement en approchant
unc coupss de ses 1evres: Ta seeoe du monde fut fini pour
fui! L'empereur Celse n’éait dlu que depuais sept jours
lorsqu’il fut assassiné, el In comddic finit pour lui. Ladis-
fas, roi de Bohdme, jounc homme de dix-huit ans, était
a Pattente de son ¢pouse qui ¢tait uwe fille du voi de
Irance, ot faisait préparver des fetes briflanies, mais, un
matin, il fut atagué d’unmal et en mourat, et 'on expé-
dia aussitot des courriers pour avertir Ia reine de vetourner
cn France, car la comédie it finie pour Ladislas. Ge fut
cette pensée de Tavanitd du monde (ui rendit saint Fran-
coisde Dorgia, qui, comme nous Pavons déjiv dit dans d’au-
ires considéraitons, i la vue de Uimpdératrice Isabelle,
morte au milicu des grandeuars et d la fleur de Ia jeunesse,
résolut de se donner tout entier & Dica , en s’¢ertant : Est-ce
donc ainsi que finissent les grandeurs et Ies couronnes de
cc monde? Je veux désormais servir unmaitre quine puisse
plus mourir,

Tachons donc de vivre de manicre 4 ce qu’on ne nous
dise pas i notre mort, comme il a é1¢ dit au fou de I'évans



A LA MORT. 151

gile : Stulte, huc nocle anvmam tuam repetunt a te, ef que
parasti, cujus erunt? (Luc. xo. 20.) D’ott S. Luc conclat ¢
Sic est qui sibi thesaurizat, el non est in Dewm dives. EL puls
il dit encore : Tachez de vous cnrichir, non des parures
de cemonde, mais de Dieu; enrvichissez-vous de vertus, de
mériles, les sculs biens élernels (e seront avee vous dans
lc cicl : Fhesaurizate vobis thesaziros in ceelo , wbi neque tinew
demolicur. (1hid.) Et pour cela, songeonsacquérir ce grand,
trésor de Pamour divin, Quid habet dives , si charitaicn nor
kabet? Pauper, si charitatem o habet, quid habet? dit
S. Augustin. Si quelqu’un posséde toules les richesses ¢t
qu’il ne posséde pes Dicu, c'est Phomme le plus pauvre
du monde; mais ie paavre gui pusséde Diea, possede tout.
Quel st done eetui qui posside Bica? Celui qui aime s
Qui manct in charitate , in Deo 12aict of Deus in co.

ATTECTIONS ET DRILRES.

J¢ ne veux plus que le demon ail aucun pouvoir sur
mon ame, veus seul en serez [e malive, vous scul fa gou-
vernerez., Je veux tout abandonuer pour acgudrir volre
grice. Je I'estime plus que mille couronnes, que mille
royaumes. E( ¢ui pourrais-jie 2imer, si ce n’élail vous,
amahilit¢ infinie, bien infini, beautd, bontd, amour ine
fini? Par Ic passé, je vous ai liissé pour les eréadures 5 ce
scra Loujours In cuse de ma douleur ui percern moz cocur
de vous avoir offensé, vous qui m’avez lant ainé. Mais
depuis que vous m’avez allachd par lant de grlces, 6 mon,
Dieu, jespere ne plus &tre privé de volre amour. Ac-
cepiez, O mon amour, accepicz {oule ma volonic, ct lout
ce que je posscde, ct faites de moi ce qu’il vous plaira. Si
par le pass¢é je me suis plongé daus le péché, je vous en



152 PREPARATION

demande pardon. Je ne veux plus m’alarmer sur vos dis-
positions & mon égard , je sais qu’elles sont saintes et toules
pour mon bien. Failes, 6 mon Dieu, ce que vous voudrez,
je vous promels d’étre toujours conient ¢t de vous remercier
toujours. Failes que jc vousaime, ¢l je ne vous demande
plus rien. Quels bicns! quels honneurs! quel monde!
Dieu seul, Dicu scul, je ne veux que Dicu scul. Ef vous, 6
bienhcurcuse Vierge, 6 Marie, qui n’avez aim¢é que Dieu
dans ce monde! faitcs que je suive vos traces ant que je
vivrai encore. Jc mets cn vous ma confiance.

QUATORZIEME CONSIDERATION:

La vie prisente cst un voyage vers Péderaité,

Ibit Lomo in domum eiernitatis suee. (Eccl. xut, §.)

PREMIER POINT.

En considérant ue, sur celte terre, tant de méchians vi-
vent dans la prospérité ¢t gue tant de bons, au contraire, vi-
vent dans les tribulations, les paiens cux-mémes, & Paide de
Ia lumicre naturelle, connurent cetie vérilé; ils comprirent
que, puisqu’il y a un Dieu, et que cc Dicu csi jusic, il doit
y avoir unc autre vie ot les impics seront punis ¢t [es bons
récompensds. Maintenant, ce que les paiens ont dit par les
seules lumicres de Ia raison, nous, chrétiens, nous fe con-
fessons par la foi. Non habemus hic manentem civitaicm, sed

Juturam inquirimus, (Hebr, xmi, 14.) Cell¢ torre n'est pas



A LA JMORT. 133

notrc patric, elle n’est pour nous qu’un lieu de passage,
que nous devons Lraverser au plulét, pour nous rendre & la
maison de notre éternité. Ibit homo in domum cternitatis
sue. Ainsi donc, mon cher lecteur, la maison que vous
habitez n’cst pas volre propre maison ; ¢’est une hotellerie
d’ou bientdt, et plutdt que vous ne I'imaginez, vous devrez
déloger. Sachez que, lorsque la mort arrivera, vos parens
les plus proches vous en chasscront les premiers. Quelle
scra alors votre véritable maison? Une fosse sera la maison
de volre corps jusqu’au jour du jugement, el votre ame ira
dans la maison de Péternité, au paradis ou a Uenfer. G'est
pour ccla que S. Augustin nous dit : Jospes es, transis, et
vides. 11 scrait fou le voyageur qui, ne faisant que passer
dans un pays, voudrail cmployer tout son patrimoine a
acheter une campagne et une maison qu’il devrait quitter
dans peu de jours. Penscz donc, dit le méme saint, que
vous ne failes que passer dans ce monde; ne mellez pas
votre affeclion sur ce que vous voyez , regardez ct passez;
songez & vous procurer une bonne maison ou vous deviez
demcurer toujours.

Si vous vous sauvcz , guc vous étes heureux; oh! la
belle maison que le paradis! Tous les palais les plus somp-
tucux des monarques ne sont qgue des élables & I'égard de
la cité du ciel , la seule que 'on puisse appeler Civitas per-
Jecti decoris. (Ez. xxmr. 3.) La, vous n’aurez plus rien a
désirer, vous screz dans la compagnie des Saints, de la
meére de Dicu, de Jésus-Christ ; vous ne craindrez plus au-
cun mal, vous vivrez, en un mol, dans un océan de joics,
dans une allégresse qui durcra toujours. Leetitia sempiterna
super capita eorum. (Is. xxxv. 10.) Cellc joie sera si grande
que méme, pendant (oute I’éternité, elle semblera toujours
nouvclle. Au coniraire, si vous vous damnez, que vous



154 PREPARATION

¢les & plaindre! Vous serez jet¢ an milien de feux et de
tourmens, déscspérée, abandonné de tout et méme de Dieu.
Et ccla, pour combicn de temps? Passé cent ans, passé
mille ans, votre supplice sera-t-il {ini ? Eh quot, fini? Cent
¢t mille millions d’annces et de siceles passeront, cf vous
serez Loujours dans 'enfer. Que sont mille ans & U'égard de
Pélernité? moins qu'un jour qui cst passé. Mille anni ante
oculos tuos tanquam dics hesterna, quee preteriit, (P$. LXXXIX.
A.) Youlez-vous savoir mainienant quelle sera la maison
que vous habiterez peadant Péternité? ce sera celle que
vous méritez ¢t que vous vous choisissez vous-méme par
VOS5 QCUVICS,

AFFECTIONS ET PRIERES.

Voild donc, Seignear, la maison ¢ue j’ai méritée par
ma vie, Penler, ot je devrais dlre englouti depuis le pre-
micr péché que jai commis, et sans espoir de jamais plus
vous aimer. Que voire miscricorde soit béwe éternellement
pour m’avoir aliendu ct pour m’avoir donné le temps de
yéparer le mal que jai [ait. Béni soil le sang de Jésus-
Christ, qui m’a obtenu cele grice. Non, 6 mon Dicu, je
ne veux plus abuser de votee patience. Je me repens au-
dessus de touwt mal, de vous avoir offensé, non pas tant par
Yenfer gue jai mérité, que parce que jai outragé votre
hont¢ infinje. Mais il n’cn sera plus ainsi, 6 mon Dicu, 1l
n’en sera plus ainsi. Plutot lumort que de vous offenser de
nouveau. Si j’¢tus dans 'enfer maintenant, 6 mon souve-
rain bien, je ne pourrais plus vous aimer, ¢t vous nc pouf-
riez plus m’aimer. Jc vous aime ¢t je veux que vous m’ai-
micz. Je ne le mérite pas, il est vrai , mais Jésus-Christ le
mcril¢ pour moi. N'est-il pas mort sur la croix afin que



A LA MORT. 18H

vous puissicz me pardonuer ¢t m’aimer, Pere éternel, par
amour pour voure fils, donnez-moi la grice de vous aimer
toujours ¢t de vous aimer asscz. Je vous aime, 6 mon pére,
vous (ui m’avez donné votee {ils. Je vous aime, 0 fils de
Dicu, vous cui &ics mort pour moi. Je vous aime, 6 mére
de Jésus, vous qui, par volre inlercession , m’avez oblenu
Ie temps de faire pénitence. Oblenez-mot & présent, vous
qui ctes maitresse de moi, la doulcur de mes péchés, I'a-
mour de Dicu et Jasainte persévérance.

DEUXIEME POINT.

St lignum ceciderit ad austrum, aut ad equilonem, in ¢uo-
cumque loco ceciderit, ibi evit. (Eccl. x1. 3.) La ot tombcera
a Ia mort Yarbre de votre ame, c’est 1 ausst gu’il res-
tera pendant 'élernité. I n’y a pas de milien, ou étre
pour toujours roi dans le cicl, ou esclave dans Penfer;
ou foujowrs heurcux dans un océan de délices, ou lou~
jours désespire dans une mer de tourmens. S. Jean Chry-
sostome, en considérant le riche, qui avait 8¢ regardé
comne un homme heurcux dans cc monde parce qu’il
étatt riche, mais qui {ut ensutle jet¢ dans les flammes de
Penfer, ct Lazare, que Pon avait regardé comme un mi-
sérable pauvre, et qui avait joui ensuile du ciel, s’éerie &
O infelix felicitns, quee divitem ad ternam infelicitaten
traxit! O felix infelicitus que pauperem ad celernitutis feli-
citatenr perduxit!

A quoi sert de s¢ tourmenler, comme fonl guclques
personnes, el de se dire : Qui sait si je suis damné ou pré-
destin¢! L’arbre que P'on coupe, owt doil~il tomber? Du
cOlé vars lequel il penche. De quel coté penchez-vous,
mon fitre? quelle vie menez-vous? Tachez de tomher



156 PREPARATION

toujours du ¢olé du midi; conservez-vous en grice avec
Dicu; fuyez le péché; c’est par cc moyen que vous vous
sauverez el que vous screz prédestiné. Mais pour fuir le
péché, ayez toujours devant Ies yeux la grande pensée de
Uéternité , comme Fappelle S. Augustin : Magnia cogi-
tatio. €csL celle pensée qui a fail abandonner Ie monde &
tant dc jeunes gens, et qui les a envoyés dans le désert
pour y vivee dans la solitude et pour ne 8’y aceuper que
de leur ame. Hs se sont assurds leur honhecur; mamnte-
nant qu’ils sont sauvés, ils sont contens, ¢t le seront pen-
dant toute I'éternité.

Unc dame i vivait ¢loignée de Dicu, fut convertic par
le pore Avila par cetie scule parole : Madame, pensez &
ces deux mols : tonjours, jamais. Le pére Paul Segneri
ayanl un jour pens¢ & Péternilé ne pul en dormir pen-
dant In nuit, et se voua dis-lors & unc vie plus rigoureuse.
Dresscking raconte qu'un évéque ne conservail Ia saintelé
qu’en sc rappelant coniinueliement ccs paroles : Omni
momento ad ostium aicrnitatis sto. Un moine s’cnlerma
dans une tombe el criail sans cesse @ O élerilé, O Gler-
nilé. Celui qui, croyaut a P'élernité, ne devient pas saint,
disait le pere Avila, devrait étre enfermé dans une maison
de fous.

AF¥TFLCTIONS ET DPRIFRES,

O mon Dieu ! ayez pific de moi 5 je savais (qu’en péchant
J¢ me condamnais de moi-néme & une éernité de peines,
malgré cela, j"ai voulu aller contre votre volon(é, et pour-
guoi? Pour un miscérable plusir. Ah! Scigneur, pardon-
nez-moi, car je me repens de {oul mon cocur. Je ne veux
plus m’opposer & L'exéeution de votre volonté, Que je



A LA MORT. 157

sernismalheureux, si vousm’aviez fait mourir a I'époque de
wa vie désordonnée! Je serais maintenant en enlfer, ou je
haivais votre stinle volonté. Mais aujourd’hui je aime ct
je veux Vaimer toujours. Doce me facere voluntatem tuam.
Conduisez-moi ¢t donnez-moi la force de faire désormais
votre bon plaisir. Je ne veux plus aller contre votre vo-
lont¢, & bonté infmic! je ne vous demande gu'une grice,
Sl volinias tua, sicut in caelo et interra; falles que jac-
complisse votre volonié, je ne désire plus rien. Et que
désirez-vous autre chose, 6 mon Dicu, que mon bien ct
mon salut? Ah! DPére éternel, exaucez-moi par amour pour
Jésus-Christ, 1ol qui m’a enseignéa vous pricr toujours ;
j¢ vous Ic demande cn son nom : Fiat voluntas tua, fias vo-
luntas tua , fiot volunias tue. ON! que je serai heureux, si
je passc lc reste de mes jours dans votre grice el si je
meurs cn faisant votre volonté! Oh! que vousétesheureuse,
Maric, vous qui failes toujours Ia volonté de Dieu ; obte-
nez-moi par Ja vertu de vos mérites que je Ia fasse aussi
pendant le temps qui me resic d vivre.

TROISILME POINT.

1bit homo in domum criernitatis sue. Le prophéte dit
ihit, pour marquer que chacun ira & la maison ot il veut
alier; on ne I'y portera pas, mais il s’y rendra de son
propre mouvement. 11 est cevtain que Dieu veut que nous
nous sauvions lous, mais il ne veat pas que ce soil par
force. Ante hominem vite etnors. Il a mis devant chacun
de nous la vie et la mort, ¢t nous donnera eelle que nous
chioisirons 1 Quod plucuerit ci, dabitur illi. (Eccl. xv. 19.)
Jérémic dit ¢ncore que Ie Seigneur nous a donné deux
voics pour cheminer; Pune conduit an paradis, 'autre &



158 PREPARATION

Yenfer : Ego do coram vobis viammn vitaz , ct moriis. (Jer, Xx1e
8.) C’est a vous a choisir. Comment celui qui veut mar-
cher dans Iec chemin de Penfer pourra-t-il entrer au cicl?
Chose ¢tonnante, tous les péeheurs voulent se sanver, ot
cependant ils se condamnent tous & la mort, en disant :
Yesplre ine sauver. Mais qui cst assez fou, dit 8. Augus-
tin, pour avaler du poison dans Pespérance de se gudrir?
Nemo vult ceqrotare sub spe salutis. ¥l cependant tant de
chrétiens, (ant d’insenscs se donnent Ta mort par le piché,
ct s’¢erient : Plus tard, je preadrai le reméde. O erreur,
qui a conduit tant d’ames dans Penfor!

Pour nous, nc partageons pas celle folie, pensons gqu’il y
va de notre éternité. Que de peines s¢ donnent les hom-
mes pour sc bitir une maison commaode, vaste, aérée, cn
pensant gu’ils iront Phabiter toute la vie? Kt pourquoi
done sont-ils aussi négligens quand il s’agit de Ia maison
qu’ils doivent habiter pendant éternité? Negotium pro
quo contendimus, ciernitas est, dit S, Eucher; il ne s’agit
pas d'une masson plus ou ou moins commode, plus ou
moius acrée, il s’agit d'un lica rempli de toutes les délices
des amis de Dicu, ou d’une fusse ol gissent dans les tour-
mens la foule infaime des seélérats, des hérétiques et des
idolatres. Et pour combicn de temps? Ce ne sera pas pour
vingl ni pour quaranlec ans, mais ¢ scra pour toule
Péternité. Gest 1a un grand point ! Ge n’cst pas une affaire
de peu d’importance, ¢’est une affaire essenticlle. Quand
Thomas Morus {ut condamné & mort par Tlenrt VHI, sa
fermme Louise vint Pengager & consentir A la volonté de
Heori, mais son ¢poux lui répondit : Dis-moi, Louise,
tu vois que je suis ddjd vieax, combien de temps pour-
rais-j¢ encore vivre? Yous pouvez vivre vingl ans, hui dit
Ja femme. O marchande aveugle, reprit Thomas, tu venx



A LA MORT. 139
gue pour vingl ans de vie sur celle terre je perde une
élernit¢ de bonheur, ct gue je me condanme a une peine
élernelle?

O bieu, donnez-nous ta lumicre. Si Péternité étail une
chose douleuse ou seulement méme une chose prolsable,
nous devrions nous appliquer sans reldche & bien vivre,
afin de mous sousiraire an danger d’¢tre ¢éternellement
nalheurcux, supposé que cette opinion sc lrouvii vraic.
Mais non, ceti: vérité n’est pas douteuse, clie cst cer-
fainc; cc n'est pas une pure opinion, ¢'cst unc véri¢ de
foi : Ibit homo in domum eternitutis sue. Oh! que le dé-
faut de foi, dit Sainte Thérese, cause de péchiés, que de
damnations il entraine parmi les chiréticns. Ravivons done
notre foi, cn disant : Gredo vitam wternam. Je crois gu’a-
pris cetie vic il y en a unc autre qui ne finira plus. En
ayanl loujours cctlc pensée devant les yeux , prenons les
moycns d’assurer notre salut ¢ternel. Fréquentons Jes sa-
cremens, méditons (ous les jours, pensons & Ja vie éler-
nelle; fuyons les oceasions dangercuscs. Et, s'il faut aban-
donner le monde, abandonnons-le, puisqu’il n'y & pas
de moyen de séeurité (ue nous ne devions employer pour
nous assurcr le salut éternel : Nulle nimia securitas, ubi
periclitutur terniias. (5. Bernard.)

AFFECTIONS ET PRIERES.

Il 'y a donc pas & choisir, & mon Dicu, ou je devrais
dtre toujours heurcux ou toujours malheareux ; ou dans
un océan de satisfictions ou dans un océan de lourinens;
ou {oujours avee vous dans Ie paradis, ou toujours ¢loi-
gné ct sépare de vous dans Venfer. Cet enfer, je sais que
je Fai mérité ; mais je sais que vous pardonnez cclui qui



140 PREPARATION

s¢ repent, el que vous délivrez de Uenfer celui qui espére
en vous ¢ Clamabit ad me.... eripiam ewmn ¢t glorificabo enne.
(Ps. xc.) Eh bien! 0 mon Dicu, pardonnez-moi bientot
et delivrez-moi de Penfer. Je me repens par-dessus tout,
6 mon souverain hicn, de vous avoir offensé. Rendez-mot
promplement volre grice et donnez-inoi volre saintamour.
Si j'¢lais dans T'enfer mainienant, je ne pourrais plus
vous aimer, ¢t jevous hairais toujours. Alv! mon Dieu, quel
mal m’avez-vous douc fait pour ue je vous haisse? Vous
m’avez aimé jusqu'a mourir? Vous mérilcz un amour
infini. O Scigneur, he permellcz pas que jc me séparc
de vous. Je vous aime ¢t veux toujours vous aimer : Quis
me separabit a charitate Christi? Ah! mon Jésus, le péché
scul peut me séparer de vous; ah! ne permeticz pas, je
YOUS ¢n conjure par cc sang (ue vous avez répandu pour
moi : failes-moi plutdt mourir; ne permellez pas que je
me sépare de vous. O reine , 6 ma mére, aidez-moi de vos
pricres, donnez-moi la mort, mille morts, avant que je
me s¢pare de 'union de votre fils.



A LA MORT. 141

QUINZIEME CONSIDERATION.

De la malice du péché morlel.

Filios enutrivi, el exallavi, ipsi aulem spreverunt me. (Is. 1. 2.)

PREMIELR POINT.

Que fait cclui qui commet un péché mortel? 11 injurie
Dicu, il l¢ déshonore, il Pabreuve d'amertumes. Et d’a-
bord, le péché mortel est unce injure que Pon fait & Dicu. La
malice d’une injure, dii §. Thomas, s¢ mesure i la per-
sonne ¢ui la regoit et & celle qui Ia fait. Uneinjure que Pon
faitdun paysan est un mal sans doute, mais ¢’en cstun plus
grand, si on Ia faitd un personnage noble, ¢t un plus grand
encore, si clle s’adresse & un roi. Mais qu’est-cc que Dicu?
C'cst Ie Rot des rois : Dominus dominantium est, et Rex
regum. (Apoc. xvi. 14.) Dicu cst unc majesté infinie, et a
son égard tous les princes de la terre, tous les Suints, les
Anges du ciel ensemble sont moins encore qu’un grain de
sable : Quasi stilla situle, pulvis exiguus. (Is. xL. 15.) A
Pégard de la grandeur de Dieu, dit Osée, toules les créatu-
res sont si petites, qu’clles sont comme si clles n’existaient
pas : Omnes gentes quasi non sint, sic sunt coram co. (Os. v.)
Voild cc que c’est que Dieu; et 'homme , qu’est-ce donc?
S. Bernard répond : Saccus vermium, cibus vermium : un
sac de vers, Ja pature des vers, quivontle dévorer. Miser
et pauper, et ceecus ¢t nudus, (Apoe. 1, 47 ) L'homine cst



142 PREPARATION

un misérable quine peut rien, unaveagle qui ne voit rien,
un pauyre toul nu qui ne possede rien. Kt ce ver veut in-
jurier Dicu! Tam tervibilem majestatem andet vilis pulviscu-
Ins irritare! S. Bernard dit 1a méme chose. Le docteur an-
géligque a done raison de prétendreque le péché de'homme
contient une malice presauc infinie : Peceatum habet quam-
dui infinitutem naliliom ex infinitate divine: majestatis.,
(p- .. 2. ¢. 2, ad 2.) 8. Augustinappelle le péché ab-
solnment infinitum malmn, Ensorte cue, si tous les hom-
mes ¢t los Anges s’offraient & mourir et d s’anéanlir, ils ne
pourtzient pas méme satisfarre pour un scul péché. Dica
chitic Ie péché mortel pav le supplice de Penfer, miais com-
ment e punit-it, disent (ous les héologiens, ¢’cst loujours
cxtra condignum, ¢’est-d-dire d'une peine bien moindre
que celle qu’sl mériterail.

Quel supplice pourrail servir & punir, conume il Ic mé-
rite, un ver qui se révolte contre son maitre? Dicu est le
maitre de tout, car tl a toul créé: In wisione tua cuncta
sunt posita, tu cnim creasti omnin. (Esth. xxir1, 6.) Et dans
le fait, toutes les eréatures obcissent & Diew: Vens et mare
obediunt ei. (Math. v 47.) Ignis, grando, niz, glacies
factunt verbum ejus. (Ps. cxrvm. 8.) Mais lorsque ’homme
péche, que fait-il? 11 dit & Dieu : Scigneur, je ne venx pas
vous servir. Confreqisti jugum menm ; dixisti, non serviam.
(Jer. . 20.) Le Secigneur lui dit: Ne e venge pas ; cl
I'homme répond : J¢ veux me venger. — Ne prends pas
Ie bien d’autrui : — Etmoi je veux le prendre, — Prive-
toi de ce plaisir déshonnéle: — Kt moi je ne veux pas
m’en priver. Le pécheur dit & Dieu , comme disait Pha-
raon lorsque Moise lui itimait ordre du Scigneur d’ac-
corder la liberté a son peuple. Ce téméraive répondait :
(Jus est Dominus , ut audiam vocem ejus ? Nescio Dominum.



A LA MORT. 145
(Exod. v. 2.) Le pécheur tient le méme langage : Seigneur,
je ne vous connais pas , je veux faire ce qui me plait, En
un mot, il lui manque de respeet ot se détourne de lui.
Le péché mortel n’est, & proprement parler, que Paction
par laquelle on s'Cloigne de Dicu : Aversio ab incom-
mutabili bono. (S. Thom. par. 1. q. 24. art. 4.) C'esl ce
dont sc plaint le Seigneur : Tw reliquisti me, dicit Domi-
nus ; retrovsum abiisti. (Jer. xv. G.) Yous &les un ingrat,
dit le Scigneur, vous m’avez abandonné, moi qui ne vous
aurais jamais quitté. Retrorsum abiisti , vous m’avez tourné
le dos.

Dicu a déclare qu'il détestait le péché; il ne peut faire
aulremaent que de détester aussi Ies personnes qui le com-
metlienl : Similiter autem odio suni Deo impius ct impictates
ejus. (Sap,. x1v. 9.) Lorsque 'homme piche , il brile de
devenir 'ennemi de Dieu, el combal corps & corps avec
lui : Contra Omnipotentem roboraius est. (Job. xi. 25.) Que
diriez-vous, si vous voyicz une fourini qui vouliit se me-
surer avee un soldat? Dicu cst cetie puissance qui d’un seul
signc a tiré du néant le cicl et la terre : Ex nihilo fecit illa
Deus. (11. Mach. vi1. 28.) Et, §’il veul, d’un autre signe il
peut détruire tout ce qui existe : Potest universum mundum
uno nuty delere. (1. Mach. vir. 48.) Et I¢ pécheur, en
consenlant au péché, tend sa main contre Dicu : Tetendit
adversum Deum manum sucin ; cucurrit adversus eum crecto
collo , pingui cervice armatus est, il relgve I (@le, cesl-d-
dire Porguei! ct court injuricr Dicu : il s’arme d’un front
pesaut , ¢’cst-a-dire de Pignorance (car Ie front pesant est
Ie symbele de ignorance), ¢t s’¢eric: Quid feci? Quel
est donc le grand mal que j’ai fait en péchant? Dien cst
bon, il pardennc les péchewrs. Quelle injure! quelle té-
nérit¢! que! aveuglement !



141 PREPARATION

AFFEGTIONS ET PRIERES.

Vayez, 6 mon Dicu, voyez & vos pieds le rebelle, Jeté-
méraire qui e Jabardiesse de vous manguea de respeet
devant vous et de vous fuir : maintenant il demande pi-
116. Vous avez dit : Glame ad me ¢t exaudiam te. (Job. xxxni.
5.) 11 y aun cnofer pour moi, je le sais; mais, sachez
aue j’ai cu plus de regret de yous avoir offensé, 6 bonté
infinie, que si javais perdu (ous mes bicns el ma vie
méme. Ah! Seigneur, pardonnez-moi, cl ne permetlez
pas (ue je vous offense jamais plus. Yous m’avez atlendu,
afin que je bénisse désormais votre miscricorde ¢t que jo
vous aine; oui, je vous bénis ct je vous aime, ol jes-
peee, par les mériies de Jésus-Christ, que je ne me sépa-
rerai plus de votre amour. Volre amour m’a délivee de
’enfer, et Venfer me délivrera du poché a Pavenir. Je vous
remercic, Seigneur, de vos lumiéres , et du désiv (ue vous
me donnez de vous aimer. Ah! prenez possession de tout
moi-méme, de mon ame, de mon corps , de mes forees,
de mes sens, de ma volonté, de ma liberté : Tuus sum ego,
saleum me fuc. Yous qui éles Punigue bien , 'unique ama-
hilil¢, soyez encore mon unique amour ; donnez-moi de
Pardeur dons mon amour. Je vous ai assez offens¢ pour
¢galer jamais mon amour d Poffense que je vous ai faite;
inais j¢ veux vous aimer pour ticher du moins de vous
faire oublier mes fautes. ¥'espere cela de vous, 6 mon Dicu,
(qui Sles tout-puissant, Je Pespére aussi de vos pricres, &
Maric , vous qui &tcs toute-puissante auprts de Dicu



A LA MORT. 145
DEUXIEME POINT,

Nou-sculement e pécheur fait une injure 4 Dicu, mais
encore il le déshonore : Per precvaricationom legis Deum in-
honoras. (Rom. 1. 23.) Oui, car il renouce a sa grice , et
pour un vil plaisir il foule aux pieds Pamitié de Dicu. Si
homme perdaitl’amiti¢ de Dicu pour gagner un royaume,
¢t méme pour gagner le monde entier, il ferait un grand
mal , car I'amiti¢ de Dieu vaut plus qu'un monde ¢t que
mille mondes. Mais pourquoi offense-t-on Dicu? Propier
quid irvitavit impius Dewm? (Psalm. x. 43.) Pour un peu
de terre, pour un momeni de colére, pour un plaisir bru-
tal , powr de Ia fumée, pour un caprice : Violabant me
propter pugillum hordei, et fragmen panis. (Ezech. xui.
19.) Loisgae le péeheur delibére il donnera son consen-
tement au péché, il prend pour amnsi dire la balance d la
main ¢t il examine quchie est Ja chose qui pese le plus,
de Ia grice de Dicu ou de la eolere, et de la fumée du plai-
sir; e, lorsquil donne le consentement, il déclare, au-
tant qu'il est en lui, que tout cela ne vaut pas Paminé de
Dicu. Voild Diea mépris¢ par le pécheur. David disait, en
considérant la grandeur ct Ja majesté de Dieu : Domine, quis
similis tibi? (Psalm. xxxiv. 10.) Mais Dieu, au contraire,
se voyant mis cn balance par le pécheur et préféré & unc
vile satisfaction, lui dit : Gui assimilasti me, et adwquasti
me, dicit sanctus ? (Is. xv. 23.) Ce plaisir valait donc plus
quemagrice, dit le Scigneur? Projecisti mepostcorpus tuum.
(Ezech. xxix. 25.) Vous n’auriez pas commis c¢ péché st
vous aviez da perdre une maim, dix ducals, ou moing
encore. Dicn scul cst done méprisable & vos yeux , dit
Salvien , puisque vous lui préférez un moment de colére,

i1, ff



146 PREPARATION

unc miscérable satisfaction? Deus i conypuratione omnium
tibi vilis fuit. En outre, lorsque le pécheur offense Dicu
pour son plasit , il sait que ce plaisiv devient son Dien
puisqu’sl en fait sa deriere fine 8. Iérome dit @ Unus-~
quisqre guod cupil, si pencratur, hoc itli Deus est, Vitium,
in corde est idolinn i altare. Ge qui ful dire & 8, Thomas :
SEames delicins, delicie dicungur Devs tuus. Bt 3 S, Cyprien:
Quidquid homo Deo aiicponit, Dewm sibi fucii. Lovsque Jé-
roboain se révolta, il ek d'attiver e peuple dans son
sdotiupie, et b offvit des idoles en lui disani = Fece Dié i,
Isracl, (1t} Reg. xar, 28.) G'est ainst que fait le démon s 1)
préseute aa pechour le plaisiv, e lui dit @ Que veux-tu
faire de Dicu? Yoifa fe ten @ ¢est ce plaisiy, cotle passion;
acecopte, ot abandonne Pieu. Kt quand le péclione con-
sent, ii adore dans «on cocug le plusir comme sen Dicu:
Vitium &2 cordz est idolum in altare,

Si le péchicar déshonore Picu, il deveait du meins 1
pas fe faire en sa prdésence ; mais non, il Tinjurie, il le
déshonure en face , car Dicu est présent partont : Caelum
¢t terrain cgo tmpleo. (Yer. xxum. 24.) Le pécheur sait
cela, et cependant i} ne laisse pas de provoyuer Dicu en
sa présence meme : Ad dracundiem provoceri me ante
faciem meam. (Jer. Lxv. 3.).

AVFECTIONS ET PRIEIES.

Yous ¢tes done, & mon Dicu, un bien infini w{ je vous
al plus d’unc {fois ¢changé pour un plaisiv vil, qui est dis-
paru aussitol. bais, bien que je vous aic méprisé, vous
m’offrcz encore le pardon si je e veus, et vous me pre-
mettez de me recevoir dans votre griee, si je me repens
de vous avoir offensé, Oui, Seigneur, j» me rrpeus de



A LA MORT. 14T
toul mon cocur dc vous avoir ainsi oulragé ; je hais mon
péché au-dessus de tout mal. Maintenant, comme je 1’cs-
pére, je reviens & vous, ¢t déja vous me recevez el vous
m’embrasscz comme un pére. e vous remercic , 6 bonté
infinic, mais aidez-moi aujourd’hui, et ne permeticz pas
que je me séparc jamais plus de vous. L'enfer ne laissera
pas que de me tenter, mais vous &les plus fort que Penler.
Jc sais que jamais je ne me séparerai de vous, si je mo
recommande toujours & vous ; ¢'est la done la grice que je
vous demande ; futes que je me recommande toujours i
vous, ¢t que je vous prie comme je le fais maintenant.
Svigneur, assistez-moi, donnez-moi la lamicre, Ia force ,
la persévérance , donnez-mot Ie paradis 3 mais par-dessus
toul , accordez-mot votre amour qui cst le paradis des
ames, Je vous aime, 6 bonwé mnfinic, ¢l je veux (oujours
vous aimer. Exaucez-moi par amour pour Jésus-Christ,
0 Maric, vous qui &les le refuge des pécheurs ; sccourcz-
ch un (ui veul aimer volre Dicu.

TROISIEME POINT.

Le pécheur fait unc injure & Dieu, le déshonore, cf
Pabreuve enfin d’amertumes. Il n’y a pas d’amertume
plus sensible que de se voir payer d’ingratitude par une
personne que 'on aime el gue on a comblée de bienfaits.
Que fait le pécheur? U injuric un Dieu qui I'a créé i qui
I'a tant aimé , qui a donné son sang et sa vic pour 'amour
de lui, ct en conunettant un péché mortel il Ie chasse de
son ceeur, Dicu vient habiter dans une Ame qui Paime :
8i quis diligit me, pater meus diliget cum, et ad cum venic-
mus, et mansionem apud cum faciemus. (Jo. x1v. 25.) Re-
marquez bien : Mensionem fucicmus. Diqu descend dans



148 PREPARATION

cetic ame pour y éablir sa demeure, ot il ne la quitte
que lorsque Yame V'en chasse : Non deserit nisi deseratur,
comme dit I concile de Trente. Mais, Scigneur, puisque
vous savez déji que cet ingral doit vous chasser plus (ard,
pourquoi ne le uittez-vous pas dés-a-présent? Qu’at-
tendez -vous qu’il vous renvoic? Abandonnez-le, par-
tez, avant que lui-méme vous fassc cette injure. Non,
dit Ic Scigneur, je ne veux pas m’cloigner de mon pro-
pre mouvement; je veux auendre qu’il m’¢loigne lui-
méme

Lorsque I'ame consent au péché, clle dit done 2 Dieu s
Scigneur, loignez-vous de moi @ Tmpii dicernit Deo, recede
a nobis. (Job, xxr. 14.) Elle ne le dit pas aveela bouche,
mais clle le dit par ses actions : Recede non verbis, sed mo-
ribus, dit S Grégoire. Le péehewr sait que Dieu ne peut
pas vivre avec Ie péché 5 il voil qu’en péchant il doit né-
cessairement I'¢loiguer; c'est ainsi qu'il lui dit : Puisque
vous ne pouvez vivre avee le péehé, éloignez-vous done
bon voyage. En chassant Dicu de son cocur il le donne au
démon, qui en prend posscssion aussitot, ct Pennemi
entre par In méme porte par laguelle Dieu sort : Tunc
vadit, et assumit septem alios spiritus sccum nequiores se, et
intrantes habitant ibi. (Math. xir. 45.) Quand en baptise
un enfant, le prétre exorcise le démon : Exi ab eo, dit-il,
tnunande spiritus, ¢ da locum Spiritui Suncio. Qui, car colle
ame en rceevant lagrice devient le temple de Dicu : Nes-
citis (uie templum Dei estis. (1. Cor. 1. 16.) Mais quand
I'homme consent au péché, il fiit tout Ie contraire; il
dit 2 Dicu (qui est dans son ame : Exi a me, Domine, da
locum dicbolo. C’cst ce dont sc plaignait Ie Seigneur 3 Sainte
Brigitte, lorsqu’il lui disait que quand le péchenr le chasse
de son corur, il est comme un roi chassé de son propre



A LA MORT. 149

trone : Sum tanquam rex a proprio regno exnulsus, et loco
mei latro pessinus elecius est.

Quelle peine n’¢prouvericz-vous pas si vous recevicz une
injure grave de la part de quelqu’un que vous auriez com-
blé de hienfaits? El bien! ¢’est cette méme peine que vous
causcz 4 votre Dicua, i qui a donné sa vic pour vous
sauver. Le Seignenr invitele ciel et Ia terre & géinir avec
lui sur Pingratitude des pécheurs @ Audiie, celi desuper,
auribus pereipe, terra : filios enutrivi et exaltavi, ipsi antem
spreverunt me. (Is. 1. 2.) Les pécheurs, en unmot , affli-
gent le cocunr de Dieu par le piehié @ Ipsi aulem iracun-
diam provocaverunt ci afflixcrunt spiritum sanctun cjus.
(Is. Lxu. 10.) Dieu ne peut pas souffrir, mais, s'l le
pouvail, un scul péché mortel le ferait mourir de tris-
tesse , comme le dit le pére Medina (de Paenit.) Peccatum
mortale si possibile csset, destruerct ipsum Dewn , eo quod
causa‘csset tristitice in Deo infinitec. Ainsi, comme dit S. Ber-
nard : Peccatum , quantum in se est, Deum perimit. Lots
donc que le pécheur commet un péché mortel, il donne
pour ainsi dire unc prison 4 Dicu, et il ne tient pas 3 lui
qu’il ne lul donme la mort : Fracerbavic Dominum peccator.
(Tichr. x. 4.) Sclon ce que dit S. Paul, il foule aux pieds
le fils de Dicu : Qui filium Dei conculcaverit. (Heh. x. 20.)
Car il méprise toud ce que Jésus-Christ a fait et a souflert
pour cnicver Ie péelié du monde.

AFFECTIONS ET PRiERES.

Toutes les fois que jai péché, 6 mon Rédempteur, jo
vous ai chassé dc mon ane, et jaurais (ravaillé & vous
cnlever Ja vie si vous pouviez mourir? Aujowrd’hui je
seus c¢ (que vous demandez @ Quid feci tibi, eut in quo



150 PREPARATION

contristavi te ? responde mihi. Quel mal Cai-je fait? me
dites-vous ; quel désagrément Uai-je donné pour que tu
me causes lant de déplaisir ? Seigneur, vous me demandez
quel mal vous m’avez fait? Vous m'avez donné I'éire ¢l
vous &les morl pour moi : le voild cc mal que vous
m’avez fail. Que faut-il vous xépondre ? je vous dis que
je mdérite mille fois Venfer, et que vous deviez m'’y en-
voyer. Mais souvenez-vous de cet amour qui vous a fuit
wourir pour moi sur la croix ; souvencz-vous du sang
gue vous avez répandu pour 'amour de moi, ¢t aycz pitié
de moi. Muis, je comprends , vous ne voulez pas que je me
désespire, el vous me failes savoir que vous &tes A la
porte de mon cocur, d’oll je vous ai chass¢, ¢l que vous
cherchiez par votre inspiration & y rentrer : Sto ad ostium
et pulso. Yous me diles dc vous ouvrir : Aperi mihi, so-
ror mea. Qui , & mon Jésus, j’Cloigne le péehé, je me
repens de toul mon coeur , ¢t je vous aime par-dessus (out.
Entrez , mon amour , la porle vous esl ouverle ; cnirez ,
ct ne me quillez jamais plus. Licz-moi & volre amour, ct
ne permellez pas que je me sépare de vons. Non , 0 mon
Dicu, nous ne voulons plus nous s¢parer; jc vous embrasse
ct vous presse sur mon cocur , donnez-moi la sainte per-
sévérance : Ne permittas me separari @ te. O Marie, O ma
mere , secourcz-moi loujours, priez Jésus pour moi ; ol-
tenez-moi de ne plus perdre sa grace,



A LA MORT. 154

SEIZIEME CONSIDERATION.

Be la miscricorde de Dicu.

Superevaltat autem miscricordia judicium. (Jac. u. 3.)

PREMIER POINT.

La boni est communicative ; clle tend & parfager scs
biens avee les autres. Dicu, ¢ui de sa nature est la bonté
imfimie (Deus cnjus natura banitas), dit S. Léon, éprouve
un vif désir de novs communiquer sa félicié; ¢’est pour
cela qu’id est toujours plus prét a pardonner u’a punir.
Chaticr, dif Tsaic, ¢’est quelque chose qui répugne A Dieu.
Irascitur, »¢ faciat opus suwmn, alienwm opus cjus.... Pere-
grinum cs1 epus cjus ab co. (Is. xxvi. 21.) El quand le
Seigneur chitic dans celte vie, ¢’cst pour éire miscricor-
dicux en Viawre. Deus iratus est, et misertus est nobis. (Ps.
L1x. 3.) Il 42 montre irrité¢ afin que nous nous lenions sur
nos gardes oL que nous déteztions Ie péché : Gstendisti po-
pulo tito Jdura, poiasti nes vino compunctionis. (1hid. b.) Et
s'1l nous envoie quelgue chivtiment, il le fait parce qu’il
nous aime ¢l pour nous délivrer du chitiment ¢ieinel.
Dedisti weruentibus te significationem , ut fugiant a facie
arcus, ui libereniny dilecti tni. (Thid. G.) Qui peual assez
admirer et glorifier Ja grandeur de la miséricorde dong
Diea use mavers le pécheur, en I'atendant, en Pappelant
et en Ie vecevant lorsqu’il revient & lui? Ei d’abord,



152 PREPARATION

quclle patience de Ia part de Dica d'attendre nolire repen-
tir! O mon f{réve, lorsque vous Poffensicz , Dicu pouvait
vous faire mourir, mais il vous auendait, ¢ au licu de
vous chitier, il vous comblut de biens, il vous conser-
it Ja vie, il pensait & vous. T feignait de ne pas voir vos
péchés alin que vous vous coirigeassicz. Dissimulans pec-
cate hominum propter peenifentium. (Sap. x1. 24.) Mais
comiment, Seigneur, vous (qui ne pouvez voir un scul pé-
ché, vous en voyez tant ¢i vras vous (isez? Respicere ad
iniquitatem now poleris; quare vespicis super iniquitales et
taces? (Abac. 1. 11.) Yous apeicevez cet homme déshon-
néte et vindiealif, ce blasphémateur dont les péchés ang-
mentent tous los jours, ¢t vous ne le chatiez pas ? Et pour=
quoi tant de paticace? Propleren expectat Dominus, wf mis
sereatur vestri. (Is. xxx. 18.) Dieu attend le pécheur afin
qu’il sc corrige, et afin de lui pardonner et de Ic sauver.
S. Thomas dit que toutes Ics eréatures, le fcu, la terre,
I'air, I'cau, sont préts, par un instinct naturel, 3 punir le
pécheur et a venger les injurcs gu’il fait au créateur : Onie
nis creaiura, Lbi faclori descrviens, cxcandescit adversus in-
justos, Mais Picu les supporte par un offet de sa bonté. Sci-
gueur, vous attendez Jes impies afin qu’ils s'amendent, et
vous nc¢ voyez pas que les ingrats abusent de votre misé-
ricorde pouwr vous offenser? Indulsisti, Domine, indulsisté
genti: numquid glorificatus es? (Us. xxvi. 13.) EL pourquoi
tant de patience? Parce que Dicu ne veut pas Ja mort du
pécheur, mais il veut qu’il se convertisse i qu’il se sauve,
Nolo mortem impii, sed ut convertatur ¢t vivat. (Ez, xXxxni,
11.) Ch! longanimité de Diean! 8. Augustin dit méme
que st Dicu w’était pas Dicu, il serait injuste tant il cst
paticnt cnvers le péeheur. Deus, Deus meus, pace tua dicam
nisi quia Devs esscs, injitstus esses. Atlendre en effet a Ué-



A LA MODNT. 153
gard de celui qui abuse de votre longanimit¢ pour vous
outrager davantage, n'est-ce pas Id faire injure & hon-
neur qui vous cst dit. Nos peccumus, dit encore le méme
saint, inheremus peccato; 11 y en a qui sont en paix
avee le pichié, et qui y croupissent pendant des mois ct
des années enticees. Gaudemus de peecato; ’aultres se van-
tent de lears crimes. Et tu placalus cs? T'¢ nos provocamus
ad iram, tn nos wl misericordiam ; il semble que nous lut-
tions avee Divu; nous, en Uirrifant pour qu’il nous chi-
tics lui, en nous invitant au pardon

AFFECTIONS ET DPRIERES.

Ab! Secigneur, jo sens que, dans ce moment, je méri-
terads de broder dans Penfer. Infernus domus mea est. Mais
par un effet de votre miséricorde ic 0’y suis pas, ¢t jeme
trouve & ves picds, comprenant bien que vous m’inlimez
Vordie de vous aimer. Diliges Dominum Deum tuum. Yous
me dites (ue vous voulez me pardonner si je¢ me repens
des injurcs que je vous ai faites; oui, & mon Dien, puis-
que vous voulez (ue ju vous aime, moi ¢ui me suis ré-
vollé contre vofre majesté, je vous aime de toul mon
cour ol je me repens de vous avoir outragé; j'en sws
fich¢ plus que de tout autre mal qui pourrail m’arriver.
Ab! éelatrez-moi, 6 bonté indinie, ¢t fuilcs-mel connailre
fe tort que je vous ai fait. Don, je ne venx plus résister &
volre vuix; je ne veux plus faire de la peine & un Dieu
qui m’a tant aimé et qui, tant de fois, m’a pardonné avec
amour. Ah! plat & Dicu que je ne vous eusse jamais of-
fensé, 6 mon Jésus; pardonnez-moi ct faites que désor-
mais je n'aime ue vous, que je ne vive que pour vous,
qui &tes mort pour moi, que je souffre pour amour de

7.



154 PREPARATION

vous, puisque vous avez lant souffert pour Famour de
moi. Yous (ui m’avezaimé de toule clernité, fites que je
brale pour vous d’'un amour ¢lernel. Y'espere toul dans
vos mérites, 6 mon Sauveur. O Marie, je me counfic en
vous aussi; vous avez & me sauver & aide de volre in-
lercession.

DEUNILLME POINT.

Considérez en outre Ia miséricorde de Dicu lorsqu’il ap~
pelle le pécheur & la pénitence. Quand Adam se révolta
contre Dieu, il sc cacha; mais Dicu se présente, el ne le
voyant, le cherche et lui cric dans sa douleur : Adam, ubi
es? (Gen. wi.) Sunt verba patris (dit le pere Pereira) guew=
yentis filiune swum perditum. Dicu a fait souvent la méme
chiose pour vous, & mon frére. Lorscpue vous le fuyicz, Dicu
vous appelait, tantdt par de bonnes inspirations , tantot
par des remords de conscience, tantot par des prédications,
tantot par des (ribulations, tantot par Ja mort de vos amis;
¢t Jésus-Christ peut dire en parlant de vous : Laboravi
clumans, rauce facte sunt fauces mece. (Ps. Lxvir. 4.) O
mon fils , j’ai presque perdu Ia voix a force de vous ap-
peler. Mais prenez garde, pécheurs, dit Sainte Thérdse,
que le Dicu qui vous appelle est celui-la méme qui doif
VOUS juger un jour.

Chréticn, combicn de fois navez-vous pas fait la sourde
orcille lorsque Dicu vous appelait? Vous mériticz que
Dicu ne vous appeldt plus. Mais non, il n’a pas laissé de
vous appeler pour cela, car il voulait sc réconcilier avec
vous ¢t vous sauver, Oli! Dicu, quel étail celui qui vous
appelit? Un Dieu de majesté infinic. EL vous, qu’élicz-
vous? Un misérable ver de terrc, Pourquoi Dicu vous ap-



A LA MORT. 155
pelait-il? Ce n'éait que pour vous rendre Ta grivee que
vous aviez perduc. Revertiming et vivite, (Fa. xvin. 52.)
Pour obtenir Ta gifice divine, ce serait pen de vivee ot
jours dans un désert ; mais Dicu vous offrait de vous don-
ner sa grice dans un instant, si vous le désiriez, par un
seul aci> de repeniir, ¢t vous avez refusé. Malgeé ccla,
Dicu nc yons a pas abandonnd; il a ¢i¢ méme i vos de-
vans, cn gemissant el en vous disanl : Mon fils, pourguoi
donc voulez-vous vous damner? K¢ quare moriemini, do=
mus Isrucl. ‘bz, xvin, o1.)

Quand 'homme commet un péehé mortel, 1l chasse
Dicu de son ame : Impii dicebant Deo : Recede a nobis.
(Job. x¢. 14.) Mais que [ait Dicu? I se place & la porte
méme de Vingral @ Jicce sto ad oztium, et pulso. (Apoc.
xxx. 2.) ot supplic 'ame infidele de le Taisser entrer :
'‘Aperi mihi, soror mea. (Cont. v. 2.) I} s¢ Iasse & prier:
Laboravi vogans. (Jer. xv. 9.) Qui, dit S. Denis ’Aréopa-~
gite, Dien va anpres du péeheur, comme un amant dé-
faissé, et le supplie de nc pas se perdre: Deus elivm o se
nversos qinatoric scquitur, et deprecatur, ne percant, Ei ¢’est
ce que dit S, Paul, en éerivant i ses disciples : Obscera-
mus pro Ghristo, reconciliumini Deo. (1. Cor. v. 20.) En
commentant cc passage, S, Jean Chrysosiome fait une
belle réflexion : Ipse Christus, dit-il, vos obsecrat. Quid
nutem obscerat ® Reconciliamini Deo ; non enim ipse inimi-
cus geriz, sed vos. Co saint veut dire gque le péclicar n'a
pas & faire des cfforts pour engager Dicu & sc réconcilier
avee Ini, et qu’il W’a qu'a vouloir son amiti¢, car ce
n’est pas Pien, mais le pécheur, qui ¢vite de fuire la paix.

Alh! co Dicu si bon est sans cesse aupids de tant de
pécheurs, et lear dit: Ingrats, ne me fuyez conc plus,
pourquoi e fuyez-vous, dites-le moi? Je veux votre bon-



156 IREPARATION

heur, je ne désire que de vous rendre heurcux, pourquot
voulez-vous vous perdre? Mais , Scignour, que faites-vous ?
pourquoi tant de patience ct (anl d’amour pour ces rebel-
les? Qucel bicn en cspérez-vous? Iy va peu de volre hon-
near 4 vous montrer si empressé envers des vers miséra-
bles qui vous fuient : Quid est homo, quia magnificus eum 2
aut quid apponis ergo cum cor tuwm 2 (Job, vir. 17.)

AFFECTIONS FT PRIFRES.

Voici, Scigneur, & vos pivds Vingratl gui vous demaude
pili¢ : Paler, dimitie. J¢ vens appelle mon pire, parce
gue vous I voulez ainsi. O mou pire, pardonnez-mot. Je
ne méeite pas compassion, car plus vous avez eu de bhon-
s pour moi, plus jai él¢ ingrat & volre égard. Al! par
ceile bontd qui a fait que vousne m’avez pas abandonné,
0 mon Dicu, lorsque je vous fuyais, recevez-moimainie-
lenant ¢ie je reviens & vous. Donnez-moi, 0 mon Jésus,
unc grande douleur des offenses que je vous ai futes, ct
joignez-y Ie Luaiser de paix. de me repens par-dessus lout
mal des injuics gue jo vous ai fuiles, je les déteste, je les
ai cn abemination. Junis cotic borreur & celle que vous
éprouviles, 0 mon Rédemptenr, dans le jardin de Geth-
semani. Ah, pardonuez-met par les mérites de ce sang
que vous versdtes pour mei dans ce jardin. Je vous pro-
mets décidément de ne plus me séparer de vous ol de
chasser de mon cceur toute affection (ui ne serail pas pour
vous. O mion Jésus, 6 mon amour, je vous aime par-des-
sus touic chiose, je veux toujours vous aimer cl n’aimer
que vous scul; mais donnez-moi la force de suivre cotic
résolution, faites que je sois toutd vous, O Maric, mon



A LA MORT. 157
espérance, vous &les la mére de miséricorde, priez Dieu
pour moi et ayez piti¢ de mot,

TROISIEME POINT.

Les princes de la terre dédaignent souvent de regarder
les sujets rebelles qui vont lear demander pardon ; mais
Dicu 1¢:se comporte pas ainsi a notre égard : Non avertet
faciem suam a vobis, si reversi fueritis ad cum. (11, Par. 111,
9.) Dicu nc sait pas détourner les yeux de eclui qui re-
vient & ses pieds; non, car il Pinvite lui-méme ct lui
promel de le recevoir dés qu’il viendra : Revertere ad me, et
suscipiam te, (fov. 11, 41.) Convertimint ad me, convertar ad
vos, ait Dowminus. (Zach. 1. 3.) Oh! avec quel amour,
avec quelle tendresse Dieu embrasse un pécheur qai re-
vient & Iui! Jésus-Christ n’a pu micenx le faire compren-
dre que par cette parabole du Dhon pasicur, qui met surses
épaules la brebis qu'il a retrouvée : Imponit in humeros
suos gaudens. (Luc. xv.) H invile les amis a se réjouir avec
lui : Congratulumini mihi quia inveni ovem mecm , que pe~
rierat. (Ibid. v1.) 8. Luc ajoule ensuite: Gaudium crit in
cazlo super uno peccatore poenitentiaom agente. G'esl encore ce
(u’a voulu dire le Sauveur par la parabole de 'enfant pro-
diguc, lorsqu’il s’Gerie qu’il est ce peve qui, voyant reve-
nir cc fils égaré, court au-devant de lui; el qui, avant
qu’il lui adresse Ia parole, 'embrasse, le couvre de bai-
sers, ¢l qui n’cxprime pas méme par ses embrassemens la
tendresse ot la consolation gu’il éprouve : Accurrens cecidit
super collum ejus, et osculatus est eum. (Luc. xv. 20.) Le
Seigneur dit encore que, si le pécheur se repent, il ne
veut plus sc ressouvenir de ses péehés, comme s’il n’avait
Jamais ¢té offensé : Si impius cqerit peenitentiam , vita vi-



158 PREPARATION

vel ; omnium iniquitalum cjus non recordabor. (Ez. xxvi,
21.) I ajoutc encore : Venite et arquite me, dicit Dominus,
si fuerint peccata vestra ut coccinum , quasi nix dealbabuntur.
(Ts. 1. 18.) C’cst comme s’il disait : Vencz, pécheurs,
venite el arguite me, ¢t si je ne vous pardonne pas, repre-
nez-moi ¢l traitez-moi d’infidele & mes promesses. Mais
non, Dicu ne sail pas mépriser un cocur qui s’humilic ct
qui sc rcpent @ Cor contritum ct humiliatum , Deus, non
despicies. (Ps. L.)

Le Scigneur se glovifie d’user de miséricorde et de par-
donner les pécheurs : Exafltabitur parcens vobis. (Is. xxx.
18.) Et quand pardenne-t-il? Tout de suitc: Plorans ne-
quaquan plorabis, miscrans miscrabitur tui. (Is. xxx.19.)
O péchicar, dit Ie prophete, tu n’as pas heaucoup d plea~-
rer 3 dis (ue tu auras versé Ies piemicres Jarmes , le Sci-
gncur aura piti¢ de 10i : Ad 1ocem clamoris tui, statim ut
audicrit, respondebic tibi, (Ibid.) Dicu n’agil pas envers
nous comme nous agissons cnvers fui, §’il nous appelle,
nous faisons Ia sourde orcille; mais Dicu , statim ut audic-
vit, respondebit tibi; dés que vous vous repentez ¢l que
vous lai demandez pardon, il vous répond el vous par-
donne.

AFFECTIONS ET PRIERES.

O mon Dicu, avec qui ai-je Tuté ? N'esl-ce pas avee
vous (ui ¢les la bonté méme, qui in’avez créé el (qui Gles
mort pour moi? KL vous avez ainsi supporté lous mes acles
de trabison. Ah! au scul aspeet de la patience que vous
avez cuc a mon ¢gard , je ne devrais vivre désormais u’cn
bralant d’amour pour vous. ¥ quel est cclui qui aurait
souffert toutes les injures dont je vous ai abreuvé , commg



A LA MORT. 159
vous Pavez fait? Malhcureux, si je revenais vous offenser
de nouvean ¢t si je me damnais? Celie miséricorde avee
laquelle vous m’avez traité serail pour moi, ¢ mon Dicu,
un enfer plus pénible que Penfer lui-méme. Non, ¢ mon
Rédempteur, ne permettez pas quc je vous lourne le dos.
Faites-moi plutdot mourir. Je vois déjd que volre miséri-
corde ne peut plus me supporicr. Je me repens, 6 souve-
rain bien, de vous avoir offensé. Je vous aime de tout mon
cocur ct je suis résolu & vous consacrer toute la vie qui
me reste. Exaucez-moi, Pére élernel, pour les mérites
de Jésus-Chirist ; accordez-moi la sainte persévérance et
volre saint amour. Exauccz-moi , & mon Jésus, je vous ¢n
conjurc par le sang que vous avez répandu pour mot,
Tec ergo quasumus, famulis tuis subveni, quos pretioso san-
guitie redemisti. O Maric, ma mére, regardez-moi, oculos
tuos misericordes ad me converte, ¢t allirez-mol toul entier
vers Dicu.

DIX-SEPTIEME CONSIDERATION,
Abus de la miséricorde divine.

Ignoras quoniam benignitas Dei ad peenilentiam fe reducit?
(Rom. 11. 4.)

PREMIER POINT.

On lit dans la parabole de Ia Zizanie, rapportéc au cha-
pitre xut de S. Matthicu , que cetle manvaise herbe ¢tant
venue dans un champ avec le hon grain, lcs servileurs
voulaicnt I'arrachier ; Vis, imus, et colligimus ea? Muis Je



160 PREPARATION

maitre répondit : Non, laisscz-la croitre, plus tard on la
ramassera ¢l on la jeltera au feu : In tempore messis dicam
megsoribus : Golligitc primum sizania et alligate ea in fasci-
culos ad comburendum. Dans cetic parabole on voit d’un
colé la patience de Dicu & Pégard des pécheurs, ct de
I'autre, la rigucur avee laquelle il traite les obstinds.
S. Augustin dit que le démon trompe les hommes de deux
manicres : Desperando et sperando. Ds que e pécheur a
commis une faute, il tichic de le pousser au désespoir, en
Tui montrant Ta terreur de la justice divine ; maisavant de
pécher, il lo fait cspéier dans la miséricorde de Dicu.
Cest pour cela (] nous avertit de craindre avant de
péclicr et d’espérer aprds avoir péché @ Post pe:calum spera
misericordiant; anle peccatum pertimesce justitiom. Qui,
sans donte, car celui qui se sert de la miscricorde de Dien
pour l'offenser, n'est pas digne de pardon. La miséricorde
nest (ue pour ccux (ui craignent Dicu, cf non pour
ceux ¢ui s'en prévalent pour ne pasle craindre. Celul qui
offens: 1a justice, dit un picux auteur, peul recourir a la
miséricorde ; muais celut qui offense la miséricorde, a
qui aura-t-il recours ?

On trouverait difficilement un pécheur dont 1e déses-
poir fat porté au poiut de vouloir ¢ee damné. Les pé-
cheurs veulent pécher, mais ne veulent pas perdre Pespoir
de se stuver. s commetient le péché, e disent @ Dicu cst
Ja miscricorde par excellence ; je vais faire cc péché, et
puis je m’en confesserai : Bonus est Deus, faciam guod mihi
placet; voild comme parlent les pécheurs, dit S. Augustin,
(Tract. 33. in Jo.) Mais, 6 Dicu, combicn ont (cnu ce
langage qui bralent avjousd’hui dans Penfer !

Ne diles pas, s’éeric le Scigncur, la miséricorde de
Dicu st grande: et pour tous les pochés que je ferai, un



A LA MORT. 161

scul acte de contrition m’obtiendra le pardon : Et ne di-
cas, miscratio Dowini magna est, multitudinis peccatorum
meorum miserchitur, (Eccli. v. 6.) Ne dites pas, s'éerie le
Seigncur ; ¢t pourquor? Misericordia enim, et ira ab illo
cito proximant, ct inpeccatores respicit ira illius. (Ihid.) La
miscricorde de Dicu est infinie j mais les actes de celle mi-
séricorde qui soni la compassion sont finis. Dicu est clé-
ment, mais il cst juste : Ego sum justus et misericors, dit
un jour le Scigneur & Sainte Brigitle @ Peccalores tantum
misericordem me existimaut. Les pécheurs, dil 8. Baside, ne
veulent voir Dicu qu’d moitié : Bonus cst Dominus, sed
eliam justus ; nolimus Deum ex dimidia parte cogitare. Sup~
porter celui qui se sert de la miscricorde de Dicu pour
commetlre plus de fautes, ditle pére M. Avila, ee ne serai¢
pas Ia de la clémence, ce serait un défaut de justice. Dieu
nc prometl Ia miséricorde qu’a ccux qui le craignentcl non
A ceux qui cn abusent. Et misericordia ejus timentibus cwm,
comme chantait la mére de Dieu. Dieu a menacé de la
justice les ames obstinées, ct Dieu, dit S. Auguslin, ne
ment pas & ses promesscs, il ne menlira pas & ses me-
naces : Qui verus est in promitiendo , verus cst in minando,
Mclicz-vous sur vos gardes, dit S. Jean Chrysostome,
lorsque c’est Ie démon, ct non pas Dicu, qui vous promet fa
miséricorde, afin que vous tombicz dans le péché : Cave
ne unquam canem ilfum suscipias, quimisericordiam Dei polli-
cetur, (Hom. 50. ad pop. Antioch.) Malheur & celui (ui cs-
ptrede pécher, ajouteS. Augustin : Sperat utpeccet ; veea per-
versa spe. (InPsalm. cxurv ) Oh ! combicn se sont {rompés
et se soni perdus, ditle mémesaint , bereds par ce vain cs-
poir : Dinumerari non possunt quantos hec inanis spei nmbra
deceperit. Malheureux qui s’abuse en comptant sur la cle-
mence de Dicu pour pouvoir micux 'outrager. S. Bernard



162 PREPARATION

dit que Lucifor ne fut chitié de Dien que parce qu'il se
révolta, en cspérant cependantde ne pas recevoir de pu-
nition. e roi Manassts pécha, se convertit cnsuite, ot
Dicu le pardonna; son fils Amon, voyant que son péve
avait ¢¢ pardonné avee autint de facilité, mena une
mauavaise vic en espérant d'éire pardonné; mais it n'y
eut pas de miscricorde pour Amon. Clest pour cela en-
core, dit S, Jean Chrysostome , (ue Judas sc peedit, ear i
pécha pax trop de confiance dans Ia bonté de Jésus-Christ.
Fidit in bonitute magistri. ¥n somme, si Dicu est pa-
tient, il ne Pest pas toujours. 5'tl arvivait aque Dica Qi
toujours paticnt, personne ne se damnerait 3 mais le sen-
timent le plus commun, c¢'est que la plus grande partie
des chrétiens (jentends des adnlies) se dammne. Lera
porta, el spatiosa vie cst que ducit ad perditionem, et it
trant per eain. (Matth, vi. 13.)

Celui qui offense Dicu en espérant d'étre pardonné ,
wrrisor est, non pacnitens, dit S Augustin, Mais, au con-
traire, dit S. Paul , Dicu ne permet pas qu'on se joue dc
Iui: Deus nonirridetur. (Galat. vi. 7.) Maisce serait sejoucr
de Dieu que de faire tout ce qui peut offenser Dicu, et
d’aller ensuite en paradis : Que enim seminaverit homo ,
heee et metet. (Th. 8.) Il 0’y a pas de raison pour que
cclui qui séme le péché doive espérer autre chose que le
chitiment dans Penfer. Le filet avee lequel le démon
cniraine (ous les chrétiens qui se damnent, cest ceute
parole qui les trompe : Péchez librement, car, malgré
tous ces péchés vous vous sauvercz. Mais Dicu maudit
¢elui cui peche, en espérant Ie pardon : Maledictus homo
qui peccat in spe. L’cspérance du pécheur aprés le péché
et quand il se repent cst chére & Dieu, mais I'espérance
des obstinés lui est en abomination : Et spes illorum abo-



A LA MORT. 163

minatio. (Job. xr. 20.) Une telle espérance irritc Dieu et
Pexcile A chitier, comme un maitre qui verrait que son

serviteur 'outrage parce qu’il cst trop bon.
A¥FECTIONS ET PRIERES.

Ah! mon Dicu, voici que ji ¢é un de ccux qui vous
ont offens¢, parce que vous étiez hon & mon égard, Ah'!
Scigneur, attendez-moi , ne m’abandonnez pas encore, ct
jespére , moycnnant votre sunle grice, nc plus vous
exciter & me laisser. Je me repens, 0 bonté infinic, de
vous avoir offensé , et d’avoir ainsi lassé volre patience.
Jc vous remercic de m’avoir atiendu jusqu’a présent. D¢-
sormais je nc veux plus vous trahir comme je Iai fait
par lc passé. Vous m’avez tant supporté afin qu’un jour
j¢ devinsse amourcux de votre bonté. Croyez que ce jour
st arrivé comme je D'espérais. Je vouseaime par-dessus
toules chescs, et je préfere volre grace & (ous les royaumes
du monde. Plutdt que de la perdre, je perdrais mille fois
Ja vic. O mon Dicu , par amour pour Jésus-Christ donnez-
mot la sainle persévérance juscu’a la mort, ainsi que votre
saint amour. Ne permeticz pas que je vous trahissc de nou-
veau cLque je cesse de vous aimer. O Marie, vous éles mon
espérance, oblencz-moi cetle persévérance, cl je ne vous
demande pluas rien,

DEUXIEME POINT.

Quclqu’un dira peut-Gire : Dieu a ns¢ envers 10i de
tant de clémeuce pour le passé, que j’espére qu’il en usera
cncore & Pavenir. Mais je réponds : Est-ce donc parcc qu’il
a usé de miséricorde & volre égard que vous voulez I'of-



164 PREPARATION

fenser de nouveau ? Est-ce done ainsi , dit 5. Paul, que
vous mépriscz la honté ¢t Ia patience de Dicu? Ne savez-
vous pas que si le Scignenr vous a supporté jusgu'd pré-
senl, ce n’est pas alin que vous continuicz & Doffenscr,
mais afin que vous gémissicz sur le mal (ue vous avez
Lait 2 Andivitias bonitatis ejus, et patientice contemnis 2 Iyno-
ras quoitinm beniguitas Pei ad peenitentiam te adducit ?
(Dom. 1. 4.) Etlorsque, confianten la miscricorde divine,
vous voudrez en abuser, Dicu vous Ya retivera @ [Visi con-
verst fueritis, arcum swm vibrabit. (Ps. vir.) Mea cst vltio,
¢go retribwem i tempore. (Deut. xxxir. 53.) Bieu altend,
mais quand vient le temps de la vengeance , il nattend
plus : il chiuie. ‘

Propterea expectat Dominus, ut miscrcatur vestri. (Is. Xxx.
18.) Dicu attend le péeheur afin qu’il sc corrige ; mais
lorsqu’il voit qu’il cmploic le temps qu’il lui a donné, pour
pleurer scs péchés, A en augmenter le nombre, dés-lors il
détermine cc méme (emps pour le juger : Vocavit adversum
me tempus. (Thren. 1. 13.) 8. Grégoire dit: Ipsum tempus ad
judicandum venit. Ainsi le temps qui lui aura ¢1¢ accordg,
la miséricorde dont il aura abusé, tout cela servirn & le
fairc chitier avee plus de rigueur ct & Pabandonner avee
plus de promplitude : Curavimus Babylonem, «t non cst
sanala , derelinquamus cam. (Jer. 1. 9.) Mais comment
Dicu 'abandonne-t-i1? Oun bien il lui donne la mort ct
Ic fait mouriv dans Je pichié; ou bien il le prive des gricces
abondantes , et le Iaisse sculement avee Ia grice suflisante
avee laquelle le pécheur peut bien se sauver , mais avee
laquelle il ne se sauvera pas. Un esprit aveuglé, un cocur
endurei, de mauvaises habitudes, voild ce qui rendra son
salut moralement impossible , ot , s’il n’est pas abandonng
'une manitre absolue, il le sera toujours moralement :



A LA MORT. 106H

Auferam sepeny (jus et evitin direptionem. (Is. v. 5.) Oh!
quel chatiment! Quand le maitre rompt la haie qui en-
toure sa vigne et qu'il permetl & qui que ce soit , hommes
et bestinux, de la fouler aux pieds, c’est une marque qu’il
Pabandonne. Gest ainsi que Dieu fait quand il abandonne
une ame : il enléve la haie de la crainte, du remords de
conscience, ct la Iaissc dans les (énébres; c’est alors que
tous les vices restent ensemble dans cetie ame @ Posuisti
tenebras, el facta est nox : in ipsa pertransibunt omnes bestie
sileee. (P's. cnr. 20.) Lorsgue le péehicur sera abandonné
dans cette obscurité, il mdprisera tout, grice de Dieu,
paridlis, admouitions , excommunications : il se mogquera
de Penfer méme : Tmpius, cum in profundun venerit, con-
temnif. (Prov. xvir. s.)

Dicu le Jaisscra dans cette vie sans le chitier , mais sa
plus grande panition sera de n’étre pas chaié @ Miscreanun’
impio, et non discet justitiom. (Is. xxvi. 10.) Au sujet de
ce lexte, S. Bernard s’¢evie : Misericordiam fanc ego nols,
super omnem iram wiscratio ista. (Serm. xrir. in Cant.) Oh!
quel chatiment que celui par lecquel Dieu laisse Ie pécheur
dans son propre péché, et parait ne pas lui en demander
compte ! Secundum multitudinem ire sue non queret.
(Ps. 1x.) Il semble qu’il ne soit plus indigné contre Iui :
Auferctur zelusmeus a'te, ct quiescam , nec irascar amplius.,
(Ezech. xvi. 42.) Il scable vouloir le laisser atteindre
tout ce qu'il désire sur cetle terre : Et dimisi cos secundum
desideria corum. (Ps. Lxxx.) Pauvres pécheurs qui prospé-
rent dans cetie vie! ¢'est 1a une preuve que Dieu veut les
rendre vicumes de sa justice dans 'éternité. Jérémie se
demande : Quare via impiorum prosperatur? (xir, 2.) il
répond cnsuite : Congregas eos quasi gregem ad victimam.
I n’y a pas de chitiment plus grand que celui par leguel



166 PREPARATION

Dicu permet & un pécheur d’accumuler péché sur péche,
sclon ce que div David : Appone iniquitatem super iniqui-
tatem. ... deleantur de libro viventium. (Ps. Lxvi. 28.) Et
Bellarmin dit & ce sujet : Nulle paena major quam cum
meccatum c¢st pana peceati. I anrait micux valu pour
chacun de ccs malheurcux que Dicu Ies eat fait mourir
aussitot aprés Ie premicr péché, car maintenant, lors-
qu’ils mourront, ils souffriront autant d’enfers qu’ils au-
vont comnis de faulcs.

AFFECTIONS ET PRI1ERES.

O mon Dieu, dans cef élat misérable, je vois que jai
mérité d’étre privé de voure grice el de volre lumicre.
Mais en voyant la lumiére que vous donnez et en enten-
dant votre voix qui m’appelle & Ia pénitence, jo reconnais
(ue vous n¢ m’avez pas encore abandonnd, Puisque vous
ne m’avez pas laiss¢, courage, 6 mon Dicu ; augmenicez
lec nombre de vos miséricordes & mon égard ; augmeniez
Ia lumidre ;5 angmentez en moi le désir de vous servir et
de vous aimer. Changez-moi, d Dicu tout-puissant , et de
traitre , de rebelle que jai 61&, faites que je devienne un
de ceux qui aiment le plus volre bonté, afin qu’un jour
jaille davs le ciel louer élerncllement vos miséricordes.
Yous voulez done me pardonner, ¢t moi je ne désire ricn
aulre chose que volre pardon et votre amour. Je me re-
pens, & bonté infinic, de vous avoir causé tant de dé-
plaisir. Je vous aime , 0 souverain bien, parce que vous
mc Vordotmez ; je vous aime parce gue vous en éles digne.
Al mon Rédempteur, par les mérites de votre sang faites
vous aimer d’un pécheur que vous avez ant aimé vous-
méme, el que vous aver suppoité avee tant de patience



A LA MORT. 107

pencknt tant dannces. J'espire tout de votre clémence.
Jespire de vous aimer désormais jusqu’a la mort ¢t pen-
dant I'éteinité : Misericordias Dowini in wternum cantabo.
Je lonerat toujours voltre clémence , 6 mon doux Jésus. Je
Touerai loujours voire miséricorde, o Marie, vous ui
m'avez obtenu tnt de grices. Je le 1cconnais, elles vien-
nenl ioales par volee intercession. Conlinuez, 6 ma mere,
continuez & m’aider encore, el oblenez-moi la saunte per-
sty érance,

TROISIEME POINT.

On raconte dans Ia vie du pere Lows Lanusa, qu'il y
avait 4 Palerme deax amis qui avaient 616 un jour sc pro-
mener. L'un d'eux s’appelait César : il élait comédicn.
Vovant son compagnon pensif : Je gage, lui dit-il,
que tu as 18 te confesser et que cela Ca rendu chagrin?
Te tappelles-tu, ajonta-l-il ensuile, qu'un jour le pere
Lanusa me dit que Dicu me donnail douze ans de vie,
¢l que si je ne m’amendais d'ici lors, je ferais une mau-
vaise mort, ¥'ai fait bien du chemin depuis dans toules
les parties du monde, jai cu des maladies , unc surtout
qui me réduisit & deux doigts du tombeau ; mais ce mois-
ci, qui est celui o s’accomplissent Ies douze ans, je me
porie micux que junais. Ensuite il Pinvita & aller voir le
samedi d’apres une picce nouvelle qu’il avait composée
lui-méme. Qu’arriva-(-il? Le samedi, ¢’était le 24 novem-
bre 1668, Au moment ot il allail entrer en scene , i cut
une attague de goutte gui le fit mourir subitcment ; il
cxpira entre les bras d’une actrice. Clest ainsi que finit
b romédie. Mais revenons & nous. Quand ic dénon vous
tcute, mon cher frére, et qu'il vous escite au piché de



168 PREPARATION

nouveau , si vous voulez vous damner vous éles hibre de
pecher, mais ne dites pas alorsque vous voulez vous sauver.
Puisqjuc vous voulez pécher, tenez-vous done pour dumnd,
et figurez-vous ¢ue Dicu éerit votre condamnation, et qu’il
vous Qi : Quid ultra debui fucere vinee meew, et non feci?
(Is. v. B.) Tngrat, que devais-je faire pour vous que jc
n'aic pas fail ? Maintenant , puisque vous voulez vous
damner, soycz done damné par votre faute.

Mais dircz-vous : Ou cst donc la miséricorde de Dieu?
Ah'! malheurcux, n'cst-cc donc pas de la miscricorde de
vous avoir suppor(¢ pendant (ant d’années avee tant de
péchés? Vous devriez en remercier Dicu, la face contre
teere, i lut dive : Miservicordior Dowini, quiu non sumus
consumpti. (Thren. 1) En faisant un seul péehé mortel ,
vous avez commis uue faute plus grande que si vous avicz
foulc aux pieds le premicr monarque de la (lerre; vous
en avez commis ellement que, si vous aviez [ail & votre
frive, sclon la chair, toutes les injures dont vous avez
abreuve Dicu, il ne vous aarait pas supporié; ct Dieu
vous a entendu; bien plus encore, il vous a appelé mille
fois ct vous a invilé au pardon : Quid ultra debui facere?
Si Dieu avait ca besoin de vous, ou méme, st vous hui
avicz fait quelque grande faveur, aurait-il pu user de
plus de clémence? Cela posé, si vous revener 1'offenser,
vous fercz changer toute sa miscéiicorde en furcur et en
chitiment.

Si cc figuicr, qui fut {ronvé sans fruil par le maitre,
apres qu’il lui cut accordé unc auncée de culture fut
encore sans fruit , qui oscrait espérer que le Seigneur hui
donnera plus de temps et ne le fera pas abatire? Ecoutez
donc ce quce vous dit S. Augustin: O arbor infructuosa,
dilata cst sccuris; noli csse secura, amputaberis,. Le chi-



A LA MORT. 169
timent, dit le méme saint , a éé difféeé , mais il viendra;
si yous vous abuscz plus long-temps sur la miséricorde
divine, amputaberis, on vous aballra. Qu’atlendez-vous
que Dicu vous envoic cn enfer ? Mais s'il vous y envoie,
vous le savez, il n'y aura plus de reméde pour vous. Le
Seigneur se (ait, mais il ne se it pas toujours 3 quand
vicnt le temps de la vengeance, il ne regarde plus le si-
lence : Heee fecisti, of tucui. Existimasti inique, quod ero
tui similis 2 Arguam te, ct statuam contra faciem tuam. (Ps.
xux. 24.) Il vous mettra devant les yeux les acles de sa
miscricorde, el c¢ scront ces actes cux-mames (ui vous ju-
gerond el qui vous condamncront.

ATFVYECTIONS ET PRILRES.

AlL! mon Dicu, qué je serais misérable, st désormais
je ne vous dtais fidele et que je méprisasse de nouveau la
lumidre que vous mc domuez! Celle lumicre est une
preuve que vous voulez me pardonner. Je me repens, 6
souverain bien, de towles les injures que je vous ai faites,
pour avoir offensé votre majesté infinic; j'espire votre
pardon par votre sang, je U'cspére sans doute; mais si je
me détournais encore de vous, je mériterais, je le vois, un
enfer pour moi seul. C'est-1d ce qui me fait trembler, &
Dicu dec mion ame: oui, je puis encore perdre volre
grace, Je songe que je vous ai tant de fois promis de vous
glre fidtle et que tonjours je me suis révolté contre vous.
Al! Secigneur, ne le permeliez pas. Ne m’abandonnez pas
a cetle grande disgrice; failes que je ne devienne plus
votre enneini. J'acceple tous les chitimens qu'’il vous plaira
de m’envoyer; mais, Seigneur, ne permellez pas que je me
sépare de yous. Si vous voyez jamais ¢ue jesois prét & vous

1, 8



170 PREPARATION

offenser encore, faites-moi plutdt mourir. Je peclore la
maort laplus cruelle plutot que d'avoir & gémir encore sur
Je malheur d’etre privé de votre grice : Ne permittns me
separari wte, 3e e répite, 6 mon Dica, et faites qgue je le
répete suns cesse : Ne permittas me separari o Lo, Jo yous
aime, 6 mon Rédemptear, et je ne veux plus me sépaves
de vous. Par la vertu des mérites de votre mort, enflam-
mez-moi d'un grand amour; failes que je sois teliement
uni & vous que je ne puisse jamais plus vous quiticr. O
Marie, ma mere, si joffense encore le Seigneur, je craing
(qae vous ne m’abandonuicz aussi. Aidez-moi de vos pric-
res, obiencz-moi la sainte persévérance et 'amour de
Jésus-Christ.

DIS-HUITIEME CONSIDERATION.
Du nombre des péchés.

Quia non profertur cito contra malos sententia, ideo fifii lo-
minum perpetrant mala. (Eccl. v. 11.)

PREMIER POINT.

Si Dicu chitiait anssitdt ceux qui Poffensent, il ne se-
rail pas outragé sans doutc comm~ il Pest. Mais comme
il ne chiic pas aussitot et qu’il avend , les pécheurs se
croicn( en droit de P'offenser davantage. Mais il {aut savoir,
que si Dicu attend, que s’il est patient, il ne est pas
toujours. D’aprés le sentiment d’une foule de péres, de
S. Buaile, de S. Jérome, de S, Ambroisc, de S. Cyrillc



A LA MORT 174

d'Alexandrie, de S. Jean Chrysostéme, de S. Auguslin ct
de plusicurs autres, de méme ue Dicu a détermingé pour
chacun de nous le nombre des jours denotre vie, le degré
de santé ou de talent qu’il veut nous donner : Omnin i
mensura, et numero, cf pondere disposuisti; (Sap. xxi, 21.)
de méme aussi, il a déterminé le nombre de péchés qu’il
veul noug pardonner ; ce nombre atteint, il ne pardonne
plus : 1{lud sentirc nos convenit, dit S. Angustin, Zandi
unwnquemgue « Dei palientia sustineri, quo conswnmato
aullam {li veniam reservari. (De vita Christi, 1. 3.) Eusche
de Césarce dit aussi la méme chose : Deus expectat usquc ad
certum numerum et posten deserit. (Lib. 8. c. 2.) C'est
encore ce (ue disent les pires que nous avons cités plus
haut.

Ce n’est point au hasard cque ces peres ont parlé, ilsse
sont fondds sur UEeriture. Le Seigneur dit dans un endroit
qu’il suspendaitla ruine des Amorrhéens, parce que le nom-
bre de leurs fautes n’élait pas complet : Nondum contplete
sunt iniquitates Amorrheorum. (Genes. xv.) EL dans un
autre endroit 1l dit : Non addam wltra misereri Israel. (Is.
xix.) Etencore : Tentavcrunt me per decem vices, non vide-
bunt terreon, (Num. xiv. 22.) Job dit aussi : Signasté quasé
in sacculo delicte mea. (Job. xiv. 417.) Si les pécheurs ne
ticnnent pas compte de leurs [autes, Dicu sait les marquer,
afin de punir quand la moisson est mure, c’est-a-clire
quand lc nombre est accompli = Mitiite fulces , quonian
maturavit messis. (Joel, nr. 13.) Dans un autre cadroit
Dicu dit : De propitiato peccato noli esse sine metu; neque
adjicias peccatum super peccatum. (Kccl. v. 5.) Cela veut
dire : Pécheur, il faul que tu redoutes méme les péchés
que je Uai pardonnés, parce que, si tu en commels un
nouveau , il pourra arriver que ce péché ajouté i ceux que



172 PREPARATION

tn as déja fait, soient juste le nombre désigné, et qu’alors
il n’y ait plus de miséricorde pour toi. L'Ecriture dit en-
core plus claitement dans un autre endroit: Expectat
Deus patienter, ut cum judicii dics advenerit eas (nationes )
an plenitudine peccatornm puniat, (Mach. v, 14.) Cest ainsi
que Dicu allend jusqu’au jour ot la mesure des péchés
sera remphie, puis il punira.

Dans PEeriture on lit plasicurs punitions de ce genre,
¢t spécialement celle de Sadl, qui ayant désobéi une se-
conde fois & Dicu, Mcu abandonna, ct lorsque priaat
Samudl d’intercéder pour lui, il Tui disait : Porta, queaso,
Peccalm menm , ol revertere mecum , ut adorem Deum; Sa-
muél lut vépondil : Non revertar tecrm, quia abjecisti ser-
monem Domini, et abjecit te Dominus. (1. Reg. xv. 25.) 1
y a encore 'exempic de Balthasar, qui étant i table et pro-
funant les vases du temple, vit une main qui éerivit sur le
mur : Mane, Thecel, phares : Danicl arriva, el expliqua ainsi
ces paroles : Appensus es in statera, ¢l inventus cs minus
habens. (Dan. v. 29.) 11 lui donnait & entendre que lepoids
de scs péehdés avait [ait tombher la balance de la justice di-
~vine 5 e, en effet, Balthasar fut tué ceite nuit-la méme :
Eadem nocte interfectus est Bulthasar, vex chaldeus. K¢ i
combicn de gens e méme mallieur n’arrive-t-il pas; ils
passent plusicurs annces daus le péché, etlorsque le noni-
bre est complet, ils meurent et vont en enfer ? Ducunt in
bonis dies suos, et in puncto ad inferna descendunt. (Job.
Xxr. 15.)

'y a des gens qui recherchent Te nombre des étoiles,
le nombre des Anges, ou des anndes (ue vivra quelqu’un;
mais quel est eclui (ui pourra dire quel est le nombre
des péchés que Dicu veut pardonnér & c¢hacun? U Lt
donc trembler. Qui sait, 6 mon frire, si & cc pre-



A LA MORT. 173
micr plaisir honteux, A cette premicre pensée A laquelle
yous vous arrcierez, & co premicr péché que vous commet-
trez, Dicu ne pardonnera plus.,

AYFECTIONS ET DPRIERES.

Oh! mon Dicu, je vous remercie, Combien d'ames qui
pour bicn moins de péchiés que moi sont nrintenant
dans l'enfer, ol il 'y a plus mi pardon ui cspérance
pour clles ; ¢t mai, je suis encore vivant hors de Uenfer,
jai Uespoir d’étee pardonné et d’entrer dans e ciel, sije
I¢ veux. Oui, 0 mon Dieu, je veux mon pardon. Je me
repens par-dessus tout mal de vous avoir offensé , parce
que je vous ai offens¢, vous qui étes la bonté infinie.
Pére Clerncl , respice in faciem Ghristi tui, vegardez votre
{ils mort pour moi sur cetle croix; par scs mériles, ayez
piti¢ de moi. Je vous promets de désirer plutol la mort
que de vous offenser davantage. Je dois craindre, avee
raison, d’apres les péchds que j'ai commis et les grices
que vous m’avez faites, qu’un péché de plas ne remplisse
la mesure et que je ne sois danmé. Ah! aidez-moi de
volre grice. Cest de vous que j'espere la lumicre ¢t Ia
force de vous étre tidele. Et si vous voyez (ue je doive
vous offenser de nouveau , fuites-mol mourir au moment
méme ot j'espire ¢tre en Glat de grace. O mon Dicu, je
vous aime par-dessus toute chose, cf je crains plus (ue
la mort méme de me voir cncore dans votre disgrice s
par piti¢, ne le permeticz pas. O Marie, ma mére, par
piti¢, aidez-moi, ct oblenez-noi la sainte persévérance.



174 PREPARATION

DEUXIEME POINT.

Le pécheur dira peut-dtre : Mais Dicu est miséricor-
dicux. Je réponds : Qui nic cela? La miséricorde de
Dicu est infinic, mais combien de gens se damnent tous
les jours, malgré cette miséricorde? Veni ut mederer con-
tritis corde. (Js. Lxi. 4.) Bicu guérit ceux qui ont bonne
volonté ; il pardonme les péchés, mais il ne peut pardon-
ner la volonté de pécher. 11 dira peut-Gtre : Mais je suis
jeune, Vous ¢les jeunc ! Mais Dicu ne compic pas Ies an-
ndées, il compte les péehés. Cetle mesure do péchés n’est
pas ¢gale pour tout le monde. A certains Dicu pardonne
ceul péchés, & d'autres mille ; d’autres fois, il jette en
cenler celui qui ne commet que son second péché, Com-
bicn encore n’ont-ils pas ¢1¢ damnds au premier péchié? S.
Grégoire raconte (qu'un enfant de cing ans ayant prononcé
un blasphéme futaussitot envoy¢ en enfer. La Sainte Vierge
révéla a la servante de Dieu Benedeita de Florence, qu’un
enfant de douze ans ful condamné & son premicr péché.
Un autre enfant de huit ans mourut & son premier péché
ct fut jeté dans les flammes. On lit dans I'Evangile de
S. Matthicu (chap. xx1.) que le Seigneur maudit ala pre-
midre fois le figuicr qu’il avait trouvé sans [ruit, nun-
quam ex e nascatur fructus, ct P'arbre se dessécha. Une
autre fois, il dit: Super tribus sceleribus Damasci, ct super
quatuor non convertam cum. (Amos. 1. 2.) Peul-¢ire ¢ue
quclque témdéraire voudra demander & Dicu pourquoi il
ne veut pardonner i celui-la que trois péchés el non pas qua-
tre? Iei, il fautl adorer les jugemens de Dicu, et s'éerice
avee lapotre : O wltitudo divitiarum sapicntice ct scientie
Dci! Quam incomprehensibilia sunt judicia cjus, et investiga-



A LA MORT. 175

biles vier ejus! (Rom. x1. 535.) El avec S. Augustin : Novit
ille cuisparcat et cui non parcat. Quibus datur miscricordia ,
gratis datur : quibus non dutur, ex justitia non datur. (Lib.
de Corrept. cap. 3.) Mais U'ame cbstinée répliquera : Mais
moi j'ai offensé Dicu sisouvent, et il m’a pardonndée; j es-
pore encore qu’il voudra bien me pardonner ce péché,
Mais je vous dis : Et parce cue Dicu ne vous a pas chitié
jusqu’a présent , penscz-vous qu’il en scra loujours ainsi?
La mesure s¢ comblera , et le chitiment viendra, Samson,
en continuant de se divertir avec Dalila, espérait de se dé-
livrer des mains des Philistins, comme 11 avail fait
d'abord : Egrediar sicut ante feci, ct me excutiam. (Judic,
xvi. 20.) Mus cette derniére fois, il fut pris et perdit Ia
vic : Ne dicas : peccavi, et quid accidit mihi triste ? I ne faut
pas dire, s’éeric le Seigneur, j'ai commis (ant de péchds,
ol Dieu ne m'a jamais chiilié : Altissimus enim cst paticns
redditor. (Eccli. v. 4.) 11 vous a annoncé qu’il viendra un
jour-otl vous paicrez pour lout. Et antant vous aurcz abusé
.de la miséricorde, aulant le chitiment qui vous sera infligé
sera pénible. S. Chrysostome dit que Pon doil craindre
plutot pour Fobsting, quand Diecu le supporte, que lors-
qu’il Ic punit : Plus timendum est cum tolerat quam cum
festinanter punit; car, comme dit 8. Grégoire, ceux quc
Dicu atiend avee plus de patience , 1lles punit ensuite avee
plus de rignenr, s’ils demeurent ingrats: Quos diutius ca-
pectat, durius damnat. Et souvent inéme, ajoule le méme
saint, la plupart de ccux (ui ont ¢i¢ supporlés long-lemps
meurent ensuile & U'improviste et sans avoir le temps dese
convertir : Seepe diu tolerati sunt, subita morte rapiuntur,
ut nec flcre ante mortem liceat, EL volre obstinalion ¢t vo-
{rc aveuglement surtoul seraient d’autant plus grands,
gue les lumicres que Dieu vous aura données auraient été



X176 PREPARATION

plus nombreuses : Melivs enim erat illis, dit S. Pierre,
non cognoscere vium justitie, quam post agnitionem retror-
sum converti, (I, Petr, 1. 21.) Et S, Paul dit ¢u’il est
impossible, moralement parlant, qu’une ame qui a recu
des lumicres, cn péchant sc converlisse de nouveau :
Impossibile ciim est eos, qui scmel illuminati sunt, et gus-
taverunt donum ceeleste... et prolapsi sunt, rursus renovart
ad panitentium. (ebr. vi, 4.)

Je que dit le Scigneur conlre ceux ¢ui sont sourds &
sa voix cst lerrible : Quia vocavi et renuistis.... ego quo=
quc in inlerilu vestro ridebo et subsannabo vos. (Prov. 1.
24.) Que I'on remarque_ces paroles, ego quoque; clles
signifient que de mdme que le pécheur s’cst jouc de Dieu,
cn s¢ confessant, en lui faisant des promesses et en le tra-
hissant; de méme aussi le Scigneur se joucra de lui &
Iheure de Ia mort. Le sage dit en outre : Sicut canis que
revertitur ad vomitum suum, sic imprudens qui iterat stulti-
tiam suam. (Prov. xvi. 1.) Denis-le-Chartreux développe
cclle pensée, et dit (que de méme que le chien (ui dévore
cc quil a vomi une fois devient dégottant, de méme
ausst I’lbomme qui vetombe dans le péché et qui I'a ce-
pendant détesté en recevant le sacrement de pénitence
cncourt Ia huine de Dieu: Sicut id qued per vomitum est

rejectum , resumere, cst valde abmminabile ac turpe, sic pec=
cata delela reiterare.

AFFECTIONS ET PRIERES.

Mc voici , 6 mon Dicu, a vos picds; je suis comme c¢
chien quai tant de fois me suis nourri de ces fruits défen-
dus que j’avais cependant détestés, Je ne suis pas digne de
piti¢, 0 mon Rédemptcar; mais le sang que vous avesz



A LA MORT, 177
répandu pour moi m’encourage el me fail espéier miséri-
corde. Combicn de fois nc vous ai-je pas offensé ¢t combien
de fois ne m’avez-vous pas pardonné! Je vous ai promis
de ne plus vous offenser et je suis retomDbé dans Ie vomisse-
ment, el vous encore, vous avez daigné me pardonner !
Qu’auends-je? que vous m’envoyiez & Penler! Non, o mon
Dicu, je veux m’amender, ¢i pour vous &tre fidele, je veux
melte toule ma confiance en vous ; je veux, lorsque je
seral leutd, recourir  vous. Par le passé, je me suis confié
dans mes promesses ct dans mes résolutions , ¢t j'ai néglige
de mc recommander & vous pendant les enlations ; voila
Ia cause de na ruine. Non, désotmais vous serez mon cs-
pérance of ma ferce: Qmnia possun i eo qui me confortat.
Donnez-mot douc, 6 mon Jésus, par vos mérites la grice
de me recommander & vous ¢t de vous demander aide
dans mes besoins, Je vous aime , 6 souverain bien, ama-
bilii¢ supréme, ctje ne veux aimcr (ue vous ; Inais vous,
aidez moi. Et vous aussi, 0 Maric, ma mdére, secourez=
moi par volre inlercession, couvrez-inot de volre man-
lcau, et failes que je vous appelle toutes les fois que je
serai lenl¢. Yolre nom sera ma défense,

TROISIEME DPOINT.

Iilipeccasti? non adjicias itcrum, sed de pristinis deprecare,
wt tibi dimittantur. (Eccli. xxi. 1.) Voild ce que vous dit
volre Scigneur, car il veul que vous vous sauviez. O mon
fils, nc m’offcnsez pas de nouveau , mais désormais de-
mandez-moi le pardon des péchés que vous avez commis.
Omon frére, plus vous avez offensé Dicu , plus vous devez
craindre de Poffenser encore, car un autre péché peut-ire

fera tomber Ja balance de la justice divine, cl vous screz
8.



178 PREPARATION

damné. Je ne dis pas d’une maniére absolue ¢u’il n’y aura
plus de pardon pour vous si vous commeclicz un autre
péché , car je n’cn sais rien; mais je dis que cela peut
arriver. Quand vous screz tenté , dites done : Qui sait si
Dicu ne me pardonnera plus? qui sail si jeserai damné?
Dites-mot, je vous pric, st vous prendriez un breuvage
qque vous croiriczavee (uelquefondement ¢tre empoisonné?
Si vous avicz des probabililds pour penser que volre cn-
nemi vous atlend sur un chemin pour vous assassiner, y
passcricz-vous, si vous aviez d’ailleurs nn autre chemin ot
vous nc couricz aucun risque? Ei quelle certitude, quelle
probabilit¢ avez-vous pour croire qu’en revenant pécheur
vous cn concevrez de la douleur plus tard, et que vous ne
relombercz plus dans le vomissement ; que Dicu ne vous
fera pas mourir au moment méme ott vous pécherez, ou
bicn encore qu’il vous abandonnera aussitdl apres ?

Oh Dicu! si vous achiclez une maison, vous meticz tout
volrc soin & vous assurer une caution, afin de nc pas
perdre voire argenl. Si vous prenez unc médecine , vous
tichez d’¢étre certain qu’elle ne vous fera pas de mal. Si
vous Lraversez un lorrend, vous prencz vos précautions pour
ne pas tomber au milicu. Et puis pour unc misérable
satisfaction , pour un plaisir brutal vous voulez risquer
volre salut ¢ternel , en disant : 3 espere que jo m’en confes-
serai. Mais, moi, je vous demande : Quand vous cn con-
fesserez-vous ? Dimanche. Et qui vous a promis que vous
serez en vic dimanche ? — Demain. Et qui vous a promis
demain? Diem tenes, dit S. Augusting, qui horam non tenes?
Comment pouvez-vous vous prometire de vous confesser
demain , quand vous ne savez pas méme si vous avez une
heurc & vivre ? Qui peenitenti veniam spopondit, dit encore
le méme saint, peccanti diem crastinum non promisit; for-



A LA MORT. 179

tasse dubit, fortasse non dabit. Dicu a promis le pardon
ceux qui s¢ repentent ; mais il n’a pas promis de lende-
main & ccux ui Uoffensent. Si vous péchicz maintenant ,
peul-tlre que Dicu vous donnera le temps de faire péni-
ience, ct peut-ttre non ; 8’1l ne vous le donne pas, qu’en
sera-t-il de vous pendant I'éternité? Cependant, pour un
misérable plaisir vous perdez volre ame, et vous risquez
de Ta perdre pendant I'éternité. Risquericz-vous mille du-
cals pour obtenir ce vil contentement? Je dis plus : diriez-
vous pour c¢ plaisir un va-tont; risquericz-vous volrc ar=
genl, vos maisons, vos terres, volre liberté, votre vie?
Non. E( pourquoi donc pour cc mtme plaisir voulez-vous
toul perdre : volre ame, Ie paradis, Dieu? Diles-moi ces
choses qu’enseigne Ia foi, le ciel, Penfer, 1'éiernité,
sonl-cc des vérités ou des fables ? Croyez-vous que si Ia
mort vous surprend dans le péché vous serez damné pour
toujours? Quclle folic, quelle témérité de vous condamner
A unc ¢lerni(¢ de peines pour ce mol : Jespére me corriger
plus tard! Nemo sub spe salutis vult egrotare, dit S, Au-
gustin. Il ne se croit pas fou cclui qui prend du poison,
en disant : 1 est possible que ce remede me guérissc ; et
vous voulez vous condamner & unc morl élernelle, en di-
sani : Il peul arriver que je wm’en délivre. O folie, quia
jelé el qui jeile encore tant d’ames dans Ies flammes de
I'enfer ! Selon In menace du Seigneur : Fiduciam habuists
in malitia tua, venit super te malum, et nescies ortum ejus.
(Is. xwvit. 410.) Yous avez péché en vous confiant (émé-
raiccment dans la miséricorde divine ; mais le chitiment
tombera sur vous & I'improvisic sans que vous sachiez
d’ou il vient,



180 PREPARATION

AFFECTIONS ET PRIERES.

Voici , Scigneur, un de ces fous qui a perdu si souvent
son ame ct votre grice, dins Vespoir de les recouvrer, Si
vous m’aviez fail mouris dans ce moment, dans cettc nuit
pendant Jescquels j'étais dans le péché, qu'en serait-il de
mot ? Je remercic votre iniséricorde de m’avoir attendu ,
ct de me faire connaifre ma folin maintenant. Je vois que
vous voulez que je me sauve. Je me repens, 6 bonlé in-
finic, de vous avoir tant de fois abandouncé. Je vous
aime de loul mon coeur ,-ct j'espire dans les mériles de
volre passion, & mon Iésus, que je ne retomberai plus
dans ma folic. Pardonnez-moi, hitez-vous, ot 1ccevez-
moi dans votre grice, car je ne veux plus m’en séparer.
Inte, Domine, speravi ; nonconfundur in cternum. A la mort
j'espere, 6 mon Rédempteur, que je n’aurai plus b soulfrix
Ia honte de me voir privé & Pavenir de volre grice et de
volre amour, Accotdez-moi donc la sainte persévérance,
et faites que je vous I demande, surtout lorsque je serai
enté 5 faites que jappelle & mon aide votre saint nom et
celut de volre sainte mére, en m'’éeriant : O mon Jésus,
aidcz-moi ; 6 Maric, sccourcz-moi : oui, reine de mon
cocur, en recourant A vous jC NG serai jamais vaincu.
8i Ia tentation se prolonge, obtenez-mei de ne jrmais
cesser de vous invoguer.



A LA MORT. 181

DIX-NEUVIEME CONSIDERATION,

Quel grand bien c’est que d’¢tre en grice aupres de Dieu, ct quel
' mal d’encourir sa disgrice.

Nescit homo pretium ejus, (Job, xxvur. 13.)

PREMIER DPOINT,

Le Scigneur dil : Si separaveris pretiosum o vili, quasi os
meum cris. (fer. xv. 19.) Celui qui sait séparer les choses
précicuses d’avee les choses viles se rend semblable & Dicu,
qui sait repousser le mal et choisir le bien. Voyors quel
bien c’est que Ia grice et quel mal la disgrace de Dieu.
Les hommes ne comprennent pas la valear de a grice de
Dicu : Nescit homo pretium cjus. C'est pour cela qu’ils 1'é-
changent pour un rien, pour de la fumée, pour un peu
de terre, pour un plaisic brutal ; mais clle est un résor
infint (ui nous rend dignes de P'amitié de Dicu : Infini-
tus enim. thesaurns cst hominibus : quwo qui usi sunt, parti-
cipes fucti sunt amiciticc Dei. (Sap. vir. 414.) Ainsi donc
unc ame en ¢lat de grice cst Pamie de Dicu. Les paiens
qui ¢taient privés de la lumiére de Ia foi, croyaient qu’il
¢tait impossible (qu’une créature pat jouir de Famitié de
Dieu. Et, en parlant sclon la lumitre naturelle, ils disaient
asscz la vérité, car Vamitié, comme dit S. Jéréme , rend
les amis égaux : Amicitia parcs aut accipit aut facit. Mais
Dicu nous a déclaré en plusicurs endroils gue nous de-
venons scs amis si nous obscrvons sa loi ; Vos amici meq



182 PREPARATION

estis, si feceritis quae preccipio vobis. (Joan. xv. 14.) Jam
non dicam vos scrvos ; vos autem dixi amicos. (Ibid. 15.)
Ce qui fait dire & S. Grégoire : O bonté de Dien! nous
ne sommes pas dignes d’étre appelés ses servitears, et il
daigne nous appeler scs amis : Oh mira divinee bonitatis
dignatio ! servi non sumus digni nominari , et amici vocamur.

Comme il se croirait heurcox celui qui aurait 1e hon-
heur d’avoir son roi pour ami! Mais cc serail (émérité
de la part du sujet de prétendre lier amitié avec son
prince. Eh Dbien, il n'y a pas de témérité & prétendre
d’étre 'ami de Dicu. S. Augustin raconte qu’il y avait
deux courtisans dans nun monastére de solitaives; 'un
d’cux y lisait la vic de S. Antoine, abbé : Legebat, dit
le saint évéque, ef rruchatur mundo cor cjus. 11 lisait, ct
pendant cette lecture son cocur se détachait peu & peu des
affections de cc monde. 11 se tourna cnsuile vers son
compagnon, ct lui dit : Quid quaerimus? major ne esse
potest spes nostra quam quod amici imperatoris simus ? Et
per quot pericula ad majus periculum pervenitur? ¢t quan-
div hoc erit? Mon ami, lu dit-1l, insensés que nous
sommes , qu’allons-nous chercher ? Pouvons-nous cspérer
quelque chose de plus que de servir Pempercur ct de
devenir ses amis? KU'si nous y parvenons , n’exposons-
nous pas A un trés-grand danger nolre salut élernel ; mais
non, il sera difficile de parvenir A jouir de I'amitié de
César. Awmicus autem Dei, dit-il en finissant, si voluero,
ecce nune fio; mais si je veux devenir celui de Dicu, je
puis le devenir & présent méme.

Celui donc qui cst cn grice avee Dicu devient son
ami. Bien plus, il devient son fils : Ecce dii estis et filie
excelsi omnes. (Ps. xxxvi.) C'est Ja la grande condition
fue nous a obtcnuc I'amour divin par la médiation de



A

A LA MORT. 183

Yosus-Christ = Videte qualem charitatem dedit nobis pater,
ut filii Dei nominemur et simus. (Jo. ur. 1.) L’'ame qui
est en grace devient encore I'épouse de Dicu : Sponsabo
te mihi in fide. (Os. u. 20.) C’cst pour cela cue le pire
de I'enfant prodiguc, en le faisant rentrer en grice, lui
ordonna qu’on lui donnitt 'anncau en signe d’épousailles :
Date annulum in manwmn cjus. (Luc. xv. 22.) Elle devient
encore le temple du Saint-Esprit. La socur Maric Dognes
vit sortiv un démon du corps d’un enfant qui recevait le
baptéme, ct y vit entrer le Saint-Esprit au milicu d’une
nuée d’anges.

AFFECTIONS ET PRIERES.

0 mon Dicu , lorsque mon ame ¢tait dans votre grice,
elle était done votre amie, votre fille, volre ¢pouse et
votre temple; mais en péchant clle a tout perda ; clle est
devenue votre ennemic ct esclave de Penfer. Mais je vous
remercic de ce que vous me donnez le temps de recou-
vrer volre grace. O mon Dicu, je me repens souveraine-
ment de vous avoir offensé, 6 bonté infinie, el je vous aime
par-dessus loul. Ah! tecevez-moi de nouveau dans votre
amilié ; par pitié nc me dédaignez pas. Je sais bien que
je mériterais ’dtre chassé ; mais Jésus-Christ, par amout
pour ce sacrifice pour lequel il 'immota sur le Cal-
vairc, a bien mérit¢ que vous me receviez dans mon
repentir @ Adveniat reguum tuum. O mon pere (car cest
uinsi que votre fils m’a enscigné & vous appeler) , 6 mon
pére, venez régner dans mon cocur par votre grice; failes
qu'il ne serve que vous, qu’il ne vive que pour vous,
qu'il n’aime que vous. Et ne nos inducas in tentationem.
Ah! ne permellez pas que mes ennemis me tentent de



184 PREPARATION

maniéie & me vaincre., Sed libera nos @ malo. Délivreze
moi de Penfer; mas plutot déliveez-mot du péehé qui
peut me conduire a I'enfer. O Marie, pricz pour mot, ct
délivrez-moi du grandimal quej'éprouverais en me voyant
dans le péché et privé de I grace de votre Dicu et du
micn.

DEUNIEME POINT.

S. Thomas d’Aquin dit que Ie¢ don de la grace sur-
passc lout c¢ que peal recevoir une créalure, puisquf'
par la grice on participe meme & ko nadure de Diea : Do-
num gratice excedit onmemn fucultatem nalaree creater, cum sil
participatio divine nature. Etc'est eo qui’avail dit 8, Pierre 5
Ut per hee efficiamini diving: consortes naturez. (1. Pet.
4. A.) Jésus a mérité infiniment par sa passion, ct il nous
a communiqué cetie splendeur (u'il a regue de Dica @ Et
eqo claritatem quaan dedisti mihi, dedi eis. (Joan. xvir. 22,)
En un mot celui qui est en grace avee Dicu ne fait qu’un
avee lui : Qui adheeret Dowtino, unus spirvitus est. (1. Cor. vi,
77.) Le Rédempteur a dit gue Lysainte Trinité vient habi-
ter dans unc ame qui aime Dicu : 87 quis diligit me, puter
meus diligit cum.... Et ad cum venicmus, ct munsioncm
apud ciom fuciemus, (Jo. x1v, 33.)

Unc ame cn état de griwe est une chose si belle aux
yeux de Dica, qu'il Ia glorific lui-méme : Quam pulchra
es, amica mea! quum pulchra es! (Cant. 1v. 1.) II semble
que Dicu ne sait pas lever les yeux de dessus une ame
(qui T'aime, ct qu’'il est toul orcilles pour ¢couler ce
qu’clle désire : Oculi Domini super justos, ct aures cjus ad
preces corum, (Ps. xxxiu. 46.) Sainte Brigitte disait (u’un
mortel ne pourrait voir Ja beaut¢ d’vne ame qui cst cn



A LA MORT. 185
grice avee Dicu sans cn mourir de plaisir; et Sainte Ca-
therine de Sienne, ayantvuune ame cn éat de grice, dit
(u’clle aurait donné volonticrs sa vie afin que cetic ame
n’cdt jamais plus perdu cet éat. Et c’est pour cela que
cette sainfe ferame baisait Ia terre que les prétres avaient
foulée , quand clle pensait gue ¢’était par leur médiation
quc les ames rentraicnt en grice avee Dicu.

Que de mérites peut acquérir unc ame en ¢lat de grice!
A tout moment clle peut acquérir une gloire ¢ternelle.
S. Thomas dit que tout acte d’amour fail par une ame
en gricemérite un paradis A part : Quilibet actus charitatis
meretur vitam eternam. A quoi bon envier les grands du
monde ? puisque si nous sommes cn grice avec Dieu nous
pouvons sans cessc acquérir des grandewrs préférables dans
I cicl. Un frere coadjuteur de la compagnic de Jésus,
a cc que dit Je pore Patrignani dans ses Ménologes , ap-
parut un jour aprés sn mort ct dit qu’il ¢ait sauvé, lur,
ainsi que Philippe 11, roi d’Espagne, ct que tous les
deux ils jouissaient de la gloire; mais que, autant la
gloire de Philippe avait &6 petite sur le réne, autant clle
¢ait grande dans le ciel. Mais il n’y a que celui qui cn
jouit qui peut comprendre la pais qu’éprouve sur celle
terre unc ame qui est en grace avee Dicu : Gustate et vi-
dete, quam suavis est Dominus. (Ps. xxxmi.) La parole
du Scigneur n’en dit pas moins : Pax multa diligentibus
legem tuam. (Ps. cxvin. 165.) La paix de eclui qui est
unj avee Dicu dépasse tout le plaisir (ue peuvent donner les
sens ct lc monde: Pax Dei, quee cxuperat omnem sensunt.
(Philip. 1v. 7.)



186 PRIOARATION

AFTLECTIONS ET PRIERES.

0 mon Jésus, vous é&les ce bon pasteur, qui vous
tles Taissé crncifier pour nous donner Ia vie, & nous qui
sommes vos brehis. Lorsque je vous fuyais, vous n'avez
pas laissé de revenir au-devant de moi pour me chercher.
Recevez-moi , maintenant que ¢’est moi (ui vous cherche
ct que je retourne & vos pieds plein de repentir. Donnez-
moi de nouveau votre grice que j’ai perduc par ma faute.
Je m’cn repens de toul mon cocur; je voudrais mourir de
douleur lorsque je pense que tant de fois je vous ai tournd
le dos. Pardonnez-moi par lesmdérites de cette mort amére
que vous fitcs pour moi sur la croix. Attachez-moi avee les
douces chaines de votre amour, el nc permeliez pas que je
vous fuie jamais plus. Donnez-moi la force de souffrir avee
paticnce toutes les croix que vous m’cnverrez, puisque
jai mérité Jes peincs ¢lernelles de Ienfer. Failes que
jembrasse avec amour les mépris que je reccvrai de la
part des hommes, puisque j'ai mérité d'étre éternelle-
ment sous les pieds des démons. Failes, en un mot, que
jobéissc en tout & vos inspirations ¢l que je surmontc tout
respect humain pour Famour de vous. Je suis résolu de
ne servir que vous désormais. Que les autres deman-
dent ce qu’ils voudront, moi je ne veux aimer que vous ,
O mon Dicu, Pamabilité méme. Je ne veux plaire qu'a
vous scul. Mais vous , donnez-moi votre aide, sans lequel
je nepuis rien. O mon Jésus, je vous aime de loul mon
cocur ¢l je mets ma confiance dans volre sang. O Marie,
mon cspérance, sccourcz-moi par vos pricres. Je me
glorifie d’étre votre csclave; ¢t vous vous glorifiez de



A LA MORT. 187
sauver les péehcurs qui ont recours & vous ; sccourez-moi
¢l sauvez-moi.

TROISIEME POINT.

Voyons maintenant quel est le malheur d’'une ame en
disgrace avec Dicu. Elle est séparée du souverain bien
qui est Dicw : Deccata vestra diviserunt inter vos et Deum
vestrum. (Is. Lix. 2.) Elle n’appartient plus & Dicu ¢t Dicu
n’cst plus & clle: Vos non populus meus, ct eqo non ero
vester, (0s. 1. 19.) Non-sculement clle n’est plus a lui,
mais il la hait et la condamne aux flammes de Penfer.
Dicu nc déteste aucunc de ses créatlures, pas méme les
bittes féroces, les serpens et lesreptiles : Diligis omnia quez
fecisti, et nihil odisti corum quee fecisti. (Sap. x1. 25.) Mais
Dieu ne peut pas s’empécher de hair les pécheurs : Odiste
omues qui operantur iniquitatem., (Ps. v. 7.) Oui, car Diew
ne peut pas aimer le péché, qui est un cnnemi qui con-
traric sa volonté, maiss’il hait le péché, il doit nécessai-
rement détester aussi le pécheur qui ne fait qu’un avee le
piché : Similiter autem odio sunt impius et impictas ejus.
{Sap. x1v. 9.) Oh! Dicu, si quelqu’un avait pour ennemi
un prince de la terre, il ne serait jamais tranquille, car
il eraindrait avee raison Ja mort & tout bout de champ.
Et celui qui a Dicu pour cnnemi peul-il ne rien craindre!
Celui-Ia peut fuir la colere du prince en se cachant dans
unc forét ou en s’exilant dans un aulre royaume, mais
qui peat fuir la main de Dicu? Scigneur, disait David , SI
je vais au cicl, si je me cache dans I’enfer, partout ou je
me (ransporte,, volre main peut venir jusqud moi: 8
rscendero in caclum , tu illic es; si descendero in infernum,
rdes... etiam illuc manus tua deducet me. (Ps. cxxxvir 8.)



188 PREFARATION

Malheurcux pécheurs! ils sont maudits de Dicu, mau-
dits des Anges, maudits des Sain(s, ¢t maudits lous Ics
jours sur la terve par les préires , par les veligicux qui pro-
noncent malédiction sur eux en récitant Voffice : Maledicté
qui declinant a mandatis tuis. En outre, la disgrice de Dicu
emporte avee clle la perte de tous les mérites, Quand un
homme aurait méiit¢ autant qu’un S. Paul ermite, qui
vécul quatre~vingt-dix-huit ans dans une caverne; autant
qu'un S. Frangois Xavier, qui gagna 2 Dicu dix millions
d’ames ; aulant qu’'un . Paul apowe, qui obtint plas de
mérites, dit S. Jérdbme, (ue tous les autres apotres en-
semble, si cet homme, dis-je , commeltait un scul péché
mortel, il perdrail toul : Omnes justitie ejus , quas fecerat,
non recordabuntur. (Ex. xvur.) Voila donc la ruine que
porteavee soi ladisgrace de Dieu. Defils de Dicu clle nous
rend esclaves de Lacifer 3 d’amis chiéris, cnnemis souve-
raincment détestés ; ’héritiers du paradis, clle nous fait
des damnds. S. Francois de Sales disail que, si les Anges
pouvaient géntir en voyant le malheur d’une ame qui
commet un péché mortel, et qui perd Ia grice de Dieu,
ils pleurcraient tous de pitié ¢t de compassion.

Mais le plus grand malheur, ¢’est que le pécheur ne
gémil point sur les choses (ui feraient gémic les Anges ,
s'ils le pouvaient. S. Augustindit: Gelui gni perd un ani-
mal, une brebis, nc mange pas, ne dort pas, il gémits
¢t I¢ pécheur perd Ia grace de Dicu, ct il mange, ct 1
dort, ct il ne gémit pas.

AFFECTIONS ET PRIERES.

Voila Pétat déplorable auquel je me suis réduit moi-
méme , 6 mon Rédempleur. Vous , pour me rendre digne



A LA MORT. 189
de volre griice, avez passé Lrente-trois ans dans les peines
¢t dans les sueurs, ¢f moi, pour un momeni de plaisic
empoisonné, je U'ai méprisée ¢t perdue pour rien. Je re-
mercie volre miséricorde , qui me donne encore, si je veux,
le temps de la recouvrer; oui, je veux la recouvrer au-
tani qu’il scra en moi. Dites-moi ce que j'ai a faire pour
recevoir de vous le pardon. Voulez-vous uc je me re-
pente? Eh bien! 6 mon Iésus, je me repens de tout mon
cocur d’avoixr offensé volre bonté infinic. Voulez-vous'que
je vous aime? Eh bicn! je vous aime par-dessus tout, Par
le passé¢, j'ai pendant trop long-lemps fait scrvir mon
cocur & Pamour des créatures el de Ja vanilé, Désormais
je nc veux vivee ¢ue pour vous el n'aimer ueé vous , O
mon Dieu, mon trésor, mon cspérance ¢l ma force. Di-
ligam te, Deus, fortitudo mea. Vos mérites, vos plaies, 6
mon Jésus, scronl mon cspérance ¢t ma force. C'est de
vous quc jespere la force de vous étre fidele. Recevez-moi
donc dans voire grice, 0 mon Sauveur, ct ne permeltez
pas que je vous abandonne jamais plus. Détachez-moi des
affections de ce monde, et enflammez mon cocur de voire
saunl amour : Tui anoris in co ignem accende. O Marie,
ma mere, faites que je brade d’ardeur ponr Dieu, comme
vous-méme vous bralez powr lui,



190 PREPARATION

VINGTIEME CONSIDERATION.
Folic du pécheur.

Sapicntia enim hujus mundi stultitia est apud Deum.
(T. Cor. 1. 19.)

PREMIER POINT,

Le venérable Jean d’Avila aurait voulu diviser e monde
en deux prisons, I'une pour ceux (i n’ont pas la foi ; ¢t
Yautre pour ceux qui, ayant Ja foi, vivent dans le péché
et éloignés de Dicu. Pour ceus-ci, il aurait voulu de pe-
tites maisons. Mais lc plus grand mallicur qui peut arriver
2 cos misérables, ¢’est de sc croire sages cf prudens, tandis
qu’ils sont les plus aveugles ct les plus insensés de ce
monde. Le pis cst que leur nombre est infini @ Stultorum
infinitus cst numerus. (Eccl. 1. 15.) Qui devient fou poux
lcs honneurs, qui pour les plaisirs , qui pour le néant de
cette terre. Puis ils s’enbardissent a appeler fous les Saints
qui mdprisent les bicns de ce monde pour acqucrir la
vie dternelle ¢t le vrai bien qui est Dicu. Ils regardent
comme unc folie d’ecmbrasser les humiliations, de par-
donner les injures ; folie de se priver des plaisirs des sens
ot d’embrasser les mortifications, folic de renoncer aux
honnecurs ct aux richesscs , folicd’aimer lasolitude ct Javie
Lumble ct retivée. Mais ils ne songent pas quele Scigneur
appelle aussi [olic feur sagesse : Sapientia enim hujus wiandj
stultitic cst apud Deum, (1. Cor. 1, 19.)



A LA MORT. 10%

Ah! un jour viendra qu’ils aveueront lewr folic, mais
quand? Lorsqu’il 0’y aura plus de remede et qw’ils diront
dans leur désespoir : Nos insensati vitam illorun estimaba-
mus #nsanicm et finem illorum sine honore. (Sap. v. 4.)
Al ! mallieureux que nous avons &t¢ ! Nous appelions fo-
lie Ia vie des Sainls, miais nous reconnaissons aujour-
d'hui que c’est nous qui Ctions les fous : Ecce quomodo
inter filios Dei compultati sunt, et inter Sunctos sors illorum
est. (1bid. b .) Yoild comme ils sont rangés parmi le non-
bre des bienhicurcux enfuns de Dicu et comme ils ont leur
fortune paumi les Saints , et celte fortunc sera ¢ternlle
ct les rendra Licurcux pour toujours ; el nous avons ¢té
au nombre des esclaves du démen, et condamnés i
braler dans le lieu des supplices pendant toute I'éternité.
Ergo crravimus  viu veritatis (C’cst ainsi qu’ils termine-
ront leurs géinissemens ), et justitice lumzn non luxit nobis.
(Ibid. 6.) Nous nous somines donc rompés cn voulant
fermer les yeux a la divine lumiére; ¢l ce qui nous ren-
dra cncore plus malheurcux, c'est qu’il n’y a plus et
(qu’il n’y aura jamais de remede & notre errcur, lant que
Dicu scra Dieu.

.Quelle folic donc de perdre la grice de Dieu pour un
peu de fumée, pour un vil intérét, pour un plaisir d’un
moment! Que ne faii pas un sujel pour gagner la grice de
son prince! Oh Dieu, pour unc misérable satisfaction ,
perdre Je souverain bien qui est Dicu ! perdre le paradis !
perdre méme fa paix en cette vie en faisant entrer le péehé
dans une ame qui sera lourmentée par lesremords ! se con-
dammner valontairement & un matheur ¢terncl! Prendricz~
vous ce plaisir illicite, si vous élicz str cnsuile de vous
braler Ia main, ou bien d’ére enfermé dans un tombeau?
Commettricz-vous cc péché, si aprds vous devies perdre



192 PREPARATION

quelques écus? Et cependant vous avez la foi, vous savez
qu’en péchant vous perdez le paradis avee Dieu, et que
vous serez condamné au feu; et vous péchez !

AFFECTIONS ET PRIERES.

O Dicu de mon ame, qu’en scrait-il de moi, ence
moment , si vous n’aviez pas usé¢ de tant de miséricorde ?
Jc serais cn enfer, ou bien ot sont les fous auxquels jai
ressemblé. Je vous remercie, Scigneur, ct je vous prie
de nc pas m’abandonner dans mon aveuglement. Je
méritais d’¢tre abandonné de vos lumicres, mais je vois
qque votre grice ncm’a pas cncorc abandonné. Je sens que
vous m’appelez avee tendresse et que vous m’invitez a ob-
tenir le pardon et & espérer toul de vous, malgré les gran-
des offenses dont je suis coupable & voire égard. Oui, 6
mon Sauveur, jespdre que vous m’acceplerez pour volre
cnfant. Je ne suis pas digne d’¢treainsi appelé, car je vous
ai lant de fois outragé cn face: Pater, non sum dignus vo-
cari filius tuus ; peccavi in caclum et coram te; mais je sais
que vous allez chercher les brebis ¢égarées et que vous
vous consolez en embrassant vos enfans qui sont perdus.
O mon pére, je me repens de vous avoir offensé; je me
jette & vos pieds, jembrasse vos genoux cl jo ne me reli-
verai que lorsque vous m’aurcz pardonné c¢l que vous
m'aurcz béni ¢ Non dimittam tc, nisi benedixeris mihi.
Bénissez-moi, 6 mon pire, ct que volre bénédiction me
fasse concevoir une grande douleur de mes péchés et un
grand amour pour vous. J¢ vous aime, 6 mon pére, jc
vous aime de tout mon cocur, N permetlez pas (ue je me
sépare jamais de vous. Privez-mot de toul, mais ne me
privez pas de volre amour, O Maric, si Dicu cst mon



A LA MORT. 193
pere, vous éles ma maore. Bénissez-moi, vous aussi. Je
ne mérite pas d’stre votre enfant, recevez-moi pour volre
csclave ; mais failes que je sols un servileur qui vous aime
tendrement et qui se confic toujours dans votre prolection.

DEUXLEME POINT.

Malheurcux pécheurs ! ils sc fatiguent et sc lassent pour
acquérir les sciences mondaines ou V'art de ramasser du
bien dans cellc vie qui cst st courle, el ils négligent les
biens de la vic qui ne finil jamais; ils perdent tel-
lement Uesprit qui'ils en deviennent fous, et s¢ réduisent
i I'élat de brute, Ils ne distinguent plus le bien d’avec le
mal, el ne suivent que cct appélit brutal qui les porte &
chercher ce qui flatte Ia chair, etils ne pensent pas a celut
qui pardonne, ni a leur propre ruine élernelle, vers la-
quelle ils courent. Ce n’cst pas la agir comme un homme,
c'est suivre le penchant de la brute. S.Jean Chrysostome
dit : Hominem illum dicimus, qui imaginem hominis salvam
retinet ; que autem est imago hominis? rationalem esse.
Etre homme, c'est &tre raisonnable, ¢’est-d-dire agir selon
la raison et nonsclon Fappétit des sens. Si une béte rece-
vait de Dieu I'usage de la raison et qu’elle fit ses aclions
d’aprds cette raison méme, on dirait qu’elle fait les actes
d’homme; ainsi de méme lorsque 'homme opére dans
un sens contbraire & la raison, on doit dire gu’il optre
comrc unc brule.

Utinem saperent, et intelligerent, et novissima provide-
rent. (Deut. xxxm. 29.) Celui qui opére avec prudence
selon Ia raison prévoit Pavenir, ¢’cst-2-dire ce qui doit lui
arriver & Ia fin de la vie : 1a mort, le¢ jugement, et apres
cette vic Uenfer ou le paradis. Oh! combicn st plus heu-

1. 9



194 PREPARATION

renx un villageois qui se sauve, qu’un monargue gui sc
damne! Meclior cst puer pauper ct sapicns, rege seue ct
stulto , nesciente pracvidere in posterum. (Ecel. v. 15.) O
Dicu! ne regarderait-on pas comme fou celui qui pour
gagnee un jouet risquerait de perdre tous sos biens? Ki
celut qui pour une courte satisfaction perd son ame, cf sc
met en danger de Ia perdre pour toujours, ne doit-on pas
Je regarder comme un for? Le motil qui canse fa ruine
de tant d’ames qqui se damnent , ¢’est de ne faire atiention
quaux biens ¢l aux maux de cetle terre, ct de e pas
penser aux biens ol aux maux Clernels.

Dicu ne nous a pas placts certainement sur coite terre
pour nous corichir, ni- pour acquérir des honneurs , ni
pour conlentcr nos sens; mais pour gagner la vie dter-
nelle : Finem vero vitum eternam. (Rom. vi. 22.) Nous
ne devons regarder comime mmportant que d’acquérir cetie
scule fin : Porro unum est necessarium., (Luc. x. 42.) Mais
c’est cette meme fin que rnéprisent les pécheurs s ils ne
pensent qu’an présent; ils cheminent vers la mort, s’ap-
prochent vers Péternilé et ne savent ou ils vont. Que dire,
g’éerie 8. Augustin, d’un nautonnier & qui 'on deman-
derail o0 i1 va, et qui répondrait qu’il n’en saitl rien?
Chacun dirnit qu’il va perdre son vaissean : Fac hominem
perdidisse quo tendit , et dicatur ei @ guo is? et dicat - nescio.
Nonne isic navem ad nanfragium perducet? Talis est, con-
clut cusuite le saint, qui currit practer viam., G'est ainsi
que sont ces sages du monde qui savent gagner de Pargent,
prendre des plaisirs , obtentr des places , et qui ne savent
pas saaver feur ame. Le mauvais riche fut sagecn amas-
sant des tefsors 3 mais mortuus est, ct sepultus in inferno,
Aexandre-le-Grand ful sage cn conquérant tant de royau-
mics ; mais il mourut en peu de temps et fut dunné pour



A LA MORT. 195

Véternité. Ienri VIII ful sage cn ayant e talent de s¢ main-
tenir sur le (rone apres sa scission avee I’Eglise ; mais, 2
la fin dc ses jours, il recconnut qu’il avait perdu son ame,
el s’éeria : Perdidimus omnia. Que de misérables gémis-
sent aujourd’hi, ct s’éerient dans Venfer : Quid profuic
nobis superbia , aut divitiarum jactantia? transicrunt omnia
illa tanquam umbra. (Sap. v. 8.) Voild, disent-ils , que
pour nous tous les biens de ce monde sont passés comme
unc onmbre, et qu’il ne nous reste qu'a gémir et & souflrir
élernellement.

Ante hominem vita et mors, quod placuerit ci dabitur illi.
(Eccl. xv. 18.) O chrélicn, dans cc monde on vous a mis
devant Ies yeux Ia vie ¢t Ia mort, on vous a donné le choix
enlre ces deux choses , ou vous priver des plaisirs défendus
et gagner la vie éicrnelle, ou les goiiter et aller & Penfer.
Que dites-vous? que choisissez-vous ? Choisissez comme
un homme ct non pas comme la brute ; choisissez comme
un chréuen qui a la foi, et dites : Quid prodest homini,
sz mundum universuin lucretur , anime vero suce detrimentun
patiatur?

AFFECTIONS ET PRIERES.

Ah! mon Dicu , vous m’avez donné la raisom, vous
m’avez donné la lumiére de la for, et moi, par lc passé,
jaiagi conme unc brute en perdant volre grice pour lcs
vils plaisirs de mes sens qui sonl passés comme un air
léger 5 et aujourd’hui je ne retire de tout cela que des re-
mords de conscience cl des comptes & rendre i votre di-
vine justice : Non intres in judicium cum servo tuo. Ah'!
Seigneur , nc me jugez pas sclon que je le mérile; mais
traitcz-moi sclon volre miséricorde, Donnez-mol la lu-



196 PREPARATION

mitre, Donnez-mot la douleur de vous avoir offensé , et
pardonnez-moi. Erravi sicut ovis que periil : qugre serviom
paan. Je suis une hrebis perdue : si vous ne me cherchez
Pas, je resterai ¢garde. Ayes pilic de moi, par ce sang que
vous avez répandu peor Pamour de moi. Je me repens,
O souverain bien, de vous avoir laissé , et d’avoir volon-
tairciment renoncé & votre grice. Je voudrais en mourir
de doulcur ; mais vous, failes-moi concevoir une plus
grande contrition. Faites que jatlle dans le ciel chanter
vos miséricocdes. O Maric, ma tendre mdore, vous éles
mon refuge, pricz Jésus pour moi, suppliez-le de me par-
dounner , ¢t de me donner Ia sainte persCvérance.

TROISIEME POINT.

Comprenons quce les viéritables sages sont ceux qui sa-
venl acquérir la grice divine et le paradis. Prions donc
sans cesse e Seigneur de nous donner 1a science des Saints,
cette science qu’il donne & lous ccux qui la demandent :
Dcdit illis scientiom. Sunctorum. (Sap. vi. 10.) Oh! quelle
belle science que celle de savoir aimer Dicu et sanver son
ame ! Elle consiste & savoir prendre le chiemin du salut
¢terncl et les moyens pour y arriver. Le (raité dans Iequel
on parle du salut de 'ame est le plus néeessaire de tous.
Stnoussavons Loul et que nous ne sachions pas nous sauver,
ccla ne nous sexvira de tien, el nous scrons toujours mal-
heureux ; mais nous serons hieuscux , au contraire , si nous
avons aimé Dicu , (uoique nous ignorions toules les aulres
choses : Beatus qui te novit etsi alin nescit, dit S. Augustin.
Ua jour le frére Gille dit & S. Bonaventure : Que vous ¢les
heurcux , pére Bonaventlure, de savoir lant de choses; et
mol, pauvre ignorant, je ne sais ricn : vous pouvez ic-



A LA MORT. 167

quérir plus de sainteté que moi. Apprenez, lui répondit
Je saint, que si une bonne vieille (qui croupit dans I’igno-
rance sait aimer Dicu plus que moi , elle aura plus de sain-
telé que moi. A ces mots, Ie frére Gille se mit & crier:
O bonne vieille, bonne vicille, comprenez , comprenez =
s1 vous aimez Dicu, vous pouvez acquérir plus de sainteté
que le pore Bonaventure.

Surqunt indocti, ct rapiunt ceelum , dit S. Augustin.
Que d’csprits grossiers, qui ne savent pas méme lire ct
qui savent aimer Dicu, sesauvent ; et que de savans selon
le monde qui s damnent ! Mais ceux-ci ne sont pas les vé-
ritables sages. Oh! que de sagesse ont cu les S. Pascal,
les S. Félix capucin, Ies S. Jean de Dieu, bien qu’ils
ignorassent les sciences humaines! Que de sagesse ont ew
ceux qui, abandonnant l¢ monde, ont ¢té s’enfermer
dans lcs cloitres , vivre dans les déserts , tels que S. Be-
noit, S. Francois d’Assisc, et S. Louis de Toulouse, qui
renon¢a & la couronne! Que de sagesse ont eu tant de
martyrs, lant de vierges, qui renoncérent a des alliances
Hlustres et préférérent aller mourir pour Jésus-Christ
Les moundains connaissent aussi celle vérilé el ne manguent
pas de dire, de celui qui s’cst donné @ Dieu : Ifeureux celui
(i la comprend ct (ui sauve son ame. Dans le fhit, coux
qui abandonnent les biens de ce monde pour sc donner &
Dicu s’appellent hommes détrompés ; et ccux gui aban-
donnent Dien pour les biens de cc monde , comment de-
vraicnt-ils s’appeler ? Les hommes trompés.

O mon [rire, du nombre desquels voulez-vous étre 2
Pour faire un bon choix, 8. Jean Chrysostome vous con-
seille de visiter les cimelicres : Proficiscamur ad scpulcra.
Les tombeaux sont une bonne éeole pour connaitre la va-
nité des biens de ce monde et pour apprendre la science



198 PREPARATION

des Saints. Diles-moi, dit S. Chrysostdome , saurcz-vous
discerner ici le prince d’avee le letrd et d’avee le noble?
Quant & mot, dit le saint, nihil viden , nisi putredinem,
ossa ct vermes. Omnia fabule, somanium, umbra. Toulcs les
choses de ce monde finiront bientol et s’évanouiront
comme unc coniédie, comme un songe, comme unc
ombre ; mais, 6 chrélien, si tu veux acquérir la sagesse,
il ne suflit pas de connaitre Pimporitance de ta fin, il
faut prendre les moyens d'y amriver. Tous voudraicnt
se sauver ¢t devenir sainls ; mais n’en prenant pas les
moyens , ils n’obticunent pas ce (u’ils désirent ct se
damnent. 1l faut fuir lcs. occasions, fréquenter les sacre-
mens , faire oraison, ¢t, avant toul, affermir dans son
cocur les maximes de PEvangile : Quid prodest homini, st
mundum universum lucretur ? qui amat animam suam, perdet
cam. (Job. xi, 25 ) II faut se dire : 11 est nécessaire que
je perde la vic méme pour me sauver ? Qui vult venire
post me, abueget semetipsum. (Malt. xvi, 24.) Pour suivre
Jésus-Christ , il faut refuser 3 son amour-propre les con-
ieniemens qu'il rechierche: Vita involuntate ejus. (Ps. XX1X.
6.) Notre salut consiste a faire Ia volonté divine, ¢t a pra-
liquer quiclques autres maximes semblables.

AEFECTIONS ET PRIERES.

O pire des miséricordes , jelez un regard sur ma mi-
stre, el ayez pilié de moi. Donnez-moi la Jumiere , ct
faites-moi connaitre ma folie passée afin ¢ue je pleure sur
clle; faites-moi connaitre votre honi¢ infinie afin que je
I'aime. O mon Jésus, ne tradas bestiis animas confitentes
tibi : vous avez versé volre sang pour me sauver, ne per-
meticz pas que je retombe jamais plus dans Pesclavage



A LA MORT. 199

des démons comme par le passé. Je me repens, 6 mon
souverain bien, de vous avoir abandonné. J¢ maudis ce
moment o0 j’ai donné¢ de pleine volonté mon consentc-
ment au péché, ¢t jembrasse volre sainte volonté qui ne
désire que mon bien. Pore dlernel , par les mérites de
Jésus-Christ, donnez-moi la force d’accomplir tout ce qui
vous plait. Faitcs-moi mourir plutdt avant que je résiste
& votre vouloir. Aldez-moi par votre grice & mectire en
vous scul lout mon amour, ct & me délacher de loutes
les affections qui ne tendent pas vers vous. Je¢ vous aime,
& Dicu de mon ame, je vous aime au-dessus de Lout, ct
jespere de vous loutes sorles de biens ¢ le pardon, la
perstvérance dans votre amour, el le paradis ou jc vous
aimerai élerncllement. O Marie , demandez ces grices pour
moi, votrc fils nc vous refuse ricn. O mon espérance ,
c’est en vous que je me confic.

VINGT-UNIEME CONSIDERATION.

Vic malheurcuse du pécheur, ct vie heurcuse de celui qui aime
Dieu.

Non est pax impiis, dicit Dominus. (Is. xLvni. 22.)
Pax multa diligentibus legem tuam. (Ps. cavut. 165.)

PREMIER POINT.

Tous les hommes dans cetle vie se fatiguent pour rou=
ver la paix. Le marchand, Ie militaire , celui ¢ui a un
procés prend de Ia peine, parce qu’il pense qu’avee cet



200 PREPARATION

argent, avee cetle place, avee le succes de son procts i
fera sa fortune ct qu’il trouvera la paix. Mais, pauvres
mondains qui cherchez un monde qui ne peul pas vous
Ia donner! Diew scul peut nous donner Ta paix : Da ser-
vis tuis (dit I'¥iglise dans scs pricres), illam quam mundus
dure non potest, pacem. Non, le monde ne peut pas, avee
tous scs hiens, contenter le cocur de homme, car Phomme
n'a pas ¢é eréc pour cette sorte de bicus, mais seulement
pour Dicu. De 1 vient que Dicu seul peut le contenter.
Les animaux, qui ne sonl créés que pour les plaisirs des
sens, trouvent la paix dans les biens de cetle terre. Don-
nez a un cheval un peu d’herbe, it un chien un peu de
viande, ils sont contens ct ne désirent plus rien. Mais
Tame, qui n’cst créce ue pour aimer Dicu el &lre unic &
lui, ne trouvera jantais Ia paix dans les plaisirs sensucls;
Dicu scul peut Ia contenter pleinement.

f.c riche dont parle S. Luc (cap. xxu. v. 19), ayant
fail unc bonne récolie dans scs champs, se disail & lui-
méme : Aniina, habes multe bona posite in annos plurimos,
requicsce, comede, bibe. Mais ce mallhicurcux fut traité de
fou, stulie; et c’est avee raison, dit S. Basile : Numquid
animam porcinam habes? Malhcurcux, lui dit le saint, avez-
vous donc 'ame d’une brule, que vous ne pensicz & vous
satisfaire que par le hoire, le manger ei par les plaisirs
des sens? Requicsce, comede, bibe. L'homme peual bien étre
gorgé des Diens de cc monde, mais il n’en est jamaus ras-
sasi¢ : Inflari potest, satiari non potest, dit S. Bernard. Le
méme saint dit sur ce mot de UEvangile : Ecce nos reli-
quimus owmia, qu’il a va plusicurs fous avec diverses
folies. 1l dit que tous ont une faim dévorante; mais
que les uns sc rassasient de terre, c’est la figure des ava-
res ; les autres d’air, c’cst Ja figure de ceux qui ambition-



A LA MORT. 201

nent les honneurs; les autres sont aupres d’unc fournaise
ardentc ct avalent les flammes qui s’¢lévent, c’est Ia fi-
gure des hommes coléres; d’aulres enfin sont autour d’un
lac fétide et hoivent des eaux croupissantes, c’est Ia figure
des voluptucux. Puis lc méme saint s’adresse & cux et
leur dit : O fous, ne voyez-vous pas que loul cela augmente
votre faim au ficu de Papaiser ? Hae potius famem provo-
cant quam extinguunt. Les hiens du monde sont des biens
apparens ct ne peuvent pas rassasier le cocur de ’homme.
Comedistis, et non estis satinti, (Agg. 1. 6.) C’cst pour-
quoi il désire d’acquérir & mesure qu’il posséde davan-
tage. Major, dit S. Augustin, pecunia ct avariticc fauces
non claudit, scd extendit. Tant que le voluplucux se vautre
dans Ia sordidité, it cst dégoiité et affané en méme temps 3
el comment le fumier et le plaisir des sens peurraicnt-ils
satisfaire notre coeur? Clest co qui arrive & Vambiticux qug
veul se rassasicr de fumier, puisque Pambitienx admire
toujours davantage ce qu’il n’a pas que c¢ qu’il possede.
Aprés avoir conquis (ant de royaumes, Alcxandre-le-
Grand se plaignait de ce qu’il lui manquail cncore les
états de quelques princes. Si les biens de ce monde con-
tentaicnl I'homme, les riches, les monarques seraieng
pleinciment heureux, mais Uexpérience prouve le contraire.
Salomon, en assurant qu’il ne s’était privé d’aucun des
plaisirs des sens, le dit lui-méme : Et omnia quee desidera-
verunt oculi mei, non negavi cis. (Eccl. 1. 10.) Mais mal-
gré cela, dit-il : Vanitas vanitatum et omnin vanitas. (thid.
1. 2.) Cela signific : Tout ce qui est dans cc monde n’est
quc vanité, mensonge ¢t folic.



202 PREPARATION

AFFECTIONS ET PRIERES.

O mon Dieu, qu’ai-je retiré des offenses que jevous ai fai-
tes, sicen’est des peines, des amerfumes, et des lourmens
pour Penfer! La doulear que jen éprouve ne me déplait
pas, elle me console méme puisqu’elle est un don de votre
gifice et qu’elle me fait espérer, d'apres ce que vous avez
dit, que vous voudrez me pardonner. Ge qui me lonrmente,
c’cst de vous avoir donné de Famertume, & mon Rédemp-
leur, vous (ui m’avez lantaimé. Je mdéritais, Seigneur ,
qque vous m’abandonnassiez dés lors 5 mais au licn de m’a-
bandonner, je vois que vous m’offvez le pardon ct qque vous
¢tes le premicr & me demander la réeonciliation. Oui, 6
mon Jésus, je veux faire Ia paix et je désire volre grice
plus que tout autre hien, Je me repens, 6 bonté infinie,
de vous avoir offense, je voudrois en mourir de doulear.
Ah! par cet amour (ue vous m’aver [¢moigné cn mourant
pour moi sur la croix, pardovnez-moi et recevez-moi dans
volre coeur. Ghangez le mien ot failes u’il vous cause
aulant de plaisir & 'avenir qu’il vous a cause de dégotit par
Ic passé. Par amour pour vous je renonce désormais &
tous les plaisirs que peut m’offrir {c monde, ct je prends la
résolution de perdre plutdt la vie que votre grice. Dites-
mol ce que je puis faire pour vous plaire, car je veux le
faire. Qucls plaisirs! quels honneurs! quelles richesses! Je
ne veux que vous, 6 mon Dicu, ma joie, ma grace, mon
trésor, ma vie, mon amour , mon fout. Ponnez-moi , Sei-
gneur, la grice de vous ¢ure fidele. Donnez-moi votre
amour, ¢t fuites de moi ce qu’il vous plaira. O Marie, ma
mére ¢l mon assurance aprds JGsus, recevez-moi sous
volre prolcction ¢l obicnez-moi tout de Dicu.



A LA MORT. 203

PEUXIEME POINT.

Salomon ne dit pas seculement que les biens de ce monde
ne sont que vanilé, qu’ils ne contentent pas, mais il ajoute
que cesont des peines ui affligent notre esprit. Ecce uni-
versn vanitas, ct afflictio spiritus. (Ecel. 1. 14.) Pauvres pé-
cheurs ! ils prétendent ¢wre heurcux avee leurs péchés, et
ils n’y trouvent qqu’amertume et remords. Contritio et in-
felicitas in viis corum, et viam pacis non coguoverunt. (Ps.
xiI. $.) Quelle paix! quelle paix! nous dit le Seigneur.
Non est pax impiis, dicitDominus. (s. xLvint. 22.) Le piéché
poric premicrement avee lui la terrcur de la vengeance
divinc. Quand queclqu’un a un cnnemi puissant, il ne
mange ni ne dort avee tranquillité; et celui qui a Dicu pour
cnnemi peut-il &tre dans la paix ? Pavor his qui operantur
malum. (Prov. x, 29.) Celwi qui cst dans le péché sent la
terre trembler ct le ciel gronder; comme il craint! Une
feuille qui tombe I'Cpouvante. Sonitus terroris semper in
auribus cjus. (Job. xv. 22.) 1 fuit toujours sans voir qui le
suit. Fugit impius, nemine persequente. (1. Cor. xxvur. 1.)
El qui donc le poursuit? Son péché méme. Cain, aprés
avoir ué sonfrére Abel, disail : Omnis igitur qui invenerit
me, occidet me. (Gen. 1v. 14.) Mais le Seigneur 'assura
que personne ne lui ferait de mal @ Dixiique ¢i Dominus =
Nequaquam it fiet; aussi, dit UEcriture, habitavit profu-
gus in terra. (Ibid.) 1 fuyait d’un lieu dans un antre. Qui
donc perséeutait Cain? n’élait-ce pas son péché.

Le péché porte en outre avee lui Ie remords de la con-
science, qui est un ver mdéchant qui ronge toujours. Le
misérable pécheur va au speclacle, dans les fotes, dans
les banquets : Mais tu cs dans la disgrice de Dicu, lui dit



204 PREPARATION

la conscience, ou vas-lu? Le remords de la conscience est
unc peine si grande en cette vie que beaucoup de gens se
sont donn¢ la mort pour s’en délivrer. Parmi ccux-la on
comple Judas, qui, comme 'on sait, se pendit de dé-
sespoir. On raconle qu’une aulre personne ayant tué un
enfant en concut une peine si vive qu’elle se jeta dans un
cloitrc; mais que ne (ronvant pas de paix dans la reli-
gion, clle se transporta devanlt le juge, confessa son erime
el se fit condamner & mort.

Qu’csé-ce qu'une ame qui vit hors de Dicu? Le Saint-
Esprit dit que ¢’est unc mer orageuse. I'mpius auten quast
mare fervens , quod quiescere non potest. (1.vir. 20.) Je le de-
mande, si vous élicz transporté dans un eoncert , dans un
bal, dans unc f¢tc; mais que vous fussicz suspendu par
les picds de manicre a avoir la @le en bas, pourricz-vous
jouir de ces plaisirs? Gestainsi qu’est ’homme dont 'ame
est sens dessus dessous au milicu des biens de cc monde,
mais sans Dicu. 11 mange, il boit, il danse, il porte de
beaux vétemens, 1l est comblé d’honneurs, 11 obtient cette
place, cette propriélé, mais il n’a pas Ia paix. Non est
pax impiis. La paix ne vient que de Dien, ¢t Dicu ne la
donne qu’d ses amis ¢l jumais 4 scs ennemis.

Les biens de cetle terve, dit S. Vincent Ferrier , sont de-
hors ¢t n’entrent jamais dans le cocuv : Sunt aque, que
non intrant illuc, ubi est sitis. Ce pécheur portera un bel
habit hrodé, un bean diamant au doigt, s¢'nourrira &
son goul; mais son pauvre cocur sera rempli d’¢pines et
de fiel, ¢t vous Ie verrez avec loutes ses richesses, ses
délices , scs plaisirs, élee toujours inguict, s’emporter &
Ia moindre contrariété, sec mettre en colére, ct ressembler
2 yn animal cnragé. Celui (ui aime Dieu, se résigne a
sa volonté dans le malheur et trouve la paix; mais celui



A LA MORT. 205

qui cst cnnemi de la volonté de Dieu ne peut pas faire
cela, et n¢ trouve jamais moyen de s’apaiser. Le mal-
heurcux sert Ie démon, il sert un tyran qui ’abreuve
de tristesse et d’amertumes. Dieu le lui annonce par ces
paroles effrayantes, lorsqu’il s’éerie : Eo quod non servie-
ris Deo tuo in gaudio, servies inimico iuo in fame, et
siti, et nuditate, ct omni penuria. (Deul. xxvii. 48.) Que
ne souffre pas ce vindicatil aprés s’Clre vengé, ce volup-
tucux aprés s’élre contenté, cel ambiticux, cet avare! Oh!
quels grands saints ils pourraicnt devenir, s’ils souffraient
pour Dicu ce qu’ils souffrent pour se¢ damner!

AFFECTIONS ET PRIERES,

" Oh! vie que j’ai perdue! Oh! si pour vous servir, 6 mon
Dicu, j’avais souffert les peines que j’ai endurées pour
vous offenscr, que de mériles n’aurais-je pas amassé pour
Ie cicl. Ah! Scigneur, pourquoi vous ai-je abandonné,
pourquoi ai-je perdu votre grace? pour des plaisirs em-
poisonnés, ct de courte durée, qui s¢ sont aussitdt dis-
sipés ¢l qui m’ont laissé le cocur plein d’épines et d’a-
mertumes. Ah! péchés, je vous ddieste, je vous mau-
dis mille fois, ct je bénis volre miséricorde, 6 mon Dieu,
ct la patience avee laquelle vous m’avez supporté. Je vous
aime, 6 mon Créateur ¢t mon Rédempleur, vous qui avez
donn¢ volre vie pour moi ; et puisque je yous aime, je me
repens de lout mon cocur de vous avoir offensé. O mon
Dieu, 6 mon Dicu, pourquoi vous ai-jc perdu? pourquoi
vous ai-j¢ échangé? je connais maintenant Ie mal que j’ai
faitet je prends la résolution de tout perdre , la vies’ille
faut, pluot que votre amour. Donnez-moi la lumiére,
Pére €lernel, par amour pour Jésus-Christ, faites-moi



206 PREPARATION

connailre le grand bien que vous Ctes et le néant des biens.
que le démon me présente pour me faire perdre votre
grice. Je vous aime, parce que je désire encore vous ai-
mer davaniage. Failes que vous scul soyez mon unique
pensée, mon unique désir, mon unique amour. J’cspére
toul dc votre bonté par les mérites de votre fils. O Marie,
ma meére, par Pamour que vous portez a Jésus-Christ je
vous pric de m’oblenir la lumidre ct la force de le servir
et de I'aimer jusqu'a la mort.

TROISIEME POINT.

Si tous les biens et tous les plaisirs du monde nc peu-
vent pas contenter le coeur de 'homme, qui done pourra
le contenter ? Dieu seul. Deleciare in Domino, et dabit tibt
petitiones cordis tui. (Ps. xxx. 4.) Le ceeur de Phomme
cherche toujours un bien qui le satisfasse. Il possede les
richesscs, les dignités, ct il n’cst pas encorc salisfait,.
parce que lous ces bicns sont finis, ¢t lul a éLé créé pour un,
bicn infini. Mais qu’il trouve Dicu, qu’il s'unisse & lui,
et il ¢st content, il ne désire plus rien. Delectarc in Domino,,
et dabit tibi petitiones cordis tui. S. Augusun ne trouva
jamais Ia paix tandis qu’il mena unc vie de plaisirs ; mais
quand il sc donna A Dicu, alors il Pavouait ¢l disait 2 Dieu:
Inquictum est cor nostrum. O mon Dicu, disait-il, je con-
nais mainlcnant que toul cst vanité et douleurs ¢t que
vous scul ¢éles la veaie paix de Vame. Dura sunt omnia, ¢t
i solus requies. Elant ensuile maitre de son plaisir, il
s’éerinit : Quid quaris, homuncio, quarendo bona? Quere
unum bonum, in quo sunt ommia bona. Le roi David,
aprés avoir péché, allait 3 la chasse, sc promenaitdans ses
jardins, s’adonnail aux plaisirs de la table et & tous les



A LA MORT. 207

délassemens d’nn roi ; mais les festing, les jardins, et loules
les créatures qu’il faisait servir & ses plaisirs lui disaient
David, hous ne pouvons pas tccontenter? Non, non, nous
ne pouvons pas Le satisfaire. Ubi est Deus tuus? Va trouver
ton Dicu, lui seul peut (e satisfaire. C’est pourquoi David
ne faisait que verser des larmes au milicu de ses délices 3
Fuerunt mihi lacrymee mew panes die ac nocte : dum dicitur
mihi quotidie : Ubi est Deus tuus? (Ps. x11. 4.)

Oh! eomme Dicu sait au contraire satisfaire les ames
fideles cui 'aiment! 8. Francois d’Assise ayant tout aban-
donndé pour Dicu, s¢ lrouvant sans soulien, couvert de
haillons, mort de froid, exténué de faim en s’éeriant ¢
Deus meus ¢t omnia, s¢ croyait dans le ciel. S. Francois
Borgia ¢tant religieux dormait souvent sur la paille pen-
dant scsvoyages, mais alors il en ¢prouvait tant de conso-
lation cuu’il n’cn pouvait dormir. 8. Philippe de Néri avait
aussi tout abandonnd; mais Dicu lui envoyait tant de con-
sofation que lorsqu’il allait au lit, il s’¢eriait : C'en est
assez , O mon Jésus, laissez-moi dormir. Le pere Charles
de Lorraine jésuite, de Ia maison de Lorraine, élant dans
sa cellule, sc mettait & danser de plaisir. S. Francois Xa-
vier, ¢lant aux Indes, se découvrait Ja poitrine et disait:
Sat est, Domine : Asscz, Seigneur, ne me donnez pas plus
de consolation que mon cceur n’en peui supporier. Sainte
Thérése disail qu’une goutle des consolations célestes
donnc plus de contentement que tous les plaisirs ct les
divertissemens du monde. Les promesses de Dieu ne peu-
vent pas manguer de donner A ceux gui abandonnent les
biens de ce monde pour P'amour de lui le centuple de
paix ¢t de contentement méme, en celte vie : Qui relique~
rit domuin, vel fratres , etc....propler nomen meum, centi-
plum accipict, ctvitam eeternam possidebit. (Malth, xix, 29.)



208 PREPARATION

Qu’allons-nous donc chercher? Allons a Jésus-Christ,
qui nous appelle ct qui nous dit : Venite ad me omnes ,
qui laboralis et oncrati estis, ¢t cgo reficiam vos. (Matth.
x1. 29.) Une ame qui aime Dicu trouve celle paix qui sut-
passe tous les plaisirs et toutes les satisfactions que peu-
vent donner les seus et le monde : Pax Dei, quaz exsupe-
rat omnem sensum. (Phil. 1v.7.) Les Saints, il est vrai,
souffrent dans cette vie, car Ja terre est un licu de soul-
france ¢t Pon ne peat mériter sans souffrir : mais S. Bo-
naveniurc dit que Vamour divin est semblable au miel
qui rend douces ct aimables les choses les plus amndéres.
Cclui qui aime Dicu aime sa volonié et se réjounit cn es-
prit au milicu des amertumes ; car, cn les cmbrassant,
il sait qu’clles lui plaisent ¢t qu’elles Ie charment. Oh
Dicu, les pécheurs veulent mépriser Ia vie spiritucllc
sans I’éprouver ? Vident crucem , sed non vident wunctionem,
dit S. Bernard ; ils n’apercoivent que les mortifications
que souflrent les véritables amans de Dicu et les plasirs
dont ils s¢ privent; mais ils ne voient pas les délices
spirituclics dont Je Seigneur les favorise. Oh! si les pé-
cheurs goutaient un pea la paix dont jouit pleincment
une ame qui naime que Dicu! Gustale et videte, dit Da-
vid, quam suavis est Dominus. (Ps. xxx11.) O mon frére,
commencez a fire Ja méditation tous les jours, & com-
municr souvent, a visiter le rés-saint sacrement. Commen-
cez 3 abandonner le¢ monde, & revenir & Dicu, ¢l vous
verrez (que le Scigneur vous donnera plus de consolations
dans Ie temps que vous reviendrez & lui que le monde:
lui-méme nc vous en a apporté avec Lous SCS AMUSCINCNS,
Gustate et videte. Celui qui ne 1'éprouve pas, ne peud pas
comprendre quel cst le contentement d’une ame qui aime
Dieu,



A LA MORT. 249

AFFECTIONS ET PRIERES.

O mon Rédemplear, comme jai ¢é aveugle par le
passé de vous abandonner, vous, bicn infini, source de
toule consolation pour les miseres ¢t les courtes satisfac-
tions des sens ! Je suis élonné de monaveuglement ; mais je
suis encorc plusélonné de votre miséricorde, qui m’a sup-
poriéavoe tat de honté. Je vous remercie de m’avoir faig
connaitre ma folie et Pobligation que j’ai de vous aimer. Je
vous aime, 6 mon Jésus, de loulc mon ame, ct je désire
vous ammer de plus en plus. Augmentez mon désir ct
mon amour. Embriscz-moi d’amour, 6 amabilité infi-
nic, quiavez fait tant pour que je vous aime ct qui désirez
mon amour : Si vis poles me mundare. Ah ! mon Rédemp-
teur, dépouillez mon coeur de tant d’affections impures
(qui m’empéchent de vous aimer comme je le voudrais.
J¢ wai pas la force de faire que mon coeur ne bride que
pour vous et qu’il n'aime que vous. Cette force,iln’y a
que volre grice qui la donne, elle qui peut tout ce qu’elie
veut. Détachez-moi de toul, chasscz de mon ame loulc
affection gui n’cst pas pour vous, et filcs que je sois lout
a yous. J¢ me repens par-dessus tout de tant de déplaisirs
(ue je vous ai causés, ct je prends la résolution de consa-
crer les jours qui me restent A votre saint amour ; mais
c’esl & vous A opérer. Failes-lc par ce sang que vous avez
répandu pour moi avee tant de douleur et tant d’amour.
Faites pour la gloire de votre puissance que mon ceeur,
qui a ¢¢ pendant un certain temps rempli d’affections
lerrestres, soit lout enflaimmé d’amour pour vous, 6 bien
infini. O mére du bel amour, rendez-moi par vos pricres ,
comme vous avez loujours €Lé, tout bralant de charité
pour Dieu.



210 PREPARATION

VINGT-DEUXIEME CONSIDERATION,

Des mauvaiscs habitudes.

Impins cum in profondum venerit, conlemnit. (Pr. xvui. 3.)

PREMIER POINT.

Un des plus grands dommages que nous a portés le
péehé d’Adam, c’est le penchant au péché. Lapotre gé-
missait en se voyaml aiguillonné par la concupiscence et
poussé vers le mal qu'il abhorrait : Video aliam legem in
membris meis... captivantem me in lege peceati. (Rom.
vir. 23.) De la vient que nous, quisommes infcetés de cetle
concupiscence et entourés de tant d’cnnemis qui nous
poussent vers e mal , nous arrivons avec tant de peinc &
fa patric bienheureusc sans avoir commis quelque faute.
Cette fragilité humainc unefois reconnuc, je fais celte de-
mande. Que diriez-vous d'un voyageur ui, devant pas-
ser Ia mer pendant une grande tempéie, sur une barque
2 demi pourric, voudrail charger d’un poids capable &
lui scul, méme hors le temps d’orage, de faire couler &
fond le fréle esquif, que pensericz-vous sur le danger de
cct homme? Appliquez cet exemple & un homme qui 2
de mauvaises habitudes, ct qui devant traverser Ja mer de
celie vie (mer oragcuse ou tant de gens font naufrage)
sur unc barque pelite ¢t pourric commme notre chair a
laquelle nous sommes unis, voudrait la charger de péchés
d’habitude, 11 cst tres-difficile que cethomme se sauve, car



A LA MORT. 214

les manvaises habitudes aveuglent Pesprit, eadurcissent
le cocur, ¢t le rendent obsting juscqu’a Ja mont.

Et d’abord Jes mauvaises habitudes aveuglent, Pour-
quoi lfes Saints demandent-ils Ia lumicére & Dieu, et
pourquoi craigneni-ils de devenir les plus grands pé-
cheurs de la terre? Parce (qu’ils savent que st une fois ils
viennent & perdre la vie, ils peuvent commettre beaucoup
de crimes. Pourquoi encore tant de chrétiens ont-ils voulu
vivre obstinément cans le péché jusqu’a ce qu’ils aient &(é
damncs? Excecavit cos malitiv corum. (Sap. w. 21.) Le
péché lenr a enlevé la vue, et c’est par-1a qu’ils sc sont
perdas. Chaque péché porte avee soi Paveuglement. Et &
mesure que Te nombre des péchés s’aceroit, la céeité aug-
mentc. Dicu est notre lumiére, I'ame cstdoncd’autlant plus
aveugle (u’elle s’¢loigne de Dicu : Ossa e¢jus implebuniur
vitiis. (Job. xx. 11.) De méme que la Jumidre du soleil
ne peul pénétrer davs un vase rempli de lerre, de méme
aussi la Jumidre divine ne peul pénétrer dans un cocur.
rempli de vices. Cest pour ccla ¢ue l'on voit trop
souvent des pécheurs fatigués pevdre la lumiére, aller
de péché en péché, et nc penser plus A s’amender : In
circuitu tinpii ambulobunt. (Ps. xt. 9.) Ces malheureux
tombés dans cette fosse vbscure ne savent que pécher, ne
parlent que de péchés, ne pensent qu’d pécher, et agis-
sent comme §’ils ne savaient plus que le péehé est un
mal : Ipsa consuetudo mali, dit S. Augustin, non sinit
peceatores videre malum quod faciunt. Ainsi ils vivent
comme s’ils ne croyaient plus qu’il y a un Dicu, un pa-
radis , un enfer, une ¢lernité.

Le péché qui d’abord vous faisait horreur, par Ieffet
de I'habitude,, ne vous parait plus si terrible : Pone illos,
ut rotam, et sicut stipulum ante faciem venti. (Ps. LXXXIT.



212 I'REPARATION

44.) Voyez , dit S. Grégoire, avee quelle facilit un brin
de paille cst emporté par un léger zéphyr; ainst souvent
vous verrez (el qui, avant de lomber, résistail aun moins
quelque temps wux (entations et qui lutait avee elles,
ayant de mauvaises Labitudes retomber & chaque (enla-
tion, & chaque occasion. Pourquoi cela? Parce quc les
mauvaises habitudes lui ont enlevé la Jumiére. S. An-
sclime dit que le démon fait avee certains pécheurs comme
fait cclui qui tent un oiscau attaché par un fil et qur
le laissc voler, mais ui , lorsqu’il Ie veut, le fait tomber
a lerre. Tels sont, dit le méme saint, les chirélicns qui
ont dc mauvaises habitudes : Pravo usu irretiti ab hoste
tenentur , volanics in cadem vitia dejiciuntur. (Ap. Edinor.
in vila, lib. 2,) I1 y cn a méme, ajoute S. Bernardin de
Sicnne, qui péchent sans avoir d’occasion. Ce saint dit
que ceux qui ont de mauvaises habitudes sont comme des
moulins & vent qui lournent & lout venl, rolantur omni
vento, qui tournent, quoiqu’il n’y ait pas de grains &
moudre, ¢l quoique le meunier ne le veuille pas. Voyez
un de ces chrétiens, il a de mauvaises pensées sans oc-
casion, sans cn prendre plaisir, sans l¢ vouloir, par la
scule force de I'habitude: Dura res est consuctudo , dit
S. Jean Chrysosidome, quaz nonnunquam nolentes commit-
tere cogit illicita. Oui, car, comme dit S. Augustin, les
mauvaises habitudes deviennent unc nécessilé s Dum con-
suetudini non resistitur, facta est necessitas. EL S. Bernar-
din ajoute : Usus vertitur in naturam : ct de méme qu’il est
nécessaire & ’homme de respirer, dc méme 11 est néces-
sairc i ccux qui ont contracté de mauvaises habitudes ct
qui sont les csclaves du péché, de retomber sans cesse.
3’ai dit les esclaves, caril ya des serviteurs gui vous ser-
vent moyennant un salaire, ct il y ades esclaves qui vous



A LA MORT. 213

servent sans salaire ; il v a des misérables qui sont au
nombre de ces derniers, ils péchent sans ¢prouver aucun
plaisir.

Impius cum in profundum vencrit, contemnit, (Ps. xvur.
3.) S. Chrysostome applique ce texte a celui qui a de
mauvaiscs habitudes , ¢t qui ¢lant dans les éncbres mé-
prisc les corrections, les prédications, Ics censures, 1’cn-
fer, Dicu, loutl, en un mot, ¢t resscmble & ce matheu-
ycux oiscan de proie qui, pour nc pas abandonner le
cadavre qu’sl dévore, préfere se aisser tuer par les chas-
scurs. Le ptre Rempil raconie qu’un homme condamné
a mort, en allant au supplice, leva les yeux, vit une
jeunc fiille et consentit & unc mauvaise pensée. Le pére
Gisolfe raconte aussi qu’un blasphémaleur qui élait con-
damn¢ & mort prononca un blasphéme au moment méme
ot 1l fut jeté au bas de I'échelle, S, Bernardin dit gu’il ne
scrt de rien de pricr pour ccux qui ont de mauvaises ha-
bitudes, et qu’il faut seulement les plaindre comme dam-
nés. Gomunent, en cffet, pourraient-ils sortir de leur pré-
cipice, §'ils n’y voient plus? I faut un miracle de la
grace. Les yeux de ce mathcurcux ne s’ouvriront que dans
I'enfer, quand il scra inutile de les ouvrir et qu’ils ne
pourront que pleurer amérement leur folic.

AFFECTIONS EY PRIERES.

O mon Dieu, vous vous &tes plu & me combler de
bienfits, plus que vous n’avez fail & Pégard de lous les
autres, ¢l 1noi j'ai surpassé, cn vous oflensant el en vous
injuriant, plus que toule aulre personne quc je con-
naisse. O cocur navré de doulcur de mon Dien, vous qui
sur la croix fates st afftigé et st tourmenté & la vue da



214 PREPARATION

mes péchés, donnez-moi par vos mériles une connais-
sance parfuite et unc profonde doulcur de mes pichés, Ah!
mon Jésus , jesuis rempli de défauts, mais vous &tes tout-
puissant, ct vous pouvez me remplir de voire saintamour.
Je me confic en vous qui &tes la bonté et Ia miscricorde
infinic. J¢ me repens, & souverain bicn, de vous avoir
offens¢ 3 ah! plit & Dicu que je fussc mort ct que je ne
vous cusse jamais offenst! Je vous ai oublié, mais vous
vous Cles souvenu de moi, je le vois & 'aide de cette lu-
micre avee laguelle vous éclairez mes pas. Puisque vous
me donnez Ta lmmicre, donnez-inoi aussi Ia forece de vous
¢tee fidele. Je vous promets de mouris mille fois phatot
que vous fuir jamais plus; mais je mets (oule mon espé-
rance dans vole secours : Inte, Domine, sperari; non con-
fundar in @ternum. En vous jespere, 6 mon doux Jésus,
de nc plus me voir en butle & Ia confusion du péché, ni
privé de votre grace. In te, Donane, speravi; non confun-
dar in eeternum. J¢ me lournc aussi vers vous, 6 Maric, ma
mére. Je me repose sur volre intercession, & mon cspé-
rance, pour ne plus me voir Pennemi de votre fils. Ah!
supplicz-le qu’il me fasse plutdl mourir avant que je ne
tombe dans cetle allrcuse disgrace.

DEUX1EME POINT.

De plus, les mauvaises habitudes nous endurcissent
Cor duwrum cfficit consuetudo peccundi. (Cornelius a Lapide.)
Dicu permet cela en punition des résistances (que nous
avons opposées & sa voix. L’apotre dil que le Scigneur,
cujus vull miserctur, et quem vult indurat. (Rom. 1x. 18.)
S. Augustin développe cetie pensée : Obduratio Dei est nolle
misercri, Mais ce n’cst pas assez pour Dicu d’endurcir celui



A LA MORT. 215
qui 2 de mauvaises habitudes , il Tui enléve Ia grace, en
punition des ingratitudes qu’il a commiscs envers Ia grice.
Et son ceeur reste dans sa duretlé, et devieni comme un
rocher : Cor ¢jus indurabitur tanquam lapis, et stringetur
quasi malleatoris incus. (Job. xrr. 45.)De I vient que tan-
dis que les autres s’altendrissent, ct pleurent en songeant
aux rigucurs des jugemens de Dieu, aux supplices des
damnés, 2 la passion de Jésus-Christ; celui qui a de
mauvaiscs habitudes n’en est pas pour ccla ¢ému; il
n’y pense qu’avec indifférence, comme si ¢’élaient des
choscs qui ne le regardent pas; et il deviendra insensi-
ble A toules ses faules : Et stringctur quasi mallectoris
incus.

Aussi les morts subites, les bemblemens de lerre, Ie
tonnerre, la loudre, ricn ne I'épouvante; pluidt que de
le ranimer et de le faire revivre, tout cela prolongerait
encore le sommeil de mort dans lequel il est plongé: Ab
increpatione tua , Deus Jacob , dormitaverunt. (Ps. 1.xxv.7.)
Peu-a-pcu cclui qui est livré & de mauvaiscs habitudes
n’éprouve plus de remords de conscience. Les péchds
les plus ¢énormces ne lui semblent rien @ Peceata quam-
vis horrende , dit S. Auguslin, cum in consuetudine ve-
niunt , parva aut nulle esse videntur. On rougit naturel-
lement lorsqu’on fait le mal, mais, dit S. Jérome, les pé-
cheurs ne rougissent pas cn péchant : Qui ne pudoren: qui-
dem habent in delictis. S. Pierre lcs compare aux pourceaux
qui s¢ vautrent dans la boue: Sus lnta in volutabro lusi.
(L. Pet. 1. 22.) De méme que le pourceau se vautrant
dans la boue ne sent pas la puantcar qu’elle exhale, de
méme aussi 1o pécheur d’habitude est lescul qui ne sente
pas la mauvaise odeur qui révolte lous Jes autres. Cette
fange lui a enlevé méme T'usage de la vue, Qu'y a-tl



216 PREPARATION

done de si élonnant, dit S. Bernardin, qu’il ne se ravise
pas quand bicu lc fiappe? Populus immeryit se in peccalis,
sicut sus in volutabro Iuti; quid mirum si Dei flagellantis
Jutura judicia non cognoscit.(S. Bern. Sen. p. 2. pag. 182.)
D’ou il arrive qu’au licu de s’altrister de ses péchdés, il
s’en réjouit, il en rit, il s’cn vante : Letantur cum
malefecerint. (Prov. 1. 14.) Quasi per risum stultus opera-
pur scelus. (Prov. x. 23.) Que sont ces marqucs de cel en-
durcissement diaboligque ? Ce sont, dit S. Thomas de
Villencuve , des signes de damnation : Induratio, demna-
tionis indicium. O mon frére, tremblez, ot craignez qu'il
ne vous areive la méme chose. Si vous vous éles laisse
aller & quelque mauvaise habitude, tichez d’en sortir dés
i présent, car Dicu vous appelle. Et puisque vous avez
encore des remords de conscience, réjouissez-vous-en , car
c¢’est signe que Dicu ne vous a pas abandonné. Mais cor-
rigez-vous cl amendez-vous vilc, car si vous ne lc failes
pas, volre plaie se gangréncra et vous serez perdu.

AFFECTIONS ET PRIERES.

Seigneur, comment pourrais-je vous remercicr, comme
jele dois, de tant de grices que vous m’avez faites? Que de
fois vous m’avez appelé et que de fois je vous ai résisté! Au
licu d’¢tre reconnaissant , au licu de vous aimer, puisque
vous m’avez délivee de Venfer ct que vous m’avez appelé
avec tan{ d’amour, j’ai continué & provoquer votre indi-
gnation, en redoublant d’injures. Non, 6 mon Dicu, je
ne veux plus outrager voire paticnee; ¢’cst assez vous avoir
offensé. Vous seul, quiétes Ia bonté infinie, avez pu me
supporier jusqu’aujourd’hui. Mais jec vois que vous ne
pouvez plus me supporter désormais ; €l YOUS avez Iaison



A LA MORT. 247

sans doute. Pardonnez donc, Scigneur,  mon souverain
bien, toules les injures gue je vous ai faites. Je m’en re-
pens de tout mon coeur ; ¢t je me propose de ne plus vous
offenser a l'avenir. Eh quoi! peut-ttre continuerai-je 2
vous irriter? Ah! o Dicu de mon ame, apaisez-vous 2
mon ¢gard, je vous cn conjure, non pour mes mériles ,
car je nc suis digne que de chitiment ct de Penfor, mais
par les mérites de votre fils, mon Rédempteur, dans le-
quel je mets loute mon espérance. Par amour pour Jésus-
Christ, recevez-moi dans votre grice, ¢t donnez-moi la
persévérance dans votre amour. Détachez-moi des affee-
tions impures et entraincz-moi tout enticr vers vous. Je
vous aime, O Dicu puissant, véritable amant des ames,
vous (ui &les digne d’'un amour infini. Ah! plat au cicl
quc je vous eusse toujours aimé. O Marie, ma mére, fai-
tes que dans cetle vie qui me resic, je n’offense plus votre
fils, mais que jelaime et que je pleure les déplaisirs que je
Jut ai donnds.

TROISIEME POINT.

(uand Ia lumicre sera perdue et que le coeur sera en-
durci , le pécheur {era probablement une mauvaise fin, ct
mourra obstiné dans son péché : Cor durum habebit male
in nevissime. (Eccl., 111, 27.) Les justes continueni 3 mar-
cher dans une voic directe : Rectus cellis justi ad ambud i:-
dum. (Is. xxv1. 7.) Et le pécheur d’habitude, aucontrzirs,
va ioujours cn toumant : In circuitu impii ambulabuns.
(Ps. x1. 9.) 1ls laissent le péché par instant, mais ils y
retombent. C’est & ceux-la que S. Bernard annonce a dam-
nation : Ve homini, qui sequitur hune circuitum. (Scrm.
12. sap. Psal. 90.) Mais, dira quelqu’on : Je veux e

i, 10



218 PREPARATION

corriger avant de mourir. Mais c’est 1a la difficulté ; un
péehear d’habitude se corrige rarcment méme dans la
vicillessc : Adolescens juxta viam suam , dit le Saint-Esprit,
ctiam cum senuerit non recedet ab ca. (Prov. xxu. G.) La
raison en ¢st, & ce que dit S. Thomas de Villeneuve (Con.
&. Dan. gueest. 4.), que notre force cst bien faible : Et
erit fortitudo nostra wt fuvilla stupee. (Is. 1. 31.) De 1a vient,
selon le méme saint, que Pame qui est privée de la grice
nc peut pes demeurer sans pécher de nouveau : Quo fit ut
anima a grotia destitula div condere ulteriora peccata non
possit. Mais, outre cela, quelle folic de la part de celut
qui voudrail jouer et perdre volontairement tout son bien,
en esptrant de sc ratiraper & Ia partic prochaine? Eh bien !
c’est Ia Ia folic de coux (ui continuent A vivre dans le
péché, et (ui espérent ensuite de porter remeéde i tout au
dernier moment de la vie. L'Ethiopien ou le léopard
peuvent-ils changer la couleur de leur peau? Et comment
pourra-t-ilmenerune bonne vie celuiuia ¢u pendant long-
temps de mauvases babitudes : §i mutare potcst Athiops
pellem suam, aul pardus varielates suas, et vos poteritis
benefucere cum didiceritis malum. (Jer. xur. 23.) De Ja vient
que le pécheur d’hibitude s’abandonne enfin au  déses-
poir et finit ainsiscs jours : Quivero mentis cst dura , cor=
ruet in malwn. (Prov. sxviu. 14.)

S. Grégoire s’¢erie au sujet de ce passage de Job : Con-
cidit me vulnere super vulnus, irruit in me quasi gigas. (Yob.
xvr, 16.) 5i P'on est assailli par un ennemi, & la premiére
blessure on a asscz de force pour résister ¢t pour s¢ dé-
fendre encore; mais, 4 mesure que Pon recoit dos bles-
sures, on perd scs forces ¢t T'on reste enfin sur la place.
C’est ainsi gue fait le péché. A la premidre et i la scconde
fois , il reste quelque force au pécheur (celle de la grice



A LA MORT. 219
qui aide); mais s’il continuc a pécher, le péché de-
vient comme un géant : Irruit quasi gigas. Corhment ,
lorsque le pécheur se trouvera si faible et fatligué de tant
dc coups, pourra-t-il éviter Ta mort? Le péché , dit Jéré-
mic, cst comme unc grande picere (ut opprime 'ame =
Et posucrunt lapidem super me. (Thren, 1. 53.) 1l est
aussi difficile & un pécheur d’habitude, dit S. Bernard ,
de se relever qu’il est possible & un homme cnseveli sous
un grand rocher de Ie repousser cf de s’en débarrasser
Difficile surgit, quem moles malee consuctudinis premit.

Suis-je donc réduil au désespoir, dira un pécheur d’ha-
bitude? Non, non, vous n’éles pas réduit au désespoir, si
vous voulez vous corriger. Mais quelqu’un a dit que dans
les maladics violentes il {allait aussi employer des remé-
des violents : Prazstat in magnis morbis ¢ magnis auxiliis
initium medendi sumere. (Card. in Matth. cap. 16.) Si
un médecin disait 3 un walade qui refuse de prendre
des remedes, parce qu’il conmait la gravité de sa mala-
die: Mon ami, c’en cstfail de vous, si vous ne prenez pas
tel remede. Que dirait Ie malade? Apportez, dirait-il, je
veux le prendre tout, car il y va de ma vie. Chrétien, je
vous dis la méme chose; si vous é&tes dans 'habitude de
quelque péché, vous ¢ies bien mal, el vous &les du nom-
bre de ces malades qui rare sanantur, comme dit S. Tho-
mas dc Villeneuve; vous &tes prét de vous damner. Si
vous voulez vous gudrir, cependant vous le pouvez; mais
n’aticndez pas un miracle de la grice : il faut, de volre
cOté, cnlever les occasions, fuir les mauvaises sociélés ,
et vous recommander & Dicu pendant vos tentations : met-
tez en pratique les moyens gue je vous donne : confesscz-
vous souveul , [ailes tous les jours une lecture spirttuclle,
soyez dévol envers la Sainic Vierge ; pricz-la sans cesse



220 PREPARATION

de vous oblenir la force de ne plus retomber. Failes-vous
violence, autrement In menace quele Seigneur adresse aux
obslinés tombera sur vous : Inpeccato vesiro meriemint.
(Fo. vur. 21.) Et si vous n’apporiez pas remade aujour-
d’'hui que le Scigneur vous donne ses lumicres, il sera
difficile pour vous &’y rémedicr plus tard. Entendez Dicun
qqui vous cric : Lasare, exi foras. Malhcurcux pécheur déja
morl, sortez de Ia fosse obscure de votre vie désordonndée.
Iitez-vous de répondre et de vous donner & Dicu; et
craignez que ceci ne soit le dernier appel de la part de
Dicu.

AF¥ECTIONS ET PRIERES.

Ah! mon Dieu, pourquoi atiendre que vous m’aban-
donniez de volre propre mouvement ¢l ue vous mc jet-
ticz dans I'enfer. Alv! Scigneur, atiendez-moi, cav je veux
changer de vic el me donner a vous. Dites-moi c¢ que j'ai
A fairc, car je veux le faire. O sang de Jésus , aidez-moi.
O Maric, avocate des pécheurs, sauvez-moi; ¢t vous,
Pére clernel, par les mérites de Jésus ct de Marie, ayez
pitié de moi. Je me repens, 6 Dien de bonié infinie, de
.vous avoir offcnsé ct je vous aime par dessus tout. Par-
donnez-moi par amour pour Jésus-Christ, ct donnez-moi
volre amour. Failes encore que je craigne de me perdre,
si je vous offense de nouveau. Eclairez-moi, Scigneur,
éelairez-moi, et fortificz-moi. Yespeére tout de volre misc-
ricorde. Vous m’avez fait tant de graces quand j’étais ¢loi-
ané de vous, et j’esplre bien davanlage maintenant que
je reviens & vous avee la feime résolution de n'aimer
(jue vous. J¢ vous eime, & mon Bicu , mavie, mon tout.
Je vous aime aussi, vous, Maric, 6 ma mére, jo vous re-



A LA MORT. 221
mets mon ame. Préservez-la par votre inlercession de re-
lomber dans la disgrace de Dicu.

VINGT-TROISIEME CONSIDERATION.,

Des pi€ges que le démon tend dans Vesprit des pécheurs.

(Quoique nous ayons développé dans les considérations
précédentes quelques sentimens dont nous parlons ici,
nous avons cru convenable cependant de les rassembler,
afin de combatire avec plus de force les erreurs ordinaires
dont le démon se sert pour faire retomber les pécheurs.)

PREMIER DOINT.

Figurons-nous cu’un jeunc homme ¢ui est tombé dans
dos péchés graves s’en soil déja confessé et qu’il ait recou-
vré la grice de Dieu. Le démon le tente de nouveau; le
jeunc homme résisic d’abord , mais plus tard il balance,
cr 'ennemi lui tend des piéges. Jeune homme, dit-il,
réponds , que veux-tu faire ? Veux-tu pour un misérable
contentement perdre cetie grice de Diea que tu as acquise
et qui vaut plus & clle seule que le monde entier? Veux-
 ¢erire toi-méme ta sentence de mort élernelle, et e
condumner a briler éternellement dans Penfer ? Non , me
dis-tu, je ne veux pas me damner, je veux me sauver
au contraire ; mais si je commels ce péché, je m’en con-
fesserai. Voila e premier piége du tentaieur. Tu me



22

dis donc que tu Ucen confesseras plus tard , mais déja
tu perds lon ame. Repondez-moi, si vous aviez dans
vos maius un bijou du prix de mille ducats, le jettericz-
vous dans un f(leuve en disant : Plas tard je Ie chercherai
avee soin el je le trouverai ? Votre ame cst ce bijou que
vous (enez entre vos mains ; Jésus-Christ ['a rachetée de
son sang , ¢l vous la julez volontairement dans Penfer
( puiscue par Ie péché vous vous damnez, sclon loule jus-
tice), et puis vous diles : Mais j'cspore Ja recouvrer par la
confession. EL si vous ne la recouvrez pas? Pour la re-
couvrer il fautavoir unc véritable contrition qui est un don
de Dicu; et si Dieu ne I'nccorde pas? et si lamort vient ct
(ue vous n’aycz pas le:temps de vous convertir?

Vous dites que vous ne passercz (u'une scmaine dans
cel ¢latel que vous vous convertirez j L (ui vous a promis
cetlesemaine? Vous dites encore que vous vous confesserez,
demain ; mais qui vous a promis ce jour de demain ? Cras-
tinum Dcus non promisit, dit 8. Auguslin, fortasse dabit,
et fortasse non dabit. Ce jour de demain, Dicu ne vous
Fa pas promis; peut-éire vous Ie donncra-t-il, peut-
elee vous le refusera-t-il comme & tant d’auntres qui
se sonl couchés bien portans et qui Ie lendemain matin
ont ¢L¢ trouvés morts dans leur lit. Combicn de pécheurs
n’a-t-il pas fait mourir ¢t n’a-1-il pas cnvoyé en enfer au
moment méme ou ils consommaient le crime! Et si on
en agit ainsi envers vous, comment pourrcz-yous porter
veméde & votre perte élernelie? Sachez qu’avec cesinols,
Je m’en conlesserai ensuite, le démon a envoyé des mil-
licrs de chréticus cn enfer, car on trouverait difficilement
un pécheur réduit & un désespoir tel u’il voulut se dam-
ner; mais en péchant il le fait dans Pespoir de se con-
fesser : c’est ainsi cependant que (ant de misérables se

b

PREPARATION



A LA MORE. 2235

sont damnds, et qu’ils ne peuvent plas aujourd’hui porter
reméde & leur malheur.

Mais vous dites : J¢ crains de ne pas-résister & cetle
tentation, C’est le sccond piége que tend le démon. II!
veut vous faire croire que vous n’avez pas la force de ré-
sisler aux passions présentes. Il faut d’abord que vous
sachiez que Dicu est fidéle, comme le dit Papotre, et
qu’il ne permet jamais que nous soyons lentés au-dessus
de nos forces : Fidelis autem Deus est, qui nen patictur vos
tentari supra id quod patestis. (1. Cor. x. 13.) De plus, je
vous le demande, si vous doulez mainilenant que vous puis-
sicz résister, comment plus tard aurez-vous de¢ la confiance
dans vos forces? Plus tard Pennemi ne manquera pas de
vous engager & commetire d’autres péchés, et alors il sera
plus fort que vous ct vous plus faible qu’auparavant. Si
Yous nc croycz pas éteindre & présent cetic flunme , com-
ment pourrez-vous venird hout de U'éleindre quand elle
sera plus grande ? Dicu m’aidera , diies-vous , mais Dieu
vous aide aussi maintcnant ; ¢t pourquoi ne voulez-vous
pas résister aujourd’hui ? Vous espérez donce peut-Glre que
Dicu vous accordera plus de secours ct plus de gricesquand
vous aurcz commis plus de péchés? Si vous désirez plus
de secoursct plus de foree, pourquoi ne les demandez-vous
pasd Dicu ? Doutez-vous donc de la fidélité de Dieu, Jui
qui vous a promis de vous accorder toulce guc vous lui
demandcrez! Petite et dabitur vobis. ( Math. vi.7.) Dicu
n’cst jamais en défaut, recourcz i lui et il vous donnera la
force de résister. Dcus impossibilia non jubet, dit le con=
cile de Ticnte, sed jubendo monet et facerc quod possis,
et petere quod non possis, ct adjuval ut possis. (Scss. Vi.
¢. 13.) Dicu ne¢ commandc rien d’impossible ; mais en.
nous imposant des devoirs, il nous avertit que nous pou-



TOA PREPARATION

vons Jes remplir avee Ie secouss actuel (u’il nous denne;
et lorsgue ce secours ne suffit pas, 1 nous exhorte encore
a en demander de plus grands ; ¢t, si nous le demandons,
1} ne mangque jamais de nous I'accorder.

AFFECTIONS ET PRIERES.

Fst-ce done parce que vous avez cu tant de honté pour
mai qque jai e tant dingratitude A voire ¢gard ? Nous
avons hutté & nous deux 3 moi je vous fuyais ¢t vous couricz
aprds moi 3 vous me comblicz de biens et moi je ne répon-
dais qu’en faisant du mal. Ah! Seigneur, quand ce ne
cerait que par rapport a la bonté que vous avez cue pour
moi, je devrais devenir amourcux de vous, puisque &
mesure que jaugmente le nombre de mes péchés, vous
nussi vous augmentez celui de vos grices. Ou donc ai-je mé-
rit¢ Ia lumiére que vous me donnez ? Scigneur, je vous en
remercic de (out mon coeur, el j espére un jour vous i re-
mercier dans le ciel pendant Péternité. Pesptre dans Pef-
ficaeilé de volre sang que je me sauverai; et je Pespore
sans la moindre crainte , puisque vous avez Cié€ si misé-
ricordicux envers moi. Jespire aussi que vous me don-
nerez Ia force de ne plus vous trahir. Je me propose,
moycnnantvolre grice, de mourir mille fois plutdt que
de vous offenser de nouveau. Pendant les jours qui me
restent & vivre je veux vous ammer. E( comment n'aiine-
rai-jc pos un Dicu «ui , aprés s’¢lre live¢ a la mort pour
mol, m’a supporlé avee lant de paticnce malgré loules
Yes injures que je Ini ai faites? O Dieu de mon amne, je
m’cn repens de toul mon coeur et je voudrais en mourir de
douleur. Mais si par le pass¢ je me suis détourné de vous,
maintenant j¢ vous aime par-tessus lout; je vous aime



A LA MORT. 225

plus que moi-méme. Pere élernel , je vous en conjure
par les mérites de Jésus-Christ , secourez un malhcureux
pécheur qui veut vous aimer. Maric, mon espérance, aidez-
moi, obtenez-moi Ia grice de revenir toujours i votre fils
cl & vous-méme toules les fois que le démon m’engagera
avous offenser de nouveau.

DEUXIEME POINT.

Le démon dit encore : Le Seigneur est le Dicu de mi-
séricorde. Voild le troisitme piége qu’il tend A tous les
pécheurs et qui en a fait damner un grand nombre. Un
auteur savanl a dit que la miséricorde de Dieu envoie
plus dechrétiens en enfer que sa justice méme, car les
pécheurs se confient avec témcrité dans la miséricorde ,
pechent et se perdent, Le Seigneur est le Dieu de misé-
ricorde : qui le nic? Mais, malgré cela, d’ou vient qu’il y a
tant de gens qui vont cn enfer tous les jours? Dicu est
miséricordicux, mais il cst juste aussi, et par conséguent
obligé de chitier cclui qui Poffense. I use de miséricorde,
mais envers qui? envers ccux qui le craignent. Misericordia
sua super timentes se; misertus est Domiiaus timentibus se. (Ps.
¢i. 1. 13.) Mais il use de toute sa juslice envers ceux
qui leméprisent et qqui abusent de sa miséricorde pour le
meépriser méme davanlage, ctc’est avecraison. Dieu par-
domne le péché, mais il ne pardonne pas la volonié de
picher. S. Augustin dit cue cclui qui peche en pensant
qu’il se repentira plus tard , n'cst pas un pénitent , mais
un homme qui se moque de Dicu : Irrisor est, non panitens.
Mais I’apdtre nous dit que Dieu nec pexmet pas qu’on se
jouc de lui : Nolite crrare; Déus non irridetur. (Gal. vi. 7.)
C¢ scrait se jouer (e Dicu que de Doffenser comme

10.



226 PREPARATION

hon vous semble, quand il vous plait, et puis prétendre
au paradis.

Mais puisque Dicu a usé de tant de miscricorde &
mon ¢gard ¢t qu’il ne m’a pas chitid, j’espere nusst qu'il
cn usera de méme & Pavenir. Voild e quatriéme piége.
Vous pensez donc que, puisque Dicu a cu pitié de vous, il
scra loujours miséricordieux, ct qu’il ne vous chitiera ja-
mais ? Mais, prenez garde; plus e Scigneur a ¢(é miséri-
cordicux , plus vous devez ervindree qu’il ne vous paz-
donne pas ct qu’il vous punissc si vous I’offensez de nou-
veau. Ne dicas : Peceavi, of quid accidit mihi triste ? Altissi-
mus cnim est patiens redditor. (Ecchi. v. 4.) Il ne faut pas
dire, s’Geric PEcclésiastique , jai péché et je n’ai pas 616
puni ; car si Dicu cslpatient, il ne est pas toujours. Quand
arrivera V'époque qu’il a fixée pour mettrc un terme aux
acles de miscricorde dont il favorise un pécheur, cicst
alors qu’il le chitic de ses péchés ; et ce chatiment scra
d’autant plus pénible qu’il aura attendu le péchear plus
Jong-lemps, comme dit S. Grégoive : Quos diutius cxpec-
tat, durins damnat.

Si done , 6 mon frére , vous avez souvent offensc Dicu,
et s'tl ne vous a pas envoyé en cnfer, vous devez vous
Cerier @ Misericordice Domini, quia non sumus consumpti.
(Thren, 1. 22.) Seigneur, je vous remercic de ce que vous
ne m’avez pas envoyé cn enfer, comme je le méritais.
Songez ensuile au nombre de ceux qui sont damnés pour
avoir commis moins depéchés que vous; et dans celte pen-
sée cherchez a compenscr lIes offenses que vous avez com-
miscs cnvers Dieu par la pénitence ct par les bonnes ccu-
vres. Celle paticnce que Dicu a eue & votre ¢gard doit
vous cncourager 2 ne plus lui déplaire, mais d le servin
au contraire ¢t 2 'aimer & la vue des miscricordes dont



A LA MORT. 297

il 2 usé  votre égard ct dont il n’a usé cnvers personne
plus.

ATFFECTIONS ET PRIERES.

0 J¢sus crucifié, mon Rédempleur et mon Dicu, voici le
traitre & vos pieds; j’ai honte. de paraitre devant vous. Que
de fois je me suis joué de vous! que de fois ne vous ai-jo pas
promis de ne plus vous offenser ! mais mes promesses ont é1é
aulant d’actes de trahison, puisque, lorsquc ’occasion s’est
présentée, je vous ai oublié ¢t jo me suis de nouvcau dé-
tourné de vous. e vous remercic de ce que vous n’avez
pas permis que je sois en enfer ct de e (ue vous me sup-
portez & vos pieds, de ce que vous m’insiruiscz el ue vous
m’appelez & votre amour. Qui, je vous aime, mon Sau-
veur ¢t mon Dicu, et jo ne veux plus vous mdpriscr.
Vous avez eu asscz de patience. Malheurcux que je sceais
si, malgeé tant de grices, je vous offensais encore. Sei-
gneur, j’ai enfin résolu de changer enticrement de vie,
¢l je veux vous aimer aulant que je vous ai offensé. Ce
qui me console, c'est que j’ai affaire & votre honté infinie.
Je me repens de vous avoir ainsi méprisé, et je vous pro-
mets toul mon amour i Vavenir. Pardonncz-moi par
les mérites de voure passion ; oublicz Ies injures que je
vous ai failes, et donnez-moi la force de vous ére fidele
pendant Ia vie qui me reste. Je vous aime, 0 souverain
bien, ct jespere vous aimeor tonjours. O Mon Dicu, vous
m’eles cher, et je ne veux plusvous abandonner. O mere de
Dieu, unisscz-moi & Jésus-Christ, ¢t oblencz-moi la grace
de ne jamais m’en séparer : je mels cn vous loulc ma con=
Rance.


http://honlc.de

228 PREPARATION

TROISIEME POINT.

Mais je suis jeune; Dicu a piti¢ de la jeunesse, plus
lard je mec donnerai d Dicu. C’est ici le cinquitme pidge.
Vous sles jounc? mais nc savez-vous pas que Dicti ne
complc pas les années, mais les péeliés de chacun de
nous. Vous &les jeunc? mais d’abord combicn de péeliés
avez-vous commis ? Il y a heaucoup de vicillards qui n’ont
pas commis Ja dixiéme partic de vos péchés. Re savez-vous
pas que le Seigneur a élabli le nombre et Ia mesure des
péehdés qu’il veut pardonner & chacun de nous? Dosminus
paticnter expectat, dit I'Ecriture, ut eas (nationes) cuniju-
dicii dics advenerit, in  plenitudine peccatorwm puniat.
(IL. Mach. vi. 14.) Ce qui veut dire que Dieu est patient,
mais qu’il Pest jusqu’d un certain moment, ¢ gue,
guand la mesure des pécliés qu’il veut pardonner st com-
bi¢e, i1 ne pardonne plas alors et chitic le pécheur, soit en
fui donnant la mort lorsqu’il est en élat de damnation , ou
bien encore en Fabandonnant dans son péché, ce qui est
cncore une penition plas & craindre que lamort. Auferam
sepem ¢jus, el crit in direptionem. (Is. v. 5.) Si vous aviez
une propuidté, que vous Peussicz entonrée d'une haie et
cullivée pendant plusieurs années , que vous cussics fail
béaucoup de dépenses, et que, malgré ccla, clic ne vous
rappottdt aucun fruil, que fericz-vous ? Vous enleveries
ta haic ¢! vous ahandonncricz la propricié. Trenibicz, car
c'cst ainsi ue Dicu fera de vous. Si vous coniinuez & pé-
cher, vous n’¢prouverez plus de remords de conscicnce,
vous ne pensercz plus ni & I'étemité , ni & volre amge , vous
perdrez toute lumidre et toute crainte : voild Ja baig enle-
vée, el voila I'abandon de¢ Dieu.



A LA MORT. 229

Venons enfin au dernier piége. Vous dites : 11 est vrai
que par c¢ péché je perds la grice de Dieu el queje suis
condamné & U’enfer; il peul arriver que je sois damné pour
cc péché; mais il peut arriver aussi que je me confesse et
que je me sauve. Eh bien! soit, je vous I'accorde; il est
possible que vous soyez sauvé, car, w’élant pas prophdte,
j¢ nc puis vous dire certainement gque Dicu ne vous accor-
dera plus de miséricorde. Mais vous ne pouvez nier avec
moi qu’aprés lant de grices que le Seigneur vous a faites,
si vous l'offcnsez de mouveau, il est (rés-possible que
vous soyez perdu. Voici ce que dit 'Ecriture : Gor durum
male habebit in novissimis. (Eccli. 1ux. 27.) Celui dont le
cocur cst obstiné finira mal : Qui malignantur, extermina-
buntur. (Ps. xxxvi. 9.) Les méchans scront exlerminés par
In justice divine. Que seminaverit homo, hee et metet.
(Gal. vi. 8 ) Celui qui seme lc péché, ne xécoltera que pei-
nes ¢l lourmens : Vocavi et renuistis.... In inieritu vesiro
ridebo ¢t subsannabo vos, (Prov. 1. 24.) Je vous ai appelés,
dit Dicu, et vous vous &les joués denoi; & mon lour, je
me joucrai de vous 2 la morl. Mea estultio, et ego retribuam
in tempore. (Deut. xxx1m. 53.) La vengeance des péchés
m’apparticnt cf je me vengerai quand viendra le temps.
C'est ainsi que 1'Ecriture parle des pécheurs obstinés, ct
¢’'est ce qu’exige la raison ct la justice. Yous me dites :
Mais peut-tire que, malgré toul cela, je me sauverai. Ei
Mol je vous réple que vous pouvez vous sauver sans
doute ; mais quelle folic de risquer le salut éternel de son
ame sur un peul-Glre ¢l par un peul-glresi peu probable?
Est-ce bicn 1a votre affaire de courir un aussi grand
danger,



250 PREPARATION

AFFECTIONS ET PRIERES,

O mon Rédempteur, prosierné i vos pieds, je vous re-
mercie de ce qu'apres lant de péchés vous ne m'avez
pas abandonné. Combien dc personnes qui ne vous ont
pas offens¢ comme je I'ai fait, ct qui cependant n’auront
pas Ies Iumidres que vous me donnez aujourd’hui. Je vois
que vous voulez que je me sauve, el moi je veux
me sauver ausst pour vous plaire. Je veux aller dans le
cicl chanter ¢élerncllement vos miséricordes. Je pense que
vous m’avez déja pardonné ; mais si jamais je devais élre
cncore cn disgrice avee vous, car je n’ai pas su me re-
pentr, comme je devais, des offenses que j’ai cominises &
votre égard , jc m’en repens de toul mon coeur, el jen
suis extrémement fiché. Pardonnez-moi par pitié, ct
augmentez de plus en plus en moi la douleur d’avoir of-
fensé¢ un Dicu aussi hon. Donnez-moila douleur et 'amour.
Jc vols aime par-dessus loute chose, mais je vous aime
{rop peu; je veux vous aumer asscz; je vous demande
cel amour, ct j'espére que vous me Paccorderez. Exaucez~
moi, 6 mon Jésus; vous avez promis d’exaucer ccux qui
vous pricat. O mere de Dicu, Marie, tous me disent que
vous ne laisscz pas sans consolation ccux qui se Tecom-
mandent a vous. O mon cspérance aprés Jésus, jai re-
cours ¢t je me confic en vous ; recommandcz-moi a volre
fils et sauvez-moi,



A LA MORT. 92351

VINGT-QUATRIEME CONSIDERATION.

Du jugement particulier.

[ Omunes enim nos manifestari oporlet ante tribunal Christi.
(IL. Cor. v. 10.)

PREMIER POINT.

Considcérons ’ajournement , ’accusation, 'examen, et
Ja senlence. En parlant de Pajournement de Pame devant
Ie juge, les théologiens disent communément que le juge-
ment particulier a licu au moment méme ot ’homme
expire, et gqu’'a I'endroit méme oit ame se sépare du corps
clle est jugée par Jésus-Christ, qui n’enverra personnc 2
sa place, mais qui viendra Jui-mémejuger cclie cause : Qua
hora non putatis, filius hominis veniet. (Luc. xm. 40.) Ve~
nict nobis in amore, dit S. Augustin, impius in tremore.
Oh! quclle terreur pour celui gui, voyant le Rédempleur
pour fa premicre fois, le verra dans Iindignation! Ante
faciem indignationis ejus quis stabit? (Nahum. 1. 6.) C’cst
dans cette préoccupation que le pére Louis Dapont trem-
blait de telle sorte qu'il faisril aussi trembler la chambre
ou il était, Le révérend pire Juvenal Ancina entendait un
jour chanter le Dies illa, ct & la pensée des terrcurs qui
s’emparcront de 'ame au moment ou clie sera présentée
devant son juge, il prit Ia résolution d’abandonner le
mondc, et le quitta en cffet. L'indignation du juge scra
le signe de la condammnation : Indignatio regis, nuntii



252 PREPARATION

mortis (Prov. xvi, 14.)S. Bernard dit qu’alors I'ame, en
voyant Jésus-Chrisi, préférerait ¢ire dans Penfer méme :
Mallct esse in inferno.

On a vu quelquefois des criminels éprouver une sucur
froide en présence des juges de la terre. Pison, compa-
raissant devant e sénat, revétu de Ia robe de eriminel, en
cut tant de honte gu’il sc donna la mort. Quelle peine pour
un fils, pour unsujet, de voir son pére ou son prince pro-
fondément indigné! Et quelle peine plus grande pourrait
affliger unc ame que de voir Jésus-Christ qu’clle a tant
méprisé sur la teree! Videbunt in quem transfizerunt.
{Zach. x11.10.) Cet agneau qui a cu tant de paticnee dans
ec monde sera alors hrité, et Pame le verra dans cet élat
sans poeuvoir Papaiser. Cela Pengagera a supplier Jes mon-
tagnes de Tuit tomber dessus ¢t & Parracher ainsi 4 Ia fureur
de Pagnenu courroucé : Montes, cadite super nos , abscon-
dite nos ab iraagni. (Apoc. vi.18.) 8. Lucdit, en parlant
du jugement : Tunc videbunt filium hominis. (xxu. 27.)
Yoir son juge sous la forme humaine, oh! quel supplice
pour le péchenr ! car, en voyant cet homme mort pour
son salut, c¢lle se reprocliera plus (que jamais son ingra-
titude. Quand le Sauveur monta aucicl, des anges dirent
a ses disciples @ Ilic Jesus, gui assumpius est a volns in coe-
lum, sic veniet, quemadmodum vidistis eum cuntem in calum.
{(Act. 1.141.) Le juge viendra donc vous juger avee les plaics
qu’il avait lorsqu’il quitta la terre.  Grande gaudium in-
wentium , grandis timor expectantium , dit NQupert. Ces
Plaics consoleront les justes et épouvanteront les pécheurs.
Lorsque Joseph dit & ses [rires: Ego sum Foseph, quem
vendidistis ; ceux-ci furent si ¢pouvantés qu’ils en per-
dirent P'usage de la parole : Non poterant respondere fratres
nimio terrore perterriti, (Gen, xLv. 3.) Que répoundra le



A LA MORT. 235

péchieur & Jésus-Christ ? Peut-gtre aura~t-il le courage de
Jui demander pitié, lorsqu’il lui rendra comptc d’abord
du mépris qu’il a fait des miscricordes dont il a abusé ?
Qua frorte, dit Euscbe d’Emdisc, misericordium petes pri-
mum, dc miscricordice contemptu judicandus ? Que {era-t-il
donc, dit S. Angustin? Ou fuira-t-il quand il verra au-
dessus de lui son souverain juge indigné; dessous, Venfer
ouvert pour le reeevoir ; d’'un coté, les péchés qui 1accu-
scnt; de 'autre, les démons qui se hitent d’exécuter la
senlence, ctau-dedans de lui-méme, la conscicnce qui le
rongce ? Superius erit judex iratus, inferius horrendum cheos,
a dextris peceata accusantin, a sinisiris demonia ad suppli-
cium trahentia , intus conscientia urens; quo fugiet peccator
sic comprehensus?

AFFECTIONS ET PRIERES,

O mon Jésus, je veux toujours vous appeler par votre
nom ; cela me console el me donne du courage, lorsque
je me rappelle que vous éles mon Sauveur el gue vous
Cles mort pour me sauver. Me voici 4 vos pieds; javoue
que je swis digne d’autant d’enfers que de fois je vous ai
offensé par le péché mortel. Je ne mérite pas de pardon ,
mais vous Cles mort pour me pardonner. Recordare, Jesu
pie, quod sum causa tuee viee. Hitez-vous , 6 mon Jésus, de
me pardonncr, avant que vous venicz me juger. Alors je
ne pourrai plus vous demander pitié; ¢t maintenant je le
puis, ct j’espdee que vous me'accorderez. Alors vos plaies
m’épouvanileront; mais elles me donnent confiance. O
mon Rédempleur, je me repens par-dessus tout d’avoir
offensé votre bonté infinic. Ju préfere essuyer loute sorie de
maux , toule sorte de pertes, que de ne plus jouir de votre



234 PREPARATION

grice. Je vousaimedc tout mon cocur. Ayez pilié de moi ¢
Miscrere mei, Deus , secundum magnam misericordiam tuam.
O Maric , mére de miséricorde, avocaledes pécheurs, ob-
icnez-moi une grande douleur de mes péchés, Ie pardon
et la persévérance dans votre divin amour. Je vous aime,
0 rcine dc mon cocur, ctjeme confic en vous.

DEUXIEME POINT.

Considérez Iaccusation et Pexamen : Judicium sedit et
Libri aperdi sunt. (Dan. vi.) 11 y aura deux livres ouverts,
T’Evangile et Ia conscience. Dans I'Evangile on lira cc que
le eriminel devait faire, ot dans Ia conscience ce qu’il a
fait: Videbit unusquisque quod fecit, dit S. Jérdme. Dans
fa balance de la justice divine on nc pesera pas alors les
richesses, la dignité, la noblesse des personncs, mais
seulement les ccuvres : Appensus es in statera , dit Daniel &
Balthasar, et inventus es minus habens. (Dan. v. 27.) Voici
comment l¢ pére Alvarez développe ces paroles : Non au-
rim, non opes in stateram veniunt, solus rex appensus est.
Viendront alors les accusatcurs ct le démon le premier:
Pracsto erit diabolus, dilS. Auguslin, ante tribunal Ghristt
ct recitabit verba professionis tuce. Objicict nobis in facicm
omnia qum fccimus, in qua die, in qua hora peccavimus.,
(S. Aug. conl. Jud. tom. 6.) Recitabit verba professionis
tuee. Celasignific qu’il présentera devant les yeux les pro-
messes auxquelles nous avons mancué, il nous détaillera
nos faules et nous marquera le jour ct 'heure ott nous les
avons commiscs. Ensuite le démon dira au juge, sclon
S. Cyprien : Ego pro istis nec alapas nec flagella sustinui :
Seigneur, je n’ai ricn souflert pour cc criminel ; mais il
vous a abandonné, vous qui &les mort pour le sauver, et



A LA HORT. 255
il a préféré ¢tre mon csclave; il m’appartient donc. Les
Anges gardiens, dil Origéne , seront aussi nos accusaleurs :
Unusquisque angelorum testimonium perhibet, quot annis
circa eum laboraverit, sed ille omnia sprevit. (Orig. Hom.
GG6.) Car alors omnes amici ejus spreverunt eum. (Jer. L1.)
Les murailles qui auront caché le crime Paccuscront en-
corc : Lapis de paricte clamabit. (Habac. n. 11.) Puis Ia
conscicnee : Testimonium reddente illis conscientio ipsorum
die, cum judicabit Deus, (Rom. 11, 15.) Les péchés méme
parleront alors, dit S. Bernard,, ef dicent : Tu nos fecisti ,
opera tua sumus, non te descremus. (Lib. Medit. c. 2.) Enfin,
dit S. Jean Chrysostome, les plaics de Jésus-Christ ’ac-
euscront aussi: Glavi de fe conquerentur : cicatrices contra
1¢loquentur : crux Christi contra te perorabit. (Chrysost. Hom.
in Matth.) Ensuile viendra I’examen.

Le Seigneur dil : Ego indieilla Jerusalem scrutaborin lu-
cernis. (Soph.1.42.) La lampe, dit Mendozza , pénétre dans
1ous lcs coins de Ia maison : Lucerna omnes angulos permeat.
Et Cornclius a Lapide, développant ces paroles in lucernis,
dit qu'alors Dicu mettra en avant les exemples des Saints,
toutes Jes lumidres, les inspirations qu’il aura données
pendant la vic et toutes les années qu’il aura accordées
pour faire Ic bien : Vocabit adversum me tempus. (Thren.
1. 15.) Ainsi & cc moment vous rendrez compie méme
d’'un coup-d'ecil : Ewigetur a te usique ad ictum oculi, dit
S. Ansclme., Purgabit filios Levi, et colabit cos. (Malach.
ui. 3.) Et de méme que 'on épure 'or en séparant 'é-
cume de cc métal, de méme on cxaminera les bonnes
ccuvres, Ies confessions, les communions, elc. Contra eum
uccepero lempus, cqo justitins judicabo. (Ps. vu. 4. 3.)
Dans ce jugement, dit S. Picrre, 3 peine le juste se sau-
vera-l-i1? Et si justus viz salvabitur, impius et peccator ubi



236 PREPARATION

parebunt ? (I. Pet. 1v. 18.) 8’il faut rendre complte d’'unc
parole oiscuse, quel compte terrible rendra-t-on de tant
de mauvaises pensées auxquelles on a consenti, de tant
de paroles indécentes ? 8i de verbo otioso ratio poscitur, dil
S. Grégoire, quid de verbo impuritatis? Le Scigncur dit
sptcialement, cn parlant des scandaleux qui lui ont en-
levé des ames : Occurram eis quasi ursa raptis catulis. (0s.
xiit. 8.) En parlant ensuite des ccuvres, le juge dira :
Date ci de fructu manuuwn suarum (Prov. xxx1.) : Rendez-lui
sclon ses ceuvres.

AFFECTIONS ET PRIERES.

Ah! mon Jésus , si maintenant vous vouliez me rendre
selon mes ocuvres, il ne resterait pour moi que Ienfer.
Oh Dicu! que de fois j’ai moi-méme écrit la sentence qui
me condamne i 'enfer! Je vous remercie de Ja patience
que vous avez euc d me supporler. Oh Dieu, si je devais
1maintenant comparaitre devant votre tribunal, quel compte
devrais-jc vous rendre de ma vie? Non intres in judiciunt
cum servo tuo 3 ah Scigneur, atiendez encorc, ¢l nc me
jugez pas. Si maintenant vous vouliez me juger, quen
serail-il de moi? Autendez-moi; puisque vous avez usé de
tant de miscricorde jusqu’a présent, soycz cncore misé-
ricordicux , donnez-moi unc giande douleur de mes pé-
chés. Je me repens, O souverain bien, de vous avoir tant
de fois mépris¢. Je vous aime par-dessus tout. Pére Cler-
nel, pardonnez-moi par amour pour Jésus-Christ, ¢l par
la vertu de ses mérites accordez-moi la sainte persévérance.
O mon Jésus, jespore toul dans volre sang. O Marie,
source de sainteté, je me confie en vous. Eia c¢rgo , advo-
cala nostra, illos tuos misericordes oculos ad nos converte.
Yoycz ma mistre, claycz pilié de moi.



A LA MORT. 237

TROISIEME POINT.

Pour acqueérir le salut éternel, il faul que Pame soit
reconnuc au jour du jugement avoir conformé sa vic
celle de Jésus-Christ. Quos precscivit et preedestinavit con-
formes fieri imaginis filii sui. (Rom. vii. 29. ) Mais c’esi-1a
cc qui faisait trembler Job: Quid faciam , cum surrexerit
ad judicandum Deus; et cum quasierit, quid rcsponde-
bo illi ? Philippe 1, ayant reprimandé un de ses domes-
liques ¢ui lui avait menti, et lui ayant dit sculement ces
mols : Est-ce ainsi que vous me trompez ? cel homme, re-
venu chez lui, en mourut de douleur. Que fera done et
cue repondia Ie pécheur & Jésus-Christ son juge 2 11 fera
ce que fit cct homme dont il est parlé dans I'Evangile,
qui étant venu sans robe nuptiale, se tut el ne sut pas
répondre. At ille obmutuit, ( Math. xxn. 12.) Le méme
péché lui fermera la bouche : Omnis iniquitas oppilabit os
suum. (Ps. cv1. 42. ) S. Basile dil que le pécheur souffrira
plus de la honte qu’il éprouvera que du feu de Penfer:
Horridior quem ignis erit pudor.

Enfin le juge portera sa senlence : Discede ¢ me,
maledicte , in ignem aternum. Ol ! quel terrible coup de
foudve ! O quam terribiliter personabit tonitruum illud !
dit Denys-le~Chartreux. Qui ne tremble pas a cc coup
de foudre, cst mort, dit S. Ansclme ; ct Eusche ajoute
que la terrcur du pécheur qui entendra prononcer sa
condamnalion sera si grande, que, s'il pouvait mourir,
il en mourrait aussitot : Tantus terror invadet malos, ciem
viderint judicem sententiom proferentem , ut nisi essent im-
moriales, iterum morerentur. Alors, dit S. Thomas de
Villeneuve, il n’est plus temps de prier ; il n’y a plus ¢’in-



938 PREPARATION

tercesseurs auxqucls on puisse recourir : Non ibi precandi
locus , nullus intercessor assistct, non amicus, non pater,
A qui donc aura-t-on recours? Sera-ce 3 Dicu que l'on a
méprisé? Quis te eripict, Deus ne ille, quem contempsisti? (S.
Basil. Orat. 1v. De Peen.) Sera-ce aux Saints, a la Vierge?
Non, car alors, stellez (cc sonl nos sainls patrons) ca-
dent de coelo; et luna (¢’cst Maric) non dubit lumen suum.
(Matth. xxiv.) S. Augustin dit : Fugiet ¢ jonua paradisé
Maria. (Serm. 5 ad Fratres.)

Oh! Diecu, s’éeric S. Thomas de Villeneuve, avec
quelle indifférence entendons-nous parler du jugement,
commc si la senlence de condamnation ne s’adressail pas
3 nous, ou bicn comme si nous ne devions pas &tre ju-
ats? Heu! quam securi hee dicimus, et audimus, quasi non
tangeret hac sententie, aul quasi dies ille nunquam esset
venturus! (Conc. 1. De Judic.) Et quelle folie, ajoute le
méme saint, de demeurer (ranquille dans un si grand
danger ! Quee est ista stulta securitas in discrimine tanto!
Ne dites pas, 6 mon frére, s’éerie S. Augustin : Ah! Dieu
voudra-1-il m’envoyer en enfer ! Numquid Deus vere dam-
naturus est? Ne dites pas cetie parole, reprend le méme saint,
car les TIébreux ne croyaient pas devoir étre exterminés :
ct une foule de damnds ne croyaient pas non plus a leur
malheurcux sort; mais ensuite la fin de Ia punition est
arrivée. Finis venit, venit finis; nunc complebo furorem
meum in te, et judicabo. (Kz. vir.4.) C’cst ainst qu’il vous
arrivera : Veniet judicii dics, ct invenies verum quod minatus
est Deus. C’esl & nous mainlenant de choisir Ja senlence
(ue nous préférons. In potestate nosira, dit 8. Eloti, datur,
qualiter judicemur. Et qu’avons-nous & faire ? Préparer nos
comples avant Ie jugement : Ante judicium para justitiom.
(Eccl. xix. 19.) S. Bonaventure dit que les marchands



A LA MORT, 239

prudens, afin de ne pas faillir, revisent souvent leurs
comples, Judex antc judicium placari potest, in judicio nown
potest, dit S. Augustin. Disons donc au Seigneur, comme
S. Bernard : Volo judicatus preesentari, non judicandus. Q
mon juge, je veux que vous me jugiez maintenant que je
vis, el que vous me punissicz pendant que jc puis user
de votre miséricorde et que vous pouvez me pardonner ;
car aprés Ia mort ce n’est plus que le moment de Ia justice,

AFFECTIONS ET PRIERES.

O mon Dicu, si je n¢ vous apaisc pas maintenant, il
ne sera plus temps alors de le faire. Mais comment vous
apaiserai-je, moi, qui tant de fois a1 méprisé votre ami-
tié par des plaisirs lerrcstres? Je vous ai payé en ingrati-
tude volrc amour immense. Quelle salisfaction méritoire
peut fairc unc eréature envers son créateur, pour 'avoir
outragé ? Ah! Seigneur, je vous rcmercie de cc que votre
miscricorde m’a déja fourni le moyen de vous apaiser et
de vous satisfaire. Je vous offre le sang et la mort de Jé-
sus, voure fils, el je vois déja volre juslice apaisée et sura-
bondamment satisfaite. Mais, pour cela, il est nécessaire
que j’aic la contrition. Oui, 6 mon Dieu, je me repens de
tout mon coeur de loutes les injures que je vous ai failes.
Jugez-mot donc dés-d-présent, 6 mon Rédempleur ; je dé-
tesic par-cessus tout.les déplaisirs que je vous ai donnés.
Je vous aime de tout mon cceur, et je me propose dc vous
aimer toujours ct de mourir plutét que de vous offenser.
Vous avez promis de pardonner i ccux qui se repentent;
courage, 0 mon Dicu, jugcz-mol mainicnant ct absolvez-
moi de mes péehés. 3’accepte la peine que je mérite ; mais
rétablissez-moi dans votre grace et conservez-la moi jus-



240 PREPARATION

qu’a la mort; c’est ainsi que je 'esptre. O Marie, ma
mére, je vous remercic de iant de miséricordes quc vous
m’avez oblenues, el conlinuez 2 me proléger jusqu’a
la fin.

VINGT-CINQUIEME CONSIDERATION:
Du jugement universel.

Cognoscetur Dominus judicia fuciens. (Ps. 1x, 17.)

PREMIER POINT.

II n’y a personne aujourd’hui de plus mépris¢ dans le
monde (ue Jésus-Christ. On faitl plus de cas d’un paysan
¢ue de Dieu méme; car on craint que e paysan, ne s¢
trouvant offensé, nc s’indigne ¢t ne se venge ; mais on ou-
trage Dieu, on multiplic lcs injures & son égard, comme
si Dicn ne pouvait pas s¢ venger quand il ui plait. Et
quasi nihil possit facere Omnipotens, estimabant cum. (Job.
xxit. 17.) Mais pour ccla, le Rédempleur a marqué un
jour qui est celui du jugement universel, jour appelé par
F'Eeritere , dies Domini, ot Jésus-Christ voudra s¢ faire
connaitre pour le Scigneur de touics choscs. Gognoscelur
Dominvs judicia faciens. (Ps. 1x.17.) Ge jour ne s’appcelle
pas le jour de miséricorde et de pardon, mais dies ire,
dies tribulationis et angustiee, dies calamifatis ct miserice.
(Soph. 1. 45.) Oui, car alors lc Seigneur viendra ressaisir
Phonncur que les pécheurs de cetie terre ont cherché a lui



A LA MORT. 241

avir. Voyons done coumment viendra le jugement de ce
grand jour.

Avant Partivée da juge, iguis ante ipsum preecedet ( Ps.
Xcvi. 8.}, viendra le feu du ciel qui idlera la terre et
toutes les choses qu’clie renferme. Terra, et qua in ipsu
sunt opera exurentur. {11, Petr. 11, 10.) Ainsi, palais, égli-
ses , maisons de campagne , villes, royaumes, loul ccla
deviendra un monceau de cendres. 1l faut purifier par le
feu cclte maison empestée par la présence du péché. Voila
Ja fin s richesses , des pompces ct des délices de cctie terre.
Les homnmes scront morts, la lrompetlc sonnera, cl ous
rossusciteront. Canet enim tuba et mortui resurgent. (1. Cor.
xv. 52.) 8. ¥érdme disail (In Matth. cap. v.): Quoties diem
judicii considero, contremisco; semper videtur illa tuba reso-
nare auribus meis : surgite mortui , venite ad judicium, Au
son de celic trompetic fes ames des bienheureux descen-
dront toutes belles pours unird feurs corpsavec lesquelsclles
ont servi Dieu en cette vie. Et les ames malheureuses des
damnds sortiront de Venfer pour s’unir & ces corps mau-
dits, avee lesquels elles ont offens¢ Dieu. Oh! quelle diffc-
rence alors entre les eorps des bienheurcux el ceux des
damnés! Ceux-1a paraitront blancs comme Ia neige et plus
resplenclissans que le soleil. Tunc justi fulgebunt sicut sol.
(Matth. xor. 42.) Heurcux celui qui sail mortifier sa chair
en cctie vie, cl lui refuser les plaisirs délendus, et qui
pour &tre plus maitre du {rein, lui refuse méme les plai-
sits permis des sens , qui la maliraite comme ont fait Ies
Sainis! Oh! (u'il sera content ajors : tel que S. Pierre d’Al-
canlara , qui , apres sa mort , ditd Sainte Thérese : O fe-
lix peenitentia, que tantmn meht promeruit gloriam. Les
corps des réprouvés, au contraire, paraitront laids, noirs
el dégoutants, Oh! auelie peine alors poar le damné de

I, 11



242 PREPARATION

sc¢ réunir i son corps. Corps maudit, dira Fame, je me
suis perdue pour (e satisfaire. Etle corps dita : Ame 1aau-
dite, (0i qui ¢ais doude de raison, pourquoi m’as-tu
accordé cos plaisirs i Uont perduc avec mot pendant
I'élernité ?

AFFECTIONS ET PRIERES.

Ah! mon Jésus, mon Rédempleur , qui devez &tre mon
juge, pardonnez-moti avanlque e jour n'arive. Non aver-
tas faciem uam a me. Aujourd’hui vous &tes mon pére, ct
comme lel, recevez dans votre grice un fils qui revient
a vos pieds plein de repentance. O mou pore, je vous.
demunde pardon; je vons ai offensé & tort; je vous ai
abandonnd A tort; vous ne méritiez pas que je vous (rai-
tasse comwe je Pai fait; mais je imn’en repens, cl jen
suis marri de tout mon eocur. Pardonnez-moi , non avertas
Jaciem tuam @ me : ne dclournez pas votre face, ne me
chassez pas comme je le mériic. Souvencz-vous du sang
que vous avez répandu pour moi el ayez piti¢ de moi.
O mon Jésus, je ne veux pas (‘autre juge que vous. S.
Thomas de Villencuve disait : Libenter illius judicium su~-
beo, qui pro mc mortuus est, et ne me damnaret ad crucem
se damnari permisit, EL S. Paul avait dit aussi : Quis est
qui condemnet ? Christus Jesus qui mortuus est. ( Rom. viiI. )
O mon pere, je vous aime, et d Pavenir je ne veux plus
vous quiller. Souvencz-vous des injures que je vous ai
failes , ¢l donncz-moi un grand amour pour votre bonté.
Je désire vous aimer plus que je ne vous ai offensé ; mais
sl vous nc me sccoarcz, je nc puis vous aimer. Andez-
moi, 6 mon Jésus; faiks que 'jc $0is reconnaissant a
veire amour, afin qu’a ¢ jour terrible je me trouve dansla



A LA MORT, 245
vallée au nombre de ceux qui vous aiment, O Maric, ma
reine el mon avocale, sccourez-moi, car si je me perds
vous ne¢ pourrcz me secourir, Yous ui pricz pour {ous,
pricz pour moi qui me glorific d'¢wre un de vos scrvi-
teurs les plus dévouds , et qui ai tant de confiance en vous.

DEUXIEME POINT.

Quand les hommes seront ressuscilés, les Anges Ieur
mtimeront ’aller ensemble dans Ia vallée de Josaphat
pour y &ire jugls : Populi, populi in vallem concisionis,
quin jurta est dies Domind. (Jocl. u1. 14.) Quand tous sc-
ronl rassemblés, les Anges s’approcheront el sépareront les
mdéchans d’avee les Clus : Exibunt Angeli, et separabunt ma-
los de medio justorum. (Malth. xa. 49.) Les justes reste-
roat i la droite, les damndés seront placés a la gauche.
Quelle peine ne sera-ce pus de se voir chassé de 1'assem-
bléc de 'Eglisc ! Quelle peine de se voir repoussé de la
compagnie des Saints! Quomodo putas impios confundendos,
quando , scgreqatis justis, fuerint derelicti! (Auct. Op. Im-
poerf. Hom. 5%.) S. Chrysostome dit ue si les damnés
n’avaicnt pas d’autre peine asouflrir, cetieseule conlusion
leur servirail hien d’enfer : Etsi nihil ulterius paterentur,
ista sola verecundia sufficeret eis ad peenam. (In Matth. cap.
14.) Le fils scra s¢paréde son pere, le mari de sa femme,
le maitre du serviteur : Unus assumetur etaller relinquctur,
(Matth. xx1v. 40.) Dites-moi, mon frére, ot préférez-vous
aller? Si vous voulez ¢lre & Ia droite, abandonnez e che-
min qui vous conduit d ka gauche.

Dans c¢ monde on n’honore que les princes et les ri-
chies, et Fon méprise les Saints qui vivent dans kv pau-
vrci¢ ¢t Phumiliation. O fid¢les qui aimez Dicu, ne vous



244 PREPARATION

chagrinez pas d'dtie mal vos el humiliés sur Ia ferre :
Tristitia vestra vertelur in gaudium. (Joan. xvi, 20.) Alors
vous serez appelés les vrais heurcux, et vous anrez I’hon-
nevy d'atre déelarés faire partic de la cour de Jésus-Christ.
Ob! qu’il sera beau un 8. Pierre d’Alcantara, qui fut vili-
pendé comme un apostat; un 8. Jean de Dicu, qui fut
trait¢ de fou; un 8. Pierre Célestin, qui, aprés avoir re-
noncé an souverain pontificat , mourut dans une prison !
Oh! quels honnceurs pour tani de martyrs (ui furent dé-
chirés par Jes bourreaux! Tunc luus erit unicuique a Deo.
(1. Cor. 1v. 5.) Qu’ils seront horribles, au contraire, les
Hiérodes, les Pilates, les Nérons et unc foule d’autres grands
de la terre i seront damands! @ amaicurs du monde,
c'est a Ia valite, a la vallée que je vous attends. La vous
changerez de sentiment, 1a vous pleurerez votre folie. Mal-
heureux qui, pour faire unc courte apparition sur Ia scéne
dc cette terre, jouez maintenant le role des darunés dans la
tragédie du jugement. Les élus seront placés & droite, et
pour leur plus grande gloire, dit apotre, ils seront ¢élé-
vés dans Ies airs par une nude cl iront avee les Anges &
Ia rencoutre de Jésus-Christ, qui viendra du ciel : Rapie~
mur cum illis in nubibus obvium Christo in aera. (1. Thess.
1v. 16.) Et Ics damnés, tels que des boucs destinés a la
bouclieric, scront rejetés i la gauche, dans I'attente du
juge qui viendra fuire la condamnation publigue de tous
SCS ENNCMIS.

Mais déja s’ouvrent les cicux; les Anges viennent as-
sisier au jugement, el portent dans leurs wains les instru-
mens de fa passion de Jésus-Christ: Veniente Domino ad
Judictum, it 5. Thomas, signum crucis et aliu passionis
indicia demonstrabuntur. (Opus. 2. ¢. 241.) La croix sur-
tout apparaitra: Iit tunc parcbit signwir filii hominis in



A LA MORT. 245

ceelo, et tunc plangent omnes tribus terree. (Batth, xxiv.
40.) Corncliusa Tapide dit : Oh! comme alors, en voyant
Ia croix, les pécheurs regretteront de n’avoir pas tenu
compic ae leur salut éternel, qui a tant cotud au fils de
Dicu : Plungeit qui selutem suam , que Christo tam curo
stetis , neglexerini. Alors, dit . Jean Chrysostome: Clavz
de tc conqucreniur, cicatrices contra 1ie lm;uentm', cruxr
Christi contra te perorabit. (Hom. 20. in Matth.) Les
saints apotres assisteront cncore & ce jugement, comme
assesseurs, ainsi que tous ceux qui les auront imilds, et
tous cnsemble ils jugeront les nalions : Fulgebunt justi,
judicabunt nationes. (Sap. . 7.) Yiendra cncore comme
assistante la reine des Saints ct des Anges, la vierge Ma-
ric. Enfin vicndra le juge éternel sur un trone de majesté
et dc lumicre : Et videbunt filium hominis venientem in
nubibus ceeli, cum virtute multa et majestate. (Matth. xxiv.
51.) A facie cjus cruciubuntur populi. (Jocl. 11. 6.) La vae
de J¢sus-Christ consolera les élus, mais aux réprouvds elle
causcia plus de peine ue Penler Ini-méme : Damnatis ,
dit 5. Jérome, melius esset inferni paenas, quam Dominz
praesentiam ferre. Suinte Thérese disait: O mon Jésus,
faites-moi souflrir le supplice qu’il vous plaira, mais ne
me montrez pas volre face indignée dans ce jour terrible.
Superat omnem pacnam confusio istz, dit S. Bastle. Alors
arrivera e que 5. Jean a prédit, fes damnés conjurcront
les montagnes de Ieur towber dessus et de les soustraire
a la vue du juge irrité : Dicent aulem montibus : Cadite s~
per 1nos , et absconditc nos a fucic sedentis super thronwm et
ab ira agni. (Apoc. vi. G.)



246 PREPARATION

AFFECTIONS ET PRIERES.

O mon Rédempteur, agneau de Dieu, qui dles venu au
monde non pour punir, mais pour pardonner, ah! par-
donnez-moi avant Ie jour ierrible ot vous me devez juger.
Vous voir alors, 0 agncau sans tache, vous qui m’avez sup-
porté avee tant de patience, ct vous perdre, ce serait enfer
de mon enfer. Ifatez-vous donc de me pardonner, failes-
moi sorlir A U'aide de¢ votre main bicnveillante du préci-
pice ou je suis tombé¢ par mes péchés. Je me repens, O
souverain bicn , de vous avoir offensé si souvent. Je vous
aime, 6 mon juge, vous qui m’avez tant aimé. Ah! par
Ics mérites de votre mort , faites-moi Ia griceineffable de
devenir saint de pécheur que je suis. Vous avez promis
d’cxaucer ccux qui vous prient : Clama ad me, et exau-
diam te. (Jer. xxxuii. 3.) Je ne vous demande pas le bien
de Ia terre, je ne venx que votre grice ¢l volrc amour.
Exauccz-moi, 6 mon Jésus, par ccl amour que vous me
portiics en mourant sur la croix. O juge bien-aimé, je
suis coupable, mais un coupable qui vous aime plus que
Tui-méme. Ayez pitic de moi. Marie, & ma mere, hilez-
vous, hilez-vous de me secourir, c’esl maintenant le
temps de le faire. Vous ne m’avez pas abandonné guand
je vivais éloigné de vous el de mon Dicu. Sccourcz-mot
maintenant, que j’ai pris la résolution dec vous servir tou-
jours ¢t de ne plus offenser le Scigneur. O Maric, vous
tles mon cspérance.

TROISIEME POINT.

Mais voici que le jugement commence. L'audience est



A LA MORT. 247
levée, on examine les procés, c¢’est-d-dire les consciences.
Judicium sedit, ct libri aperti sunt. (Dan. vii. 10.) Les pre-
niiers Lémoins qui s’éleveront contre les réprouvdés seront
les démons qui s’écrieront, sclon S. Augustin : /Equissime
Deus, judica esse meum, qui tuus esse noluit; ensuile ¢e se-
ront les propres consciences : Testimonium reddente illis
conscientia ipsorum. (Rom. n. 15.) De plus, il y aura
d’autres W0moins qui ‘ericronl vengeance ; ce scront les
murs de Ja maison dans laquelle les pécheurs auront
offensé Dieu : Lapis de paricte clamabit. (Habac. 1. 11.)
Enfin viendra le (émoignage du juge Jui-méme, qui a élé
présent i loutes les offenses qu’on lui a faites : Ego sum
judex et testis, dicit Dominus. (Jor. xxix. 25.) S. Paul dit
que dans ce moment le Seignenr, illuminabit abscondita
tenebrarum. (1. Cor. 1v. 5.) Il découvrira & tous les hom-
mes les péchés les plus sccrets ¢t les plus honteux des
réprouvés , ccux-13 mémes qu’onaura cachésau confesseur :
Revelubo pudenda tua in facie tua. (Nabum. 1. 5.) Le
maitre des sentences et plusicurs autres théologicns pen-
sent que les péehés des élus ne seront point dévoilés ct
qu’ils seront cachés A tous les yeux, sclon ce que dit Da-
vid : Beati quorum remissee sunt iniquitates, ct quorum tecty
sunt peceata. (Ps. xxxi. 1.) Au contraire, dit S, Basile,
les péehiés des réprouves se verront d’un scul coup-d’ceil et
comme dans un tableau : Unico intuitu sinqula peccata ve-
lut in pictrire noscentur. (Lib. 1. de Ver. Virg.) S. Thomas
dit encore (Opusc. 60.) : Si dans le jardin des Oliviers, par
Ic scul mot de ego sum, tous les soldats qui étaicnt venus
prendre Jésus-Christ tomberent & terre, que sera-ce lors-
(ue ens’asscyantsur son trone de juge il dira aux dam-
ués : C'est moi qui suis cclui que vous avez tant mé-
prisc? Quid faciet judicaturus, qui hoc fecit judicandus ?



248 PREPARATION

Mais voici lc moment de rendre la senience. Jésus-
Christ se townera d’abord vers les ¢lus, et leur dira ces
paroles douces : Venile, benedicii patris mei, possidetc
paratum vobis regnuin « constitntione mundi. (Matth, xxv.
o) 5. Francois d’ Assise, (quisavait parrévélatiou qu’il éait
prédesting, nlavait jamais éprouvé une telle consolation.
Quclle joie de s’entendre dire de la houche du juge sou-
verain : Venez, enfans bénis, venez dans mon royaume,
Pour vous plus de peines, plus de erainle, vous ¢les et
vous serez & mot pour Péternitd. ¥ebaenis le sang que jai
répandu pour vous, je bénis les Tarmes que vous avez ver-
sées sur vos péchds @ allons au ciel, ol nous resterons en-
semble éternellement. La vierge Maric bénira aussi ceus
qui ont dévotion envers elle, et les invitera 3 la suivre
dans l¢ paradis; alors les ¢lus chanieront alleluia, alle-
luia, ct feront leur entrée triomphante dans le cicl, on
1ls posséderont, béniront ¢l aimeront Dicu ¢éternelle-
moent.

Les damnés au contraire, se relournant vers Josus-Chirist,
lui diront : Et nous malhienreax, jue faisons-nous? Vous,
Ieur dirale juge élernel, puispie vous avez renoncé 3 ma
grice, cl que vous Pavez foulée aux picds , discedite a me,
maledicii, in iynem cternum. (Mauh. 1bid.) Discedite, re-
lircz-vous, j¢ ne veux plus vous voir ni vous entendre.
Maledicti, allez, soyez maudits, pulsque vous avez mé-
pris¢ ma bénédiction. Kt ot iront-ils, Scigneur, ces
malbeureux? Jn igrem, dans I'enfer, pour y braler en
corps ¢l en ame. Mais combien d'années? combicn de sic-
cles? (quot, des siccles! des années! In dignem wternum !
pour toujours ! tant que Dicu scra Dicn ! Apris cette sen-
tence, dit S. Ephirem, les réprouvés prendront congé des
Anges, des Saints, de leurs parcns et de Ja meére de Dicu



A LA MORT. 249

Valete justi , vale cruz, vale paradise ; valcte patres ac filii,
nullum siquidem vestrum visur: sinus ultra. Vale te quo-
que, Dei genitriz Maria. (8. ¥plirem. de Var. torm. inf. )
Et alors du milien de la vallée Ia terre s’entr’ouvrira, ct
démons ot damnds seront engloulis ensemble; et ils en-
tendront se fermer derriére eux des portes qui ne s’ouvri-
ront jamats, jamais plus dans 'éiernit¢. O maudit péché,
a quelle fin mallieareuse suras-tu conduit un jour tant de
pacvres ames. Oh ! ames maiheurcuses, pour qui est ré-
servée une fin si diéplorable.

AFFECTIONS LT PRIERES.

Al mon Sauveur ¢t mon Dicu, cpucile sera la sentence
que vous porterez sur moi dans ce joar terrible? Si main-
tenant, & ‘mon doux Jésus, vous me demandiez compte
dema vie, que powrais-je vous répondre, st cc n’esl que
je mérite miile enfees? Oui, 1non Rédempteur, il esi vrai,
je mérite mille enfers, mais sachez que je vous aiine , et
que je vous aime plus ue mot-méme; ct j’ai tant de dou-
leur des péchés que j'ai commmis que je préldrerais avoir
souflert toute sorte de maux que de vous avoir deplu. O
Jésus, vous condamnez les péclicurs obstinés , mais non.
pas ceux qqul se repentent ¢t qui veulent vous aimer. Me
voici it vos pieds plein de repentir, faites-mot comprendre
que vous me pardonnez. Mais déja j'entends Ie prophéte qui
nie dit : Convertimini ad me , convertar ad vos. ( Zach. 1
5. )J'abandonne toul, je renonce & tous les plaisirs ¢l &
tous les biens de ce monde, et je me converlis ¢t je vous
embrasse, 6 Redempteur bien aimé. Ah! recevez-moi dans
volre cocur, ctliy, enflammez-moi de volre sainl amour,

enflannmez-moi de telle sorte que je ne cherche plus
11.



250 PREPARATION

me séparer de vous. O mon Jésus, sauvez-moi, el que
mon salut soit de vous aimer ¢t de louer toujours vos
miséricordes. Misericordias Domini in eternum cantabo. O
Maric, mon cspérance, mon refuge et ma mére, aidez-
moi ¢t oblencz-moi Ia sainte persévérance. Il n’y a per-
sonne quu se soil perdu de ceux (ui ont eu'recours & vous.
J¢ me recommande & vous, ayez piti¢ de moi.

VINGT-SIXIEME CONSIDERATION.

Mort du pécheur.

Etibunt in supplicium ceternum;

PREMIER POINT.

Le pécheur commet deux maux en péchant, il aban-
donne Dicu, qui est Je souverain bien, et se tourne vers
les créatures. Duo enim mala fecit populus meus ; me dere-
Liquerunt fontem aquee vivee et foderunt sibi cisternas : cister~
nas dissipatas, quaz continere non valentaquas. (Jer. 1.15.)
C’est parce quele pécheur se tourne vers les créatures apres
q’il est dégotute de Dicu, qu'il est tourmenté avec jus-
tice dans T'enfer par ccs mémes eréatures, par le feu, par
des démons, et c’est 1a ce qui constitue Ia peine des sens 3

ais comme aussi sa plus grande faute ¢’est d’avoir aban-
donné Dieu, la peinc principale sera aussi celle du dam,
car c’est en celle-Ia gue consiste la perte de Dicu.

Considérons d’abord Ia peine des sens. 1l st de foi
qu’il y a un enfer, Au milicu de la (err¢ se trouve cetle



A LA MORT, 251

vaslc prison réservée au chitiment de ceux qui se sont ré-
voliés contre Dicu. Qu’cst-ce done que I'enfer. C'est un lieu
de tourmens. In hunc locum tormentorum , ¢’cst ainsi que
lc mauvais riche appelle Penfer. (Luc. xvi. 28.) Licu de
tourments ot tous les sens ct toules les puissances du
damné souffriront leur supplice, et ot chaque scns souf-
frira plus ou moins sclon qu’il aura plus ou moins servi
a offenser Dieu: Per quee peccat quis, per hwce et torque~
tur. (Lev. x1. 47.) Quantum in deliciis fuit, tantum date
dlli tormentum. (Apoc. xvir. 7.) La vue scra tourmentée par
lIes téncbres : Terram tencbhrarum, et opertam mortis cali-
gine. (Job. x. 11.) Queclle compassion wn’excile pas un
homme qui est renfermé dans une fosse obscure pendant
(uarante oun cinquani¢ ans de sa vic. L'enfer cst une
fosse fermée de tous les colés , ot 1] n’entre jamais aucun
rayon de soleil ni de lumiére: Usque in wternum non vide-
bit lumen (Ps. xLvui. 20.) Le feu qui éelaire sur la terre,
sera tout obscur dans 'enfer. Vox Domini intercidentis
flammam ignis. (Ps. xxvir. 7.) 8. Basile développe ainsi
cclte pensée : le Seigneur séparera la lumicic du feu de
telle sorte que le feu ne fera que braler sans éclairer. Al-
bert-le-Grand  s’explique encore avec plus de Dricvelé :
Dividet i calere splendorem. La fumée qui sortira de ce feu
formera cc nuage de (énébres dont parle S. Jacques, cc
qui aveuglera les yeux des damnds : Quibus procella tenc

brarum servata est in aternum. (Jac. xu, 13.) S, Thomas
dii (3. p-q. 97. a. 5.) que les damnés ne jouissent de
Ia Tumiére que pour ¢n éprouver un nouveau tourment s
Quantum sufficit ad videndum illa quee torquere possunt. A
Ia lucur de cette lumicere ils verront la laideur des autres
damnds ¢t des démons qui se présenteront sous des formes

borribles pour micux les épouvanter,



232 PREPARATION

L’odorat aura aussi son supplice. Quel tourment que
celui d’ture enfermé dans une chambre avec un cadavre
en pulréfaction : De cadaveribus eorwm ascendit foetor, (Is.
xxxtv. 3. ) Le damné sera au milicu d’unc foule d’autres
damnds, vivanl quant aux souffrances qu’ils endureront ,
mais cadavres (uant & la puanteur qu’ils cexhaleront.
S. Bonaventare dit que si Je corps d’'un damné était jeté
bors de Venfer, 11 donnerait Ia movt & tous les hommnies
tant il infecwerant loin, Fi puis Pon dira avee quelques
insensés @ Si je vais dans Uenfer, je ne serai pas scul.
Malheurcux, plus vous serez, plus vous souflvivez : 1bi,
dit S. Thomas , miserorum socictas miseriant non minuct, sed
augebit, (S.Thom. Suppl. . 86. a. 1.) Oui, plus vous
souflrirez, car il y aura plus de puanteur, plus de cris,
et plus vous serez pressés. Car dans Uenfer on sera Ven sur
Pautre ccumme des moulons sepressent en hiver : Sicut oves
e inferno positi sunt. (Ps. xLvur. 45.) Ainsi done, ils
scront comme des raisins foulés sous le piessoir de la co-
lere de Dicu : Et ipse calcat torcular vini furoris irwe Dei.,
(Apoc. xix. 15.) De 14, il s’en suivra la peine de Vimmo-
bilité : Fiant immobiles quasi lapis. (Exod.xv.16.) Commec
le damngé tombera dans Penfer au dernier jour, ¢’cst ainsi
qu’il restera sans changer de situation, el sans pouvoir
reoauce ni picds ni mains, ot cela lant que Dicu sera
Dicu.

I’ouic scra aussi supplicice par les hurlemens conti-
nucls, par les gémissemens de ces pauvres déscspérés.
Les démons feront un bruit continucl : Sonitus terroris
semper i ore cjus. (Job. xv. 21.) Queclle souffrance
n'¢prouve-l-on pas lorsqu’on vcul dormir et que Pon
entend un malade qui se plaint sans cesse, ou un
chien qui aboic, ou un ecnfant qui vagit? Malheu-



A LA MORT. 2bo

reux damnés qui doivent entendre pendant I'élernité la
rumeur el les cris des damnés. L'cstomac sera tourmenté
par la faim ; car le réprouvé aura une faim dévorante :
Famem patientur ut canes. (Ps. vvur. 45.) Mais il n’aura
pas un morceau de pain. I1 aura cnsuile une soif (elle
que toute I'caude Iamer ne Péleindrait pas; mais on ne lui
donnera pas unc seule gouttc d’cau. Le mauvais riche
n’en demandait qu’unc goutle, mais il ne I'a pas cue
el nc 'aura jamais, jamais.

AFFECTIONS ET PRIERES.

Ah! Scigneur, me voict 2 vos picds, moi qui ai fait si
peu de cas de votre grice, de vos punitions. Que je scrais
malheurcux, 6 mon Jésus! si. vous n’aviez cu piti¢ de
moi ; depuis combica de temps ne serais-je pas dans celle
fournaise puante ott un si grand nombre de mes amis bra-
lent déja! Ah! mon Rédempleur, comment en pensant &
cela ne pas braler d’amour pour vous ? Comment songer &
vous offenser de nouveau & Pavenir? Ah! qu’il n’en soit
plus ainsi, 6 mon Jésus! Failes-moi plulot mourir mille
fois. Puisque vous avez commencé, accomplissez voire
ccuvre. Yous m’avez arraché a la puantcur de mes péchés
et vous m’avez appeléa vous aimer avec tant de bienveil-
lance. Ah! faites aujourd’hui que jemploic pour vous le
temps que vous me donnez. Que les damnés désireraient
un jour, unc heurc de celles que vous m’accordez! Et mot
que {erai-jc? Continuerai-jc & Ies employer a vous déplaire?
Non , 6 mon J¢sus! ne le permeticz pas par les mérites de
ce sang qui jusqu’a ce jour m’a déliveé de Venfer. Je vous
aime, O souverain bien ! et puisque je vous aime, je me
repens de vous avoir offensé. Je ne veus plus vous oulra-



Vo4 PREPARATION

ger, mais JC veux vous aimer loujours. O Marie, ma
meére el ma reine, pricz Jésus pour moi, et accordez-moi
Ie don de la persévérance et de son saint amour.

DEUXIEME POINT.

Le supplice qui tourmente le pluos les sens du damné,
cest le feu de Tenfer qui affecle le tact : Vindicta carnis
ampii, ignis et vermis. (Eccli. vir. 29.) Le Seigncur en fait
unc mention spéeiale dans lc jugement : Discedite a me,
in ignem ccternum. (Matih. 1v.) Le supplice du fcu est en
ce monde le plus horrible de tous; mais il y a tant de
différence de notre feu @ celui de I'enfer, que S. Augus-
iin dit que le notre ne semble qu’une pure représentation
enpeinture @ In cujus comparatione noster hic ignis depictus
est. EL S. Vincent Ferrier dit qu’cu égard au notre il est
froid. La raison cn est que notre feu n’a éiécréé que pour
notre utilité, mais que celui de Uenfer ne I'a ¢é1é que
pour tourmenier : Longe alius, dit Tertullicn, est ignis
qui usui humano, alius qui Dei justitice deservit. 1.’ indigna-
tion de Dicu allume ce feu vengeur. Ignis succensus est
an furore meo. (Jer. xv. 414.) De laaussi le feu est-il ap-
pelé dans Isaic Uesprit d’ardeur : 8i ablucrit Dominus
sordes.... in spiritu ardoris. (Is. 1v. 4.) Le damné ne sera
pas cnvoyé au feu, mais dans le feu : Discedite, male-
dicti, in ignem eternum. Ainsi cec malhcurcux sera entouré
de fcu comme lc bois dans la fournaise : le damné
aura au-dessus de sa (&ie un abime de feu, dessous ses
pieds un abime de feu, ¢t un abime de feu a ses co-
Gs. §il touche, s’il voit, s’il respire, ce n’cst que du
feu. 11 sera au miliew du feu comme le poisson dans
Veau. Non seulement le feu Ientourcra, mais encore il



A LA MORT. 255

ptnétrera dans ses entrailles pour le tourmentcr. Son
corps deviendra de feu ; tout en lui bralera, ses viscéres,
son coeur, son ccrveau, son sang, la moclle de ses os.
Chaque damné sera lni-méme une fournaise de feu : Pones
eos ut clibanum ignis. (Ps. xx. 10.)

Telles personnes qui ne peuvent supporier de marcher
sur un chemin ¢&chauflé par les rayons du soleil , qui ne
poeuvent rester enfermées dans une chambre avee une bra-
sicre , qui ne peuvent souflrir une étincelle qui Cclate
d'une chandellc, ct qui cependant ne craignent pas ce feu
qui dévore, comme dit Isaic : Quis poterit habitare de vobis
cum igne devorante? (Is. xxxm. 14.) Tel qu’une bite fauve
dévore un chevreau, tel le feu de Yenfer dévore le ré-
prouvé; il le dévore, mais ¢’est sans lui donner la mort.
Continucz , insensé, dit S, Picrre Damicn cn parlant du
voluptucnx ; continuez i contenler volre chair, car un
jour viendra que tous vos plaisirs sensucls s’attacheront &
vos entrailles comme une sorte de poix qui rendra plus
tenace ct plus horrible la flamme qui vous brillera dans
I'enfer : Venit dics, imo nox, quando libido tua vertetur in
picem, qua se nutriat perpetuis ignis in his visceribus. (S.D.
Dam. Epist. v1.) S. Jérome ajoute gue ce feu poriera avee
lui tous les tourmens ct (ous les genres de douleurs que
Pon peut souflrir sur la terre; douleurs de colé, douleurs
de e, douleurs d’entrailles, douleurs de nerfs : In uno
igne omnia supplicia sentiunt i inferno peceatores. Dans ce
feu méme il souffrira la peine du froid : Ad nimium calo-
rem Iranscat ab aquis nivium. (Job. xx1v. 19.) Mais que
Yon comprenne bicn que les peines de cetic vie ne sont
qu'unc ombre, comme dit S. Chrysostdme, a I'égard de
celles de I'enfer : Pone ignem, pone ferrum, quid nisi um-
bra ad illa tormenta ?



256 PREPARATION

Les facultés mémes auront leur supplice particulier. Le
xéprouvé scra tourmenté dans Ja mémoire,, en se rappelant
Ie temps (qu’il avait pour se sauver, cl en songeant qu'il
Pa employ¢ & sa damnation; en se souvenant des grices
qu’il a recucs de Dicu, ct dont il n’a pas voulu se scrvir.
Il scra puni dans Iintellect, en pensant aux grands biens
qu'il a perdus, le ciel, Dien, el en s’apercevant qu’il ve
peut plus remdédier & cette perte 5 1l seva tourmenté dans Ja
volonté, Jorsqu’il verra (u’on lai refuse tout ce qu'il de-
mande. Desiderium peccatorum peribit. (Ps. mi. 10.) Lo
malhcurcux n'aura rien de ce il désire et ne possédera
que ce quil abhorre, c’est~a-dive des sonffeances éterncl-
les. 1l voudrait sc délivrer des tourmens ct trouver la
paix; mais toujours 1l scra tourmentd el n’aura jamais
cetie paix dont il a soif.

AFFECTIONS ET PRIERES.

Oh! mon Jésus, velre sang ¢l votre morl sonl moin cs-
pérance. Vous étes mort pour me déliveer de la mort éler-
nclle. Ah! Scigneur, qut plus que moi, miscrable pé-
cheur, a participé aux mérites de votee passion, moi qui
tant de fois ai mérité Venfer? Alh! ne permettez pas que
je suvis ingral 2 (ant de grices que vous nravez failes.
Vous w’avez délived du fea de Venfer; car vous ne vou-
lez pas que je brade de ce feu de tourment, mais (ue ce
soit du doux fecu de votre amour. Sccourez-moi done
afin que je puisse accomplir votre désir. Si maintenant
j’¢tais en enfer, je ne pourrais plus vous aimer; mais
puiscue je peux vous aimer, je veux le faire. Je vous
aime, 6 bonté infinjc; je vous aime, 6 mon Rédempteur,
vous qui m’avez {ant iimé, Comment ai-je pu vivre dans



A LA MORT. 257

Youbli de voire nom! Je vous remercie de ce que vous
vous &ics souvenu de moi ; si vous m’avicz oublié, je se-
rais & I'enfer maintenant, ou bien je n’aurais aucun re=
pentir de mes péchiés. Cetie douleur que j'ai de vous
avoir offensé, ce désir qui prouve que je vous aine, sont
des dons de volre grace avec lagquclle vous m’assistez., Je
vous cn remercic, O mon Jésus. Jespere qu’a 'avenir jo
vous donnerai Ia vic qui me resie : je renonce A toutl; jo
ne VCUX PCnser (u'd vous servir ¢t & vous plaire. Rappe-
lez-moi- toujoms Penfer que jai mérité, et les grices que
vous m’avez failes, ¢l ne permetiez pas gue je m’éloigne do
vous unc autre fois, et que je me condamne moi-méme
a cc licu de tourmens. O mére de Dieu, pricz pour moi
qui suis un péchcur. Votre intercession m’a délivré de
Penfer; 6 ma mere, délivrez-moi par elle encore du pé-
ché¢ qui seul peut me condamner 4 1'enfer.

TROISIEME POINT.

Mais toules ces peines ne sont rien cu égard & la peine du
dam. Les ténchres, la puanieur, les cris, le feu ne sont pas
Ienfer; I'enfer, c’est la peine d’avoir perdu Dieu. S. Bruno
dii : Addantur tormenta tormentis, ac Deo non priventur. (Jer.
de Jud. fin. ) ¥t S. Jean Chrysosidme : 8i mille dixeris ge~
heunas , nihil dicas illius doloris. (Hom. xuix. ad Prop.) S.
Augustin ajoute que si les damnds jouissaient de la vue
de Dicu, ils ne soullriraient rien, nullam penam sentirent, et
infernus ipse verteretur in paradisum. (S. Aug. (. 9.deTrip.
hab. ). Pour comprendre un peu ce que c’esi que cetle
peinc, il faut choisir un exemple. Si quelqu’un perdait une
picrre précieuse de la valeur de cent éeus, il en éprouverait
unc grande peine; mais si ce bijou en valait deus eents, sa



258 PRIEEPARATION

prine serait aussi denx {ois plus forte; 8'il en valait quatre
cents, clle le serait bien davantage : ¢n somme, Ia peine
que Pon éprouve de la perte d'un objel est en raison de
la valeur de cet objet méme. Mais quel hien a perdu le
damn¢? Un bien infini, qui est Dieu. Donc le véprouvé est
cn proie aune douleur infinie en quelque manicre : Pene
damnati est infinita, quia est amissio boni infiniti. (D. Th.
1. 2. q. 87. a. 4.)

Les Saints ne redoutent que celle peine : Heee amanti-
bus, non contemnentibus paena est, dit S. Augustin. S.
Iguace de Loyola disail : Seigneur, je supporle loule peine,
mais jc ne puis supporter d’¢tre privé de vous. Mais celle
peinc ne touche pas les pécheurs qui se contentent de
vivre des mois el des années entieres sans Dicu, car les
mathcureux vivent dans les (énébees. A la mort il ne Jeur
¢st pas permis de connaitre le grand bien qu’ils perdent.
L’ame comprend aussitdt en sortant de cetie vie qu’clle
cst créée pour Dieu, dit S. Antonin : Separata autem ani-
ma & corpore, intelligit Dewm summum bonum, et ad illud
essc creatam. Elle s’¢lance aussitot pour embrasser ce sou-
verain bien, mais comme elle est dans le péché, Dieu la
repousse. Quand un chien voil le gibier el qu’on le tient
attach¢ a 1a chaing, il fait mille cfforts pour romprele lien
qui Ie retient afin de s’¢lancer sur la proic? Pame en sc
séparant du corps cst naturcllement cntrainée vers Dieu ,
mais le péché Pen sépare ¢t Ia jette dans Venfer. Iniqui-
tates vestrez diviserunt inter vos et Deuwm vestrum. (Is. 1.x. 2.)
Toul I'cnfer consiste donc dans ces deux mots : Discedite
a me, maledicti. Allez, dira Jésus-Christ, jec ne veux pas
que vous voyicz ma face. Si mille quis ponat gechennas,
nihil tale dicturus est quale est exosum esse Christo. ( Chrys.
Hom. 24. in Matth.) Lorsque David condamna Absalon a



A LA MORT. 259

nc plus comparaitre devant lui, Absalon en ressentitune
si grande douleur qu’il répondil : Dites & mon pére, ou
gqu’il me peemelte de le voir ou qu’il me donne la mort.
(1. Reg. x1v. 25.) Philippe I1 dit & un grand d’Espagne
qu sc tenait & I'église avee Irrévérence: Vous ne parai-
trez plus devant moi. Cet officter en éprouva tant de peine
que, rendu chez Tui, il en mourut de doulcur. Que
scra-ce done quand Dicu, au moment de la mort, dira
au réprouvé : Allez, allez, je nc veux plus vous voir.
Abscondam faciem ab eo, et invenicnt ewm omnia mala.
( Deut. xxx1. 17.) Yous n'¢tes plus mes amns, dira Jé-
sus aux daranés cn cc jour terrible, ¢t moi je ne suis plus
Ic votre. Voca nomen cjus, non populus meus : quia vos
non populus meus et cgo non cro vester. (Os. 1. 9.)
Quclle peine pour un fils dont le pére meurt, pour
une femme qui perd son mari, d’étre obligé de dire : O
mon pire, & mon ¢poux, je ne te verrar plus. Eh bicn,
st maintenant nous cntendions les plaintes d’un réprouvd,
et que nous Iui disions : O ame, pourquoi e plains-tu ?
voici ce qu’elle répondrait : Je me plains parce que j’ai
perdu Dien et parce que je ne le verrai plus. Le damné
devrait du moins pouvoir aimer son Dicu el se résigner
d sa sainie volont¢. Mais non; si cela lui était permis, 'en-
fer ne serait plus un enfer. Le malheurcux ne peut se ré-
signer & la volont¢ de Dicu, car il s’est constlitué son
cnnemi. Il ne peut plus aimer son Dicu , mais il le hait
¢t le haira toujours; el sa plus grande souffrance sera de
connaitre que Dieu cst e souverain bien et de sc voir
foreé a le déiester cn méme temps qu’elle le sait digne
d’'un amour infini. Ego sum ille nequam privatus amore
Dei. C’cst ainsi que répondit ce démon qui ful interrogé
par Sainte Catherine de Génes. Le damné délestera et



260 PREPARATION

maudira Dict; et en le maudissant , il maudira aussi les
bicnfaits qu’il en a regus, Ia création , Iarédemption, les
sacrements , lc baptéme surtout, la pénitence et P'eucha-
ristic. Il portera une haine implacable envers les Anges
et les Saints, principalement & son Ange-Gardien, 2 ses
saints patrons et & la Vierge surtout. Il maudira encore
Ia trés-sainte Trinité, ct surtout la seconde personne, le
fils de Pieu, qui est mort pour son salut 5 11 maudira ses
plaies , son sang, scs soulfrances ct st mort.

ATFFECTIONS ET PRIERES.

Ah! mon Dicu, vous déles donc mon souverain hicn,
bicn infini, el moi, je vous ai si souvent perdu ! Je sa-
vais que par le péché je vous causerais beaucoup de dé-
plaisir , que je perdrais votre grice, el malgré cela je ai
commis! Ah! si je ne vous voyais attaché A une croix,
o fils de Dicu, ¢t mowant pour moi, je n’oserais vous
appeler ¢t espérer jamnais plus le pardon. Pere élernel, ne
jetez pas les yeux sur moi , mais sur voire fils bien aim¢,
qui vous demande miséricorde pour moi @ exaucesle,
pardonnez-nioi. Aujourd’hui je devrais étre en enler de-
puis un grand nombre d’années, cL sans espoir de vous
aimer ¢t de recouvrer la grice ue j'ai perdue. O mon
Dicu, je me repens de outrage cue je vous ai [uit de
renoncer & volre amilié, ot de mépriser volre amour pour
Ies misérables plaisivs de ectte terre. Ab ! plat & Dicu que
je fussc mort mille fois! Comment ai-je pu &lre aussi
aveugle ct aussi fou! Je vous remcrcie, 0 mon Dicu, dc
ee que vous m’accordez ce temps de pouvoir remédicr
an mal que j'ai fait. Puisque par un effet de voure misé-
ricorde , je suis hots de 'enfer, ct que je puis vous aimer,



A LA MORT. 261

0 mon Dicu, je veux vous aimer. Je ne veux plus diflc-
rer & me couvertir toul & vous. Je vous aime, bonlé in-
finic; je vous aime, 6 ma vie, mon trésor, mon amour,
mon tout. Rappelez-moti, & Seigneur, rappelez-moi tou-
jours I''unour que vous m'avez porlé ct 'enfer ou je de-
viais &tre, afin gue cetie pensée m’enflamme et m’engage
3 fuire des actes d’amour el d vous dire toujours : Jc vous
aime, je vous aime, je vous aime. O Marie, reine de
mon coeur, mon cspérance, ma mdére, si j'étais en enfer
jc nc pourrais jamais plus vous aimer! Je vous aime, 6
ma mére! je mets en vous ma confiance; jespére que je
ne vous abandonnerai plus, ni vous, ni mon Dieu. Se-
courcz-noi, i pricz Jésus pour moi.

-

VINGT-SEPTIEWE CONSIDERATION.
De ’éternilé de enfer.

Et ibunt in supplicium eternum. (Malth. xxv. 46.)

PREMIER POINT.

Si l’qlanﬁ\r n’¢lail pas éternel, ce ne serait pas un enfer. La
doulcutk qui ne dure pas long-temps n’cst pas une douleur
profondle; T'on perce un aposiéme & un malade, on brile
unc partic d’'un membre gangréné & ua autre, la douleur
est grande sans doute, mais comme elle passe vile, on ne
dml pas la regarder comme un grand tourment. Quelle dif-
férence cepondant, si cette opération de Uincision ou du fea
s¢ proloagrait pendant unc semaine ou pendant un mois



2062 PREPARATION

entier ? On peut & peine supporter une doulen: légere,
mais «tui cst longue & gudrir, comme des maux d’yeux,
une fluxion. Mais que dis-je? une picee de thédtre, un
morceau de musique qui durerait trop long-temps, pen-
dant lout un jour, nous procurcrail un cnuui morlel.
Et si clle durait un mois, unce année? Que sera done
Penfer, o ce n’est pas une comédic que Pon doil repré-
senter, ni de la musique que Pon entend, ni des maux
d’yeux , ni des fluxions, ni des opérations d'amputation
el de caulérisalion , mais ot il y « lowle sorte de lourmens
ct de supplices. Et pour combien de temps ? Pour I'éter-
nilé : Cruciabuntur die ac nocte in scecula sewculorum. (Apoc.
xx. 10.)

Il y a une élernité, c’est une chose de foi : ceci n’est
pas une opinion , ¢’est une verit¢é que Dieu atleste dans
VEcriture : Discedite @ me, maledicti, in iguem celernum.
(Maub. xxv. 11.) Et hi ibunt in supplicium cternum. (Thid.
num. 46.) Penas dubunt in interitu aternas. (1. Thes. 1.
9. ) Omnis igne salictur. (Marc. 1x. 48.) De méme que le
scl a Ia propriéié de conserver 1cs choses, de inéme anssi
Ie feu de Penfer, en tourmentant les damnés , a la vertu
de préserver de laort : Ignis ibi consumit, dil S. Ber-
nard , ul semper reservet. (Medil. cap. mr.)

Ah! quelle folie dela part de celui ui pour se donner
un jour de plaisir voudrait étre condamné ensnite & vingt
ou trente années de prison. Si Penfer durait cent ans,,
que dis-jc cent ans, §’il ne durait (ue deux ou (trots avs,
ce serail nne grande folic de se condiummner pour un mo-
ment de plaisir & deux ou trois ans de feu, Mais il ne s’agit
pas de trente, ni de cent, ni de mille, ni de cent mille
ans, il s’agit d’une éternité; il s’agit de souffrir toujours
les memes tourments qui ne seront jamais alléges, ¢t qui



A LA MORT. 265

ne finiront jamais. Les Saints ont donc cu raison, fant
qu’ils ¢raient sur la terre et en danger de se perdre, de
plearer et de trembler. Le bienheurcux Isaie, étant dans
le désert, jedmait, faisait pénitence, gémissail ¢t s'éeriaif:
Ah! que je suis malbheureux, je ne suwis pas encore déli-
vré de I'enfer. Heu me miserum, quia nondum a gehenne
igne sum liber !

AFFECTIONS ET PRILRES,

Ah ! mon Diea, si vous m’avicz envoyé cn enfer comme
je Pai déja mérité plusicurs fois, el que vous m’en cus-
siez cnsuile retiré par un cffet de votre miséricorde, com-
bien nc vous en aurais-jc pas d’obligations! Quelle vie
sainle nc menerais-jc pas aprés cetle faveur signalée ? Et
mainicnant que par un plus grand effet de volre miscri-
corde , vous m’avez préservé 'y tomber, que ferais-je ?
Reviendrais-je vous offenser et provoquer votre indigna-
tion, afin que vous m’envoyicz braler dans celte prison
de rebelles, et ou Dralent tant d’ames qui ont commis
bicn moins de péchés que moi ? Ah! mon Rédempteur,
voict comme J’ai fait par le pass¢, au licu de me servix
du temps que vous e donniez pour pleurer mes péchés,,
j¢ I'ai cmploy¢ & vous mépriser. Je remercice volre bonlé
infinic de m’avoir tant suppori¢. Si vous n'éticz pas in-
fini, commentauricz-vous pu avoir tant de patience?Je vous
reniercie dong, 6 mon Dicu, de m’avoir attendu jusqu’a
ce jour; je vous remercic de fa lumicre que vous m'ac-
cordez et avee laquelle vous me faites connaitre ma folie
¢t Ie tort que je vous ai fail en vous outrageant par mes
péchés. O mou Jésus, je les déteste et je m’en repens de
toul mon cocur; pardonnez-moi par volre passion, Assis-



264 PREPARATION

tez-moi de votre grice, afin que je ne vous offense plus.
Maintenant je dois craindre que si jo commels un aulre
péché mortel vous ne m’abandonniez. Ah! Seigneur, je
vous en pric, mellez-moi devant les yeux cetie jusle crainte
Yorsque le démon m’engagera & vous offenser. O mon
Dicu , je vous aime et jc neveux plus vous perdre; aidez-
mot de volre grice. Sccourez-mei, 6 Vierge sainte, [aites
gue je recourc loujours A vous dans mes tentations, afin
fue je ne perde plus Dica. Marie , soyez mon cspérance.

DEUXIEME POINT.

Celui qui entrera une. fois dans 'enfer n’cn sortira ja-
mais plus pendant I'élernité. Cette pensée faisait trembler
Duvid : Neque absorbeat me profundum , disait-il, neque
urgcat super me puteus os suwm. (Ps. Lxvir. 16.) Quand
Ic reprouve est tomhé dans ce puits de tourmens, 1'en-
teée se referme et ne s’ouvre plus. Dans Penfer il y a une
porte pour entrer, mais il n’y en a pas pour sortir :
Descensus erit, dil Euséhe d’Emdse, ascensus non erit. Tt
voicit comment il expliqae Ies paroles du psalmiste : Neque
urgeat 08 suwn @ quia cum susceperit cos, claudetur sursum,
¢t aperietur deorsum. Tant que le péeheur vit, il peut tou-
jours avoir espoir de porter 1eméde, mais s’il meurt dans
e piché, il n’y aura plus pour lui d’espérance : Mortuo
fiomine impio, nulla crit wltra spes. (Prov. x1. 7.) Si les
damnés pouvaient au moins s¢ bercer de quclque fausse
(spérance, el trouver ainsi un soulagement 3 lear déses-
poir. Ce pauvre malade, couvert de blessures, couché sur
son lit, dont les médecins ont désespéré, peul encore se¢
fiire Hlusion ct se consoler cn disant: Qui sait si je ne
trouveral pas quelque médecin el quelque remade qu me



A LA MORT. 265

guérisse. Cclui qui est condamné aux galéres pour la
vic se console aussi, en disant : Qui sail ce qui peut arri-
ver, el si je ne me délivierai pas de mes chaines. Si le
damné pouvail au moins, dis-jc, lenir un pareil langage,
et se dire : Qui sait si un jour je ne sortirai pas de cette
prison; s’il pouvait se¢ hereer de cette fausse espérance.
Mais non, dans Penfer iln’y a aucune espérance, ni vraic,
ni fausse. On n’y pent pas dive @ Qui sait. Statuam contra
faciem. (Ps. xnix. 21.) Le matheurcux aura tonjours de-
vant scs yeux sa condamnation éerite, ot il Tira qu’il doit
pleurer éleenellement dans ceiie fosse de peines : Alii in
vitam eternam, et alii in opnrobrium ut videant semper.
(Dan. xa1. 2.) Le damndé ne souffre donce pas seulement les
peines d’un instant , il souffee cncore celles de 1’éternité,
car il dit : Ge que je souffre , jele souffrirai toujours : Pon~
dus cternitatis sustinent, dit Tertallicn,

Prions done le Scigneur , conpine S, Augusting, hic ure,
hic seca , hic non parcas, uil in wternum parcas. Les chati-
mens de cetle vie passent : Seqiitar tww transcunt, vox to-
nitrut tui in rota. (Ps. Lxxvi. 48.) Mais ceux de I'autre vie
ne passent jamais. Craignons-les, Craignons ce tonnerre,
vox tonitrui in rotu, c’cst-d-direce tonnerre de Ia condam-
nation éternelle ¢qui sortira de Ta houche du'juge dans le
dernicr jugement contre les viéprouvés : Discedite @ me,
maledicti, inignem cternum. L' Eeviture dil, in ot ; Ia roue
est en effet b figure de Péternitd, car on n’y trouve pas
de fin : Eduxi gludium mewne de vagina sua irrevocabilem.
(Ezcch. xxi. 3.) Le chiwimestt de Fenler sera grand , mais
ce qu’il y aura de plus territle, ¢’est qu’il sera irrévocable.

Mais, comment ! dira i macréant, quelle est donc cetie
justice? Punir un péché d’'un moment par un supplice
¢ternel ? Mris comment, rpandrai-je, un pécheur peut-il

i 9 12



266 PREEFARATION

oscr, pour le plaisiv d’an momenl, offenser un Nieu de
majesté infinic? Dans le jugement des hommes, dit
S. Thomas (105, ¢. 87. a. 5.}, la peine nc se mesure
pas & ladurce du temaps, mais & Ja qualite da délit: Now
fuiu homicidinm i monicnio committitur, nenertancet.
peena punitur. Pour un piché mortel, Penfer cst peu de
chose, car en raison de Poffense qui atlague une majesté
infinic, le chaiiment devrait ¢lre infini, dit S. Bernordin
de Sicnne @ In omni peecato mortuli infinita Deo contvmelin
arrogetur, afinitar aulem Gijariee infinity debetur pona.
Mais, comme dit ange de Pécole, la créature ne peot
pas supporter unc peine mfinie en intensiicé; Dicu fwit
qu'elle e souflre une infinic cn extension.

Cette peine doit &lre nécessairement ¢ernclle, car le
damné ne peut plus satisfaire pour son péchc. Daus cette
vie, le pécheur ne peut satislaire quautant que les mé-
rites de Jésus-Christ lui sont appliqués , mais e damnd ne
participe pas & ces mérites; ce qui fait qu'il ne pewt plus
apaistr Dicu, car sou piché sera dlerncl, el sa peine de-
vra aussi c¢tre ¢ternclle : Non dabit Deo placutiviem sizom ,
luborabit in ateruun. (Ps. xuvin. 8.) Culpa scmper poterit
ibi puniri, dit Vinceni de Beauvais (Lib. 2. p. 5.), «f nun-
quam potcris expiwri. Puisque , au dire de 8. Antonin, i
peccator peenitere non potest. G'est pourcuoi Je Seigrear
est toujours indigné contre lui @ Populus cui iratns est Do-
minus usque i cteriann, (Malach, 1. 4.) De plus, e domné
ne veul pas étre pardonné, quand bien wncine Picw e
voudrait, car sa volonié est obstinée ¢l afferaie dens la
haine de Dieu. Innocent I dit: Non faunilichuaiir re-
probi, sed malignitas odii in illis cxcrescet. (Lib. 5. de cont.
Mund. cap.40.) Et S. Jérome : Imsatiabiles sunt i de-
siderio peccandi. (In Prov. 27.) La plaie du daymmi cst



A LA MORT. 267
désesplrée , puisqu’il refuse dese guérir : Factus est dolor
ejus perpetuus , et plign desporabilis renuit cureri. (Jer.
xv. 78.)

ATFFECTIONS ET PRLERES.

Si j’élais damné maintenant, comme je l'ai mérilé,
O mon Rédempleur, je scrais obstiné dans ma haine con-
tre vous , 6 mon Dieu, qui &les morl pour moi? Oh
Dicu, ct quel enfer ce serait que de vous hair, vous qui
m’avez Ll aimé et qui éles une beauté infinie et une bonté
infinic digne d’'un amour infini! Si j'étais cn enfer, je
serais donc dans un ¢lat si malheurcux que je ne voudrais
plus le pardon que vous m’offririez? O mon Jésus, je
vous remercie de lamiséricorde avec laquelle vous m’avez
traité, et puisque je puis mainienant étre pm:donné et
vous aimer, je veux I'un et Pautre. Vous m’offrez le par-
don et je vous le demande, el je P'espére par vos mériles.
Je me repens de toutes les offenses que j’ai commises en-
vers vous, O bonté infinic, el vous, pardonnez-moi. Je
vous aime dc toule mon ame. Ah! Scigneur, ct quel mal
m’avez-vous done fail que je dusse vous hair élernelle-
ment comme volre cnnemi ? Et quel ami aurait fait et
soutlert ce que vousavez fait et souffert pour moi, 6 mon
Tésus. Ah! ne permettez pas que je retombe dans votre
disgrice el que je perde volre amour, failes-moi mourir
pluiol avant (ue cet accident ne m’arrive. O Marie, pla-
cez-MoOl sous volre manieau, ct ne periellez Ppas que je
le quuitte pour me révolter contre Dieu el conlre vous.



2068 PREPARATION

TROISIEME POINT.

La mort estla chose que les péchicars craignent {e plus
en catle vie. Dans Penfer, c’est celle ¢u’ils souhaiteront le
plus ardemment : Querent morten, el nox invenicl, ct de-
siderabunt mori, et mors jfugict ab eis. (Apoc. 1x. 6.) O
mors, dit S. Jévome , quam duelcis esses , quibus tom amara
Juisti! (Ap. 8. Bon. Soliq.) Bavid dit que Ia mort brote-
tera Jes damnés. (Ps. xnyvin, 43.) 8. Bernaed dit & cesu-
jet que de meme que les (roupeaux ¢n bhroutand Cherbe
sc nourrisseat des feuilles ot laissent les racines ) ¢'est aunst
gue kumort broutera les damnds; cile les tera & ol
moment of leur Inissera Ja vie, afin de les teer encore
pendant Péternild @ Sicii animalic depescunt herbas, sed
remanent radices ; sic miseri ininferso corrodentur @ morte,
sed iterwm rescrogbuintur ad penns. Gest ainsi, dit 8. Gré-
goire, quc le damné meurt a toul mowent, sans jamais
mourtr : Flanunis uliricibus traditus, scaper morictur, (Lib,
1. Mor. c. 12.) St un homme meart wi¢ par la douleur, on
Ic plaint généralement : ¢t le damné aura-t-il quelgu’un
qui plaigne son sort? Non, a toutl moment le malheurcux,
meurl dans les lourmens, ct personne ne fe plaint. L'em-
perear Zénon, enfermé daus une fosse, s’¢eriait : Quyrez-
moi par pitic. Personne ne Pentendit, ¢t on 1o trouva
morl de désespoir, car il s’¢lait dévord Ja chair mnéme de
ses bras. Les réprouvés s'éerient daus Venfer, dit 8. Cy-
rille d’Alesandrie, mais personne ne vieat les redirver,
car personne ne les plaint @ Lamentantur, cf nuwllus cri-
pit; plongunt , et nemo compatitur.

Et ce malhear combicn de temps durera-t-il? Tou-



A L\ MORT. 269

jours, loujours, On lit dans les exercices spiritucls da
pire Segnerd e jeune, éerits par Maratori, qu'a Rome
on demanda un jour & vn démon qui éait dans Ie corps
d'un possédé, combien de temps il devait demeurer en
enfer; il 2épondit avee rage en frappant des mains sur vne
chaisc 1 Toujours, towjours, La terreur ful (ele dans 1as-
semblée que plusicars jeunes gens du séminaive remain
qui en fsaient partie firent une eonfession géndérale et
ch.mgch_}lt de vie, tmint ees deux pnmk_s avaient fut im-
pression sur et ! Pauvre Judis ! Uy a déjdix-huit cents
ans (ue ce rrjire est dans Fen'er, el Yenfer n’est encore
pour bui ’an commencement. Poauvre Gain! 71y a cing
mille six cenis ans qu'il brale dans les flammes, et
Ponfer n'est encore qu’d son commencement. On de-
manda un jour ¥ un autre démon depuis combien de
temps 3l ¢tait & Penfer? i1 répondit = Depuis hier. Com-
ment hier, 1eprit-oun, s’il y a plus de cing mille ans que
tu cs damné? Mais , répliqua-t-il , si vous savicz ce qu’est
Péernité, vous comprendricz que cing mille ans ne sont,
par rapport i elle, quun moment, Siun ange disait & un
damné : Tu cortiras de Penfer, mais scalement lorsqu’il
s¢ sera ceonlé awtant de siceles quil y a de gouttes d’eau
au monde, do feailles anx arbres, de grains de sable sur
le bord de ia mer, le damné serait plus conlent qu'un
mendiant gne on everait sue ie trone. Qui, ear tous
ees sideles se passeront et se multiplieront & Vinfini, et
Fenfor wen sera jamais cu’sne conunencement. Chague
damné ferai! ce pacte avee Dicu @ Seigneur, angmentez ma
peine ank que voos le voudrez; faites-la durer tant qu’il
vous plaira, mais enfin m("te, -y un lerme, ¢t je seral
content, Non , non, it n'y aura pus de terme pour lesup-
plice da réprouvé, La irompette de la justice ¢ternelle ne



270 PREPARATION
sonnera dans Penfer que ces mots 0 Toujours, (oujours
Jomais, jamais,

Les damnés demanderont aux démons @ A quelle heure
de Tanait sommes-nous? Gustos, quid de nocte ? (s, xxi,
11.) Guand viendra le jour? quand cesseront ces trompet-
Les, ces cris, celie puianleur, ces flannnes, ces tourmens?
Et onleur répondra @ Januis, jamais. Combien de temps
tout cela durcra-t-il! Toujours , toujours, Ah! Seigneur,
donnez la lumicred tt d'aveugles qui, lorsqu’on les
conjurc de ne pas se damner, répoadent : Apris tout, si
je vaus & Penler, |’y prendrat patience : oh Dicu! ils n’ont
pas Ia paticnce de supporicr un peu de froid, de dencu-
rer dans um appartement un peu trop chaud , de souffrir
un coup, ct puis ils auront celle de demeurer dans unc
mer de fea, foulés aux pieds par les démons ct abandon-
nés de Dicu et de tous pendant 'éternité!

AFFECTIONS ET PRIERES.

O pere de miséricorde, vous n’abandonnez pas ceux
qat vous cherchent @ Non dereliquisti querentes te, Do-
mine. (Ps. 1x. 11.) Par le passé je vous ai fui el vous ne
m’avez pas abandonné; ne me délaissez pas maintenant
qgue je vous cherche. Je e repens, 6 souverain bien, d’a-
voir fail si pea de cas de votre geice que jai échangée
pour de Ia fumce. Regardez Jes plues de volre fils, écou-
tez leurs cris; clles vous prient de me pardonner, e
pardonnez-moi. EL vous, 0 mon Rédempteur, rappelez-
moi les peines que vous avez souflertes pour mot , 'nmour
que vous m'avez porté, et mon ingratitude par lagquelle
j'ai tant de fois mérité Penfers afin que jo gémisse tou-
jowrs sur Poutrage que je vous ai fait ¢t que je ne vive



A LA MORT. 271

phis «que pee vous amner. Al mon donx Jésus, com-
ment ne braderaisje pas d amow peur vous en pensant que
dopeiss lant d’anndes je devrais brader dans Penfer, hrader
pendant Péternité, que veus Sles moert ponr ma'en défivrer,
el e vous Pavez faitavee tant de miscricorde? Sinain-
fenauzt JCtais enenfor, jo vous bairis, of jo serais disnost
a vosss hair foujours s mhais ju vous aime ¢l je veux vous
aimer prane fogjours. G'est ce (ae jesplre par voire sang.
Vous im'uituerez loujours, €1 je ne vous abandonne pas.
O mon Sausenr, sanvez-inoi de cette disgriice, ne per-
metles pas que je vous quitle jamais, ci faites de moi ce
que vous voudrez. Je mérite toute soric de chitimens, ¢t
je les aceepte, afin que vous me délivricz de celui d’étre
prive de voire amour. O Maric, mon refuge, combien de
fuis ne we suisje pas condamné A Penfer, ¢l nem’en
avez-vous pas arraché? Ab! déliveez-moi maintcnant duw
péche , (qui seul peut me priver de Ia grice de Dieu clme
jeter dans Venfer.

LY

VINGT -HUITIEME CONSIDERATION.
Bemords da damnd.

Fermés corum non moritur. (Mare. 1x. 47.)

PREMIELL DPOINT.

S. Thomws dit que, par ce ver gui nc meurt pas, on
doit entendre Ies remords de conscience de cclui qui sera,
clernellenunal tourmenté dans 'enfer. La conscicnee ron-



272 PREPARATION

gora le coenr des réprouves pas une foule de morsures, mais
il y en a treis principales qui les tourmenteront davantage :
c’est de penser au néant des choses pour lesquelles ils se sont
damnds, au pew qu’ils avaient i faive pour s¢ sauver, et
enfinau gand bich qu’ils ont perdu. Le premicr remords
sera donc de penser au néant des choses pour tesquelies ils
se sonul perdus. QGuand Esafi entangé le plat de lentilles
pour lequel il avait vendu son droit dainesse, Pleriture
dit qu’il eat un si grand 1egiet de la perte qu’'il venait de
faire, qu’ilse mit & hurler @ frrugiit clamore magno. (Gen.
xxvir. 54, ) Oh! quels hurdemens, gquels rugisscinens pons-
scront les damnds en pensant (ue pour quelques satsfac-
itons momeniandées el emposonndes ils ont perdu unrégne
¢lernel de bonheur, et quiils sont & jamais condamnds & une
mo1t continuclle! lis gémiront plus amérement quc Jonaw
thas lorsqu’il fut condamnd & mort par son pére méme pour
avoir mangé un pew de micl : Gustans gustavi pawlulum
melli, et ecce ego morior. (I. Reg. xiv. 45.) Ol Dicu!
quclle peine pour les daninés de voir alors la cause de
Ieur condamnation? Que nous semble, A nous, nolre vie
passée? n’cst-ce pas comme un songe, comme un instant ?
Et que sembleront & ces efprouvés cinquanic ou suixante
années de vie qu’ils auront passées sur la terre, losseu'ils
scront plongés dans Fabime de Péternité, oi, aprds avoir
passé cent milie mitlions d'années, ils verront que lear
Clernité ne fuit que conmencer ? Mais, que dis-jc, cin-
quantc ans dec vie, ne soni-ce pas cinguante ans de plai-
sirs? Car le pécheur qui vit éloigné de Dicu, nese ré-
jouit-il pas dans son pichié? Kt combien de temps durent
Ies plaisirs que le piche procure? Un moment, mais le
reste cst pour celui gui vit dans Ia disgrice de Bicu, un
temps de peines et de vegrets. Que sembleront done aux



A LA MORT. 2851

mallicarcux damndés cos momens de plaisie? Que leur
semblera surtout ¢ dernier péehé par lequel ils se sont
perdus ? Quoi, pour un vil plusir de brate qui n’a duré
q'un moment et qui s’cst dissipé comme le vent, ils
doivent braler dans un fen, désespérds, abandonnés de
tout fe monde, et cela tant que Bicu sera Dico, pendant
foute P'éternitd.

AY r_...'uma ET PRIZNES.,

Seigneur, fsiles-moi connaitre Vinjustice cue je vous
ai faite en vous offensamt, et le ehdtiment &ternel que j'at
mérité, O mon Bien, jéprouve une gravde dsuleur de
vous aveir offenseé, mais ¢'eil I ce gui me consoles si
vous m’avioz envoyé en ealer, comme jo "al méritd, ce
serait U'enfer de mon enfer que de penser que je me suois
damné peur peu de chose; mis e remords que jé-
prouve ine console, car il m’encourage & espérer votre
pardon , car vous avez promis de lnrdom O Coux (jul so
repenlent. Oui, Seigneur, je me repens de vous avoir
outragd, jembrasse celte douce peine, je vous conjure
méme de Paugmenter ¢t de me la conserver jusqu'a la
mort, afin que je pleure amérement les déplaisirs que je
vous o1 causts, O mon Ysus, pardonnez-moi ; 6 mon
Rédemptonr , pour avoir pitic de moi, vous n’aver pas
en pibié de vous-mae en vous condamuant & mourir de
douleur pour w’arracher & enfer, faites-moi miscri-
corde. Pevmeliez gue je regrelie de vous avoir offensé et
que je m'enfllamine d’amour ponr vous qui ny’avez tant
aimd, qui m'aves supporlé avee tant de patienee, et qui
maintenant , au licu de me ¢hatier, m’enrichissez de lu-
mitres et de grices. Je vous en remercie. O mon doux

Jésus, je vous aime ; j¢ vous aime plus ¢ue moi-méme .
12,



274 PREP ARATION

je vous aimede fonl mor cocur, Vous ne saver Pas rejeter
celui qui vous aime. Eh bien! je vous aime; ne me chas-
sz pas de volre présence. Necevez-moi dans volre grice ¢l
ne permetiez pas que je vous perde jamais plus. O Marie,
ma mere, acceplez-mor pour votre esclave, et attachez-
moi & Jésus votre fils. Pricz=le qu’il me pardonne, qu’il
yn"accovde son amour ¢t ke grice de la persévérance jus-
qu'a I mort.

DEUXIEME POINT.

S. Thomas dit que I peine principale do réprouveé ser:
de voir au’il s'est perdu pour rien et qu’il pouvait avee
Ja plus grande faeilit¢ acqudrir Ta gloire da paradis , s'i)
cit voulu : Principaliter dolebunt quod pro nihilo dumnati
sunt, et fucillime vitam poterant conscqui sempiternam. Lo
second remords de la conscience sera done de penser au
peu qu’il avait & fure pour se sauver. Un damn¢ apparut
a S. Ilumbert, ct Tat dit gque le plus grand tourment qu’il
¢prouvait en enfer, e'¢lait de penser an peu de valear des
choses pour lesquelles i s’¢ait damné ¢t au peu qu'il
avaita faire pour se sauver. Le mallicurcux dira alors :
Si je m'étais mortifi¢ ef (que je n'cusse pas regardé cet
objet, si javais vaincu ce respect humain, si j’avais fui
cetle réunion, ceite sociéid, cel ami, je ne scrais pas
damné. Si je m'étais confussé loules les scmaines, si ja-
vais fréquenté les congrégations, si javais fail chaque
jour une lecture spirituclle, si je m’élais recommand¢ &
Jésus-Christ et & Maric, je ne serais pas retombé. Favais
pris mille résolutions de le faire, mais je ne les ai jamais
cxcculées, ou si je les ai commeneées, je les ai abandon-
nécs plus tard; et par cela je me smis damné,



A LA NORT. 275
Les exemples qu’il aura vus de la part de ses amis et de
8CS Compiagnons augmenlieront encore ce regrei ; puis, les
dons que Pieu luiaura accordés puur se sauver, dons de
naturg, homne santé, fortune, talens gue Dicu ne lui
avail départis qu’afin qu’il devint saint + don de Ia griee,
Inmicres, inspirations, appels, ot d"anndes accordées
potr vewddier au mal quil avait Rt mads il verra que
dans Pdiat risérable od il est, il n'est plus temps d'y ap-
porter remdde. Il entendra Vange du Seigneur Ie Jui
cricr <! le fui jurer : Kt angelns quem vidi staniem , jura~
vit per vivealem i seecult saculorum.... quie tempus non
erit amplins. (Apoc. x. 6.) Oh! quel poignard cracl pour
le cocur du mallicurcux damné seront les grices qu'il a
recues , lorsqu’il verra qu'il n'est plus temps de remé-
dier & saomine Sernelle! 11 dira done en gémissant avee
ses autres compagnoens désesperés @ Transiit messis, finita
rst wseas , ef nos salvati non sumus. (Ser. vur. 20,3 Wdira -
Oh! st javais supporté pour Dieu les fatigues que jai sup-
porices pour Penfer, jeserais aujourd’hui un grand saint ;
el qii’est-ce (que j'en retive aujourd’hui, si ce n’est du re-
mords et des peines, qui me tourimenteront ¢lernetlement?
Ah! que oot pensée tourmentera le réprouvé, plas que
le few et ]es antres supplices ¢lernels @ je pouvais &tre tou-
jours harreux, ¢ mainlenant je scerai toujours mal -
heureux.,

ATFECTIONS ET PRIERES.

J mon Jdésus, comment avez-vous pu me supporier
tant de temps? Je vousai fui tant de fois, et maigré cela
vous ¢tes toujours venu au-devant de moi. Je vous ai
offens¢ si souvent et vous m’avez pardonng : je vous i



276 PREPARATION

offcnsé de nouveau et vous m'avez encore pardonné. Ah'!
faites moi ¢proaver un peu de cette douleur que vous sen-
tites dans le jardin de Gethsemani, lorsqu’en pensant &
nos péchés, vous suicz du sang. Jc me repens, & mon
Rédempleur, d’aveir si mal xécompensé volre amour. O
plaisirs maudits, jo vous déieste, je vous abhorre; vous
m’avez Ll perdre Ia grice du Seigneur. O Jésus bien-
aimé, je vous atne maintenant par-dessus toulcs ¢hoses,
cl je renonce & toules les satisfactions illicites, ¢f je pré-
fere waourie waille fois gue de vous effenser janais plus.
Ab! par cetic affection ue vous m’avez Wemoignie sur la
croix ct ¢ui vous a porté 2 olfrir volre vic divine pour
moi, donnez-mot la lunucre eb la foree de résister aux
tenttions et de recourir & votre aide dans les tentations.
O Maric, mon ecspérance , yous pouvez lout anpres doe
Dicu; obtencz-moi fa sainle persévérance , ot failes que
j¢ ne me sépare jamals de son amour.

TROISIEME POINT.

Le woisicine romords du damné ce sera de voir quel
grand hicn il a perdu. 8. Jean Chryscstome dit que les
damués auront plus de douleur davoir perdu le ciel,
qu’tls n'en ¢prouveront des supplices de Penfer. Plus cazlo
gorquentur, quam gehenna, Flisabeth , reine d’Angleteree,
disaii : que Dica me donne (uaganie ans de regne ct jo
renonee an paradis. Cette malheurense femne cut les
quarante ans de rogne; mais agjourd’hud gu'elle a quillé
ce monde, que dit-elle? Sans donte elle ne pense plus Ja
méme chose; ol ! comme clle doitétre ailligée et désespérée
€ pensant que pour (uainie annces de rogue sur la tere,



A LA MORT. 277

ou clle a ¢é en bulle & la erainte et aux cmbuches, clle
a perdu pour toujouts le royaume du ciel.

Mais ce qui scra le plus grand tourment da réprouvé,
ce sera de voir qu'il a perdu le ciel ¢t 1e bien supréme qui
est Dicu, non pas par Veffet de In mauvaise fortune, nt
par malveillance,, mais par sa propre faute. 11 verra qu’il
a &¢ e1¢é pour le paradis; il verra que Dicu loi a mis
en main le choix de la vie ou de In mort cternclle, Anfe
hominem vita ot mors... quod placuerit ci dabitur illi. ( Eccl.
xv. 18.) Ainsi il verra qu'il éait en son pouvoir de se
rendre ¢ternellement heweus et qu'il 2 voulu de lui-
méme se préeipiter dans ce licu de tourment d’otu il ne
pourra plus sortir cl-et il ne trouvera personne qui puisse
I'en arracher. I verra daus le ciel un grand nombre de
ses compagnons qui, comme lai, auront courn les mémes
dangers ou de plus grands peul-¢ire, mais qui onl su
marcher dans le droit chemin en se recommandant &
Dicu, ou qui ¢tant tombés ont su se relever et se donner
au Seigucur. Mais pour lui qui n'a pas voulu suivre leur
exemple, il a ¢¢ jeté dans Penfer, dans cetic mer de lour-
mens, ¢t sans espoir d’en sortlir.

O mon frére, si par le passé vous avez &¢ si insensé
que de vouloir perdee le paradis et Dicu lui-méme pour
un vi} plaisir, tachez &’y porter reméde maintenant qu’il
est emps. Ne restez pas dans votre folie; craignez d’aller
le plewier dans 1'enfer. Qui sail si cetle considération que
vous lisez n'est pas le dernier appel que Dicu vous fail.
Peut-dtre que si vous ne changez pas de vie, an premicr
péché mortel que vous commettrez, le Scigneur vous
abandonnera ¢t vous enverra pour lowjours dans kv maison
des fous qui sont en enfer ¢t qui y confessent leur erreur
en désespérts , ergo erravimus, car ils diront quiil n’y a


file:///erra

278 PREPARATION

plus de remade. Quand le démon vous engage A pécher,
souvenez-vous de Penfer; rccourcz a Dicu, a la Sainte
Vierge, el la pensée de Penfer vous délivrera de ce lieu
terrible : Memorarc novissima tua, et in @lernum non peri-
bis. (Eccl. vir. ) Car la pensée de Penfer vous fera recourir
a Dicu.

AFFECTIONS ET PRIERES.

Ah ! biew supréme, combien de fois vous ai-je perdu
pour rien ! et combien de feis n’ai-je pas mérite de vous
perdre pour toujours ! Mais je me console en pensant a ce
que dit votre propheie - Leetetur cor quarentium Domdnunt.
(Ps. crv. 23.) Je ne dois donc pas craindre de ne pas
vous recouveer, 6 mon Dicu , 81 je vous cherche sinedre-
meunt. Oui, Scigneur, je désire maintenant votre grice
plus que tout aute bhien. Je préfere étre privé de tout,
de Ia vie méme, plhutdt que de votre amour. Je vous aime,
6 mon Créateur, je vous aime par-dessus loule chose, el
je me repens de vous avoir offensé; 6 mon Dicu, vous
que j'ai perdu et méprisé, hitez-vous de me pardonner,
ct faites que je vous refrouve, puisque je ne veux plus
vous perdre. Si vous me recevez de nouveau dans votre
amili¢, je quitterai (out ¢t je me bornerai & n’aimer que
vous scul. C’est ainsi que j'espire de votre miséricorde;
Peére Gternel, exaucez-moi par amour poar Jésus-Christ.
Pardonnez-moi, et donnez-moi la grice dene plus me se-
parer de vous ; car si je vous perdais de nouveau parma
volonic, je devrais craindre avee raison que vous ne me
délaissicz. O Maric, réconciliation des pécheurs, failes-moti
réconcilier avee Dicu, ct relcnez-moi avee volre mantcau,
afin quc je ne le perde plus.



A LA MORT. 279

VINGT-NEUVIEME CONSIDERATION.

Du paradis.

Tristitic vestra vertctur in gaudivm, (Joan. xvi. 20.)

PREMIER POINT.

Tachons maintenant de souflrir avee patience les afflic-
tions de cetle vie, en les offrant i Dicu en union des peines
que Jésus-Christ a soufleries pour Pamour de nous ; et pre-
nons courage cn espérant e ciel. Un jour finiront loutes
ces angoisses, ces douleurs, ces perséeutions, ces crain-
ics; si nous nous sauvons, clles deviendront pour nous
unc source de joies et de contenicmens dans le royaume
des bienheurcux. C'est ainsi que le Seigneur nous exhorte
a prendre courage @ Tristitic vestra vertctur in gaudium.
(Joau. xvi. 20.) Méditons un peu sur le paradis. Que
pourrons-nous dire du ciel, si les Saints cux-1némes n’ont
pas pu nous faire comprendre les délices que Dieu réscrve
a ccux qui lui sont fidtles? David n’en a dit qu’un mot,
c’est que le ciel est un bien infiniment désirable : Quam
dilecte tabernacule tua, Domine virtutwn ! (Ps. Lxxxim. 2.)
Mais, vous, & grand apotre, vous qui avez cu I'insigne
faveur d’cire elevé au paradis, raptus in paradisum , dites-
nous quclque chose, de ce que vous avez va. Non, dit S.
Paul, je ne puis raconter ce que j’ai vu. Les délices du
paradis sont des scerets, arcana verba, quee non licet homini
loqui. (IL. Cor. x11, 4.) Les plaisivs que I'on y gotie sont st



280 PRYEPARATION
meffables qu’il est impossible d'en dire quelque chose,
st ’on n'cn jouit. Moi je ne puis dirc autre chose, ajoule
Papotre, que personne sur la lerre n’a vu ni entendu,
ani compris la beauté, Yharmonie, le conlentement que
Dicu a préparés & coux qui Paument : QGuod oculus non vi-
dit, nec auris andirit, neque i cor hominis ascendit, quee
preeparavit Deus dis qui diligunt dllum. (1. Cor. 11. 9.)
Nous ne pouvons pas comprendre ce que sont les biens
du paradis, car nons n’avons d'autres idées que celles qui
nous vienncul des biens tereesires. Si des chevaux avaient
Vusage de Ia raison et qu'ils apprissent gue lenr maitre,
1o jour de ses noees, a préparé un banguet splendide, ils
penscraient qu'en ne servirait dims ce vepas que de la
paille exquise, deda bomne avoine, et de Porge choisic;
car, en fail Qe nouirture, ics chevanx ne conunissent que
celle-la. CVest amsi que sent nos pensées sur le paradis.,
3] est beau de voir pendant une nuit d’&é le ciel convert
d'étoiles; 11 est agréable dans le printemps de faire une
course sur mer quand les caux sont paisibles et que 'on
voit au fond les vochers revitus de mousse b Jes pois-
sons qui nagent ; i fait beau sc trouver dans un jardin
1‘01;11)}i de fleurs et de [ruits, embells par miile fontaines,
el ot Jes ciscaux frappent Pair de lears gnzouwillemnents.
Quelqu’an diva alors peut-étre : Oh! quel paradis! (el
paradis! quel pazadis! Les biens du ciel soat toul autre
chose. Pour avoir ime idée econfuse du paradis, il faat
corsidérer que ¢'est I que réside un Biew tout pitissant
qui désire faire jouir les ames qu’il chérit. Youlez-vous
savoir ce que ¢’cst que de paradis, dit S, Bernard ? NVihil
ost quod nolis, toium est guod vefis. Pons le eiel 1l n'y a
rien qui nous déplaise, of nous y trouvons toul ce qui
nous fail plusir.


file:///ouloz-vous

A LA MORT. 281

Ofi Dicu! que dira Pame fidtle en entrant dans ce
royaume des hienhowrenx ! Figurons-nous qu’une jeune
vierge ou qwun jeune homme quia consacrs ses jours a
aimer Jésus-Chirist, vienme & mourir, et qu’il abandonne
ceile ferre; son ame cst mise en jugement, mais le juge
déclare gu’elle est sauvée. Lange-gardien vient au-de-
vaul ¢t Pen félicite ;s Paune, & son tour, remcreic Pange
de Ia protection qu’s} i aaceordée ; mais celui-ci répond:
Natez-vous, belle ame, de vous réjouir, car vous &les
sauvée ; venez done jouir de la face de volre Scigneur.
Yoier que Tame Gaverse les nuages, les sphires, les
toiles, ot artive enfin daos e eiel. Oh Diew! que dira-
t~clle en mettant pour Ja premidre fois Ie pied dans la pa-
trie, ¢t en jetant le premicr coup-d’ecil dans cette cité de
dclices ! Les Anges et les Saints viendront a sa rencontre
ct tui soubaiteront tabicn-venue dans la jubilation. Quelle
consolation pour elle d'y rencontrer ses parcns, ses amis
qui Yont devancée et ses saints patrons. L'ame vouds
alors {léchir les genoux devant cux pour les mieux ho-
norer, mas ils lui diront : Vide ne feceris, conservus
tuus sum. (Apoc. xxin. 9.) Ensuite on lui fera haiser les
picds de Marie qui cst lareine du cicl. Quelle tendresse
ne sentira pas dans son cacur cetic ame en voyanl pour
In premidre fois cetle divine mére gui I'a tant aidée a se
sauver, car clle verra qussi toutes les grices que Marie lui
aura obienucs, el Marie Pembrassera ensuite amourcuse-
ment. De In reine du ciel Pame sera condaiie & Jésus ,
qui fa recevea comme éponse et i diva: Veni de Libano,
spoisa med, veni, coronaberis. (Cant.1v. 8.) 0 cuaste épouse,
réjouis-toi , car il 1’y a plus pour toi ni pleurs, ni crain-
tes, ni douleurs. Regois la couronne éiernclie, que je
Vai acquise par mon sang. Ensuiic Jésus Ja conduira au-



282 PREPARATION
- 3 -~ . , P - ,
pris de son pore, pour y recevoir la héncdiction. Bt e
Pere éterned la hénira en Pembrassant, et lui divac s fuira
2
in gadiwn Domini tui, (Matl. xxv. 21.) et lui rendra toat
fe honheur dont il jouit lui-mcme.

AFFECTIONS ET PRIERES.

Voici, 0 mon Diew, voiei & vos pieds un ingrat quc
vous avez créé pour le paradis, mais qui tant de fois,
pour de misérables plaisirs . vous a reni¢ en face, et a
préfere deire condainmé a enfer. Mais jespire que vous
m’avez pardonné toutes les injures que je vous ai fui-
les, dont je merepens de nouveau, ct dont je veux me
repentir jusqu'a la mort ; et je veux que vous me les par-
donnicz cncore. Mais, oh Dicu! queiquc vous m’ayez
déjd pardonné, il n’en sera pas moins vrai que jai en
Taudace de vous abreuver ’amertumes, vous, & mon
Rédempteur, qui, pour me conduire & volre royaumme ,
m’avez donné la vie. Que volre miséricorde soit & jamais
bénie et gloriiée, 6 mon Jésns! vous qui m’avez sup-
porl¢ avee tant de paticnce , et qui, au licu de me chi-
ticr, m’avez comblé de grices , de lumicres, et mavez
si souvent appele ot vous. Je vois, 6 Sauveur bicn-aimé,
que vous vonlez que je me sauve, ol que vous désirez
que j'entre dans volre royaume pour vous aimer ¢lerncl-
lement ; mais vous voulez auparavant que je vous aime
sur cette terre. Oui, je veux vous aimer. EU quand méme
1l 0’y aurait pas de pacidis, (ant que je vivrai je vous
aimerai de toutes mes {orees et de toute mon ame, I me
suffit de savoir, 0 mon Dica, que vous ddsirez ue je
vous aunc. O mon Jesus ! assislez-mot de volre grice,
nc m’abandonnez pas. Men ame cst éernelle , suis-je


file:///TVATION

A LA MORT. 283

done dans alternative de vous aimer toujoors ou de vous
détester peadant élernité? Non, je veux vous armer ¢ter-
nellement e vous aimer assez dans celle vie, pour vous
aimer assez dans Pautre. Disposez de moi commnie il vous
plaira, chitiez-moi conime vous Ie voudrez , mais ne me
privez pas de volre amour, ol puis faites de moi ce que
bon vous sembleya. O mon Jésus ! vos mérites sont mon
espérance, O Marie! je meis toute ma confiance dans volre
inlercession. Vous m’avez délivee de Penfer quand j'élais
dans le péché ; muintenant (ue je veux étre & Dicu, ren-
dez-moi saunt ¢t sauvez-moi.

DEUXIEME POINT.

Quand Vame sera entrée dans la béatitude de Dieu,
nihil est quod nolis , clle n’aura plus aucun chagrin. Abs-
terget Deus omnem lacrymam ab oculis corum ; et mors ul-
ira non erit; neque luctus , neque clamor , neque dolor erit
ultra, quia prime abicrunt. Et dixit qui sedcbat in throno :
Ecce nova facio omuia. (Apoc. xx1. 4.) Dans e ciel il 0’y
a plus ni maladie, ni pauveeté, ni incommodité : il
n’y a plus ni jour ni nuit , ni chaud ni froid. G’est tou-
Jours un jour sercin, un printemps continuel et délicieux,
iln’y aplus ni perséentions, ni jalousics, Dans ce royaume
d’amour , out Ie monde s’aime tendrement, ot chacun
Jouit du bicn des autres comme s’il lui appartenait en
propre. I n’y a plus de crainie, car ’ame élant confir-
mee en grice, ne peat plus péecher 1 perdre Dicu. Eece
nove fucio omnia, Toul cst nouveau ct loul consolc ¢t ras-
sasic. Totum est quod velis. La vue sera pleinement satis-
faite en contemplant cetle cité divine , beanté si parfaite:
Urbs perfecti decoris, (Th. u, 13.) Quel plaisir de voir une



284 PREFARATION

vilie demt Ie pavé semit de eristal , Te padais dargent,
les Jambris 'or;, tout entourds de gonivlandes de flenrs?
Ol ! que Ia cite du ciel sera eneors hica plus belle! Qne
sera-ce ensuite de voir fous les habitans vétes d’habits
voyaux, car ils sont fous rois, dit 5. Avgustin @ Quol ci-
ves 106 reyes. Qun sera-ce e voir Marie, qui 2 clle seule
aura plus de beaulé que tout le paradis ensemble! Que
sera-ce de voir IVAgneau sans tache, Jésus , le divin époux
des ames! Satate Therese ne vit vne fois Gue o main de
Iesus-Chris!, el cle en resta stupélaite, tantelle y trouva
de heautd ! Lodorat sern ausst salisfut, car on senbiva des
odcars suaves , meuis particalieres au ciel, L'ame sera
aussi pleinement satisfaife par Jes célesles mélodies. S.
Francois n’entendit une fois ¢u’an coup d’archet gu’un
ange donna sur une viele, ¢t 1l fillit en mourir de plai-
siv. Que sera-ce done d'entendre tous les Saints el les Anges
chanter en chacur les louanges de Dien! In swenla scecu-
forum landabunt te. (Ps. vemr. 5.) Que sera-ce donc d’cn-
tendre Maric glorifier Dicu ! La voix de Maric dans le
ciel, dit 8. Francois de Salles, sera comme celle d'um
rossignol an milicu d’un bosquet, car Ie rossignol sur-
passe par In mélodie e son chant tous les autres oiscaux.
Iy a dans le ciel en un mot louies les délices que P'on
peut désirer,

Mais tout cela West encore qu’un des moindres bicns
du paradis. Le honheur véritable du paradis, ¢’est Picu
qui est 1o sonverain bien. Totum quod eapectamas, dit 8.
Augusting, duw syllabae sunt, Deus. La récompense que
fe Seigneur nous promet ne consisic pas seulement dans
Ia beaut¢, Uharmonic, et les autres joies que 'on gotite
dans cetie ¢it¢ bienhicurcuse @ la récompense puincipale,
e'est Dicu lui-méme, c’est de Paimer ct de e voir face


file:///ilIo

A LA MORT. 285
A lace. Fgo ero merees twe mongna wimis. (Gen, xxv, 1.)
5 Augustin dit gque st Pien fusail voir st face aux dam-
nés, Vender sevit an pavadis, contiino infernus ipse in amae-
rum eonverterclir puradision. (Hom. 1x. de trip. habit. )
1l ajoute que si on donnait & choisir & une ame sortie de
ce 1onde entre voir Bien et ¢fre dans Penfer , ou bicn
ne le pas voir ¢ étee déhlivee de Penfor, clie choisirait
plutot fa vae de Diew avee fes peines de Fenfer.

Paur nous, cu ce bas mounde, nous ne pouvons saisiy
quel st ee Lonheur daimer Dicu et de le voir face A face,
TS JUeetns-cn seuloment par e gue nous Savons; car
cet amour ost quelque chose de st dowx, gue méme ici-has
non seuloment il ¢leve les ames, s encore les corps des
Saints. 8. Philinpe de Névi fut vue fois enlevé dans les airs
avee Je bane sur lequel if sappuyait. 8. Pierre d'Alcan-
fara fut aussi Glevé de terve en eanbrassant un arbre do-
racine. Tous savons cncore que les saints martyrs Cprou-
vérent tant de douesur & aimer Bicu (u’lis se réjoulssaient
méme au milicu des tourmients. Pendant que S, Vincent
¢t tourmnentd, il purlait, dit 8. Augustin, comme si alins
videbatur pati, alivs loowi. S, Laurent, ¢ant sur le gril,
issultait le tyran , verse, lut disnit-il, et manduca; oui ,
dit Ie méme pere, car S. Laurent hoeigne (le feu de Pa-
mour divin) accensus nmi sentit incendium. Kn oulre,
guclle douceur ¢proave un péchear sur cetie ferre méme,
lorspu’il géiait suv ses péchds. Glest ce qui fait dire 2 8.
Bernard : §i tam dulee est flere pro te, auid erit gadere
de tc? Queile suavilé ne godle pas une ame A laqguelle,
pendlant Poraison, Dicu découvre par un rayon de lu-
micre sa Lout¢, sa miscricorde dont il a usé envers ellc,
ct la mort que fosus-Clirist a cue pour clle. L’ame sc sent
alors cousumer dons Pamour; ct cependant nous ne



280 PREPARATION

voyons pas Dicu ici-bas comme il est, nous ne Paper-
cevons que dams Pobscurit¢, Videmus nane per speculum in
anigmate , tune aulem facie ad fuciem. (Cor. xmy. 12.)
Maintenant nous avons un haudeaw devant les yenx, ct
Dicu est derricre le voile de Ia for, et ne permet pas que
nous le voyons; mais que sera-ce (uand Dicu enlevera le
bandeau de nos yeux, quele voile disparaitra, que nous
jouirons de Dicu face & face? Nous verrons combien Dicu
est heau , geand, juste, paclait, aimable et aimant.

AFFECTIONS TT PRILRES.

O bien supréme, je shis ce nusérable qui vous ai fai
¢l qqui ai renoned & volre amour. Pour cela scul je ne
mériterais plus de vous voir ni de vous aimer. Mais aussi
vous &tes celut qui, tout en ayantl pitié de moi, n’avez
PHs CII CONTHASSIoN POur Yous-IméIne , car vous vous ¢ies
condamu¢ a mourir de douleur et couvert d’mfamie sur
une croix. Votre mort me fait done espérer gu’un jour jo
pouriit vons voir of jemir de volre présence en vous ai-
mant de toutes mes forees, Mais a présent ue je suis en
danger de vous perdre pour toujours, ¢l que je vons ai
méme perdu par mics péchics, que ferai=je pendant la vie
qui me resie? Continverai-je d vous offenser? Non, 6 mon
désus, je déleste souverainement les outrages que jo vous
ar fuits, je suis fichd de vous avoir offensé, ¢t je vous
aime de toul mon eceur, Ghasserez-vous une anic qui se
repent et qui vous aime? Non, jesais que yvous avez dit,
0 mon Rédempteur, ue vous ne savez Pas repousser coux
(ui sc jetlent & vos pieds pleins de repentiv : Eum qui
venit ad me, non cjicium foras. (Yer. vi. 57.) O mon Jé-
sus, i'whandonne toul et jo me convertis & yous, Je yous



A LA MORT, 287

cmbrasse el jo vous presse sur mon coeur ; embrassez-mot
¢l pressez-moi sur le vilre & volre tour, J'osc vous parler
ainst parce que je madresse @ la Donté infinie, que je
pacle & un Diew qui a voulu mourir pour Vamour de
moi. () mon Sauveur, donuez-inor Pespérance dans volre
amour. O Maric, mamdre chérie, je vous en conjure paz
Vamour que vous avez pour §ésus-Christ, obiencz-moi la
persévérance. Je Vespere winsi. Qu'ainst soit fait.

TROISIEME POINT,

La plus grande peine qui afflige ici-bas et qui désole
une ame (ui aime Dicu, c’est la cramie de ne pas Pai-
mer of de ne pas en &re aimé : Nescit homo , utrum amore
ai vdio dignus sit. (Feel. 1x. 1.) Mais dans le paradis Vame
est sare quielle aime Diea et qu’elle en est aimdée , car elle
voil quielle se perd dans Pamour du Seigneur, cl que Dicu
la tient éroitenent serrée comme sa fille chérie, ct elle
voil eneore que cel amour ne lui échappera pas pendant
teute Véternité. L’ame s’enflammera davaniage , quand
elle conmitra micux quel est Pamour qui a poilé Dicu
s¢ faire homme & mourir pour nous, quel amour I'a porté
finstitner le saint sacrement et & devenir fa nourriture
d'un vermisscau! L’ame verra alors aussi distinclement
tuattes les grices que Bicu lui a faites pour la déliveer des
tentations ¢t des diffciens dangers qu’elle a courus; clle
verea (que des tnbulations, les maladies , fes persécutions,
les pertes, quielle appelait da nom de disgrices et cha-
timens de Dicu, n'ont &t¢ que des marques de son amour
¢l «des traits placés par la divine Providence pour la con-
duire daus le cicl. Elle verra surtout Ia patience que Dicu
a cue de Ta supporter apics tani de péchés, et la misé-



288 PREPARATION

ricorde dont il a usé & son ¢gavd en lui donnant tant de
Jumicres ¢t en Pappelant si scuvent avee amour. e ce
licu biculicurcux elle verra tant d’ames condainndes &
Penfer pour avolr commis bien moins de péchés gu'elle-
méme, ci elle se verra sauvée, possédant Dicu et eertame
de ne plus perdre ce bien supréme pendant toute éter-
nilé.

L¢ bienheurenx jonira done toujours de eetie felicté
qui , pendant Pélernité enticee, sera loujours nouvelle,
comme il en jouissait pour Ia premicee fois. 1L ddsivera
toujours ce borheur ot e gotiiera sans cesse, toujours «a-
tisfail ot toujours désiveux, toujours désireux cb loujours
rassasic; oul, car le désiy que Uon a dans le ciel n'en-
traine pas «e peme avee soi, et la possession n’emporic
pas d’enouid. Eun unmot, de méme que les damnds soint des
vases pleins de colere, les ¢lus sont des vases pieius de
joic, de manicre u’ils n’ont plus rien & désiver. Sainie
Thérd:-e dit que méme sur celte lerre, guand Dica mtro-
duit une ame dans le cellier du vin, ¢’est-d-dire dans son
amour, il Penivie de bonbeur, de telle sorte qu’elic en
perd Paffection pour toutes les choses terrestres. Mais, en
entrant dans le ciel, ohi! comme dit David, les ¢lus se-
vont eniveds Camow : Luebrieduniur ab uberiate domus tiwe.
(Ps. xxxv. 9.) Alors il arrivera que Paine, & ce spectacle
ot en cmbrassant ee bien supreme, sera tellemeont eni-
vrée damour, qu'elle se perdra dans Dicu, s’oublicra
clle-méme, ¢l ne songera ¢u'a aimer, a louer, ¢t d bénir
le bicn iufini u’elic posstde.

Lorsque les croix de celle vic nous affligent , appli-
quons-nous i les supporter avee patience, en espevnt
dans le cicl. Sainte Marie Egypticane, a lacuclle, sur a
fin de scs jours, Pabb¢ Zosime demandait connnent elle



A LA MORT. 289

avait pu vivre pendant tant d’anncées dans le désert ? ré-
pondit : C'est en espérant d’aller au ciel. Quand on offrit
a S. Philippe de Néri la dignit¢ de eardinal, il répondit en
jetant Ia barrette et en s’éeriant : Le paradis, le paradis.
Le frére Gille, religicux franciscain, cn entendant scu-
lement nommer le paradis, étail tout transporté de joic.
Et nous-mémes, lorsque nous sommes assaillis des misc-
res de celte terre, nous élevons les yeux vers le cicl, ct
nous nous consolons cn soupirant et cn disant: Cicl,
cicl. Pensons que, si nous sommes fidcles & Dieu, toules
ccs peines finiront un jour, ainsi que toules les peines et
les craintes, el que nous serons admis dans ceule patrie
bicnheurcuse ot nous scrons pleinement heureux tant
que Dieu sera Dicu. Les Saints nous y altendent, Maric
nous y atiend : ct Jésus cst Ia, la couronne a Ja main,

afin de nous annoncer que nous sommes rois de cc royaume
éternel.

AFFECTIONS ET PRIERES.

O mon Sauveur, vous m’avez cnseigné a dire dans mes
pricres : Adveniat regnum tuum. C’cst ce que je vous dis
mainicnant. Que volre régne vienne dans mon ame, afin
que vous la possédiez en entier et qu'clle vous possede
aussi. O mon Jdsus, vous n’avez rien négligé pour me
sauver, b pour acquérir mon amour. Sauvez-moi donc,
et que mon salut soit de vous aimer tonjours dans l'autre
vie. Je vous ai fui si souvent, et malgré cela, vous m'ap-
prenez que vous ne dédaignerez pas de m’embrasser dans
le cicl pendant toute Véternilé, et avee autant d’amour
que st je ne vous avais jamais offensé: el moi, qui sais
ccla, pourrais-jc aimer d’autres que vous, quand je vois

1. 15



290 PREPARATION

(ue vous voulez me donner le paradis, quoiquej’aie tant
de fois mérité Venfer? Al ! Seigneur, plat & Dien que je
ne vous cusse jamais offensé! Oh! si je pouvais renaitre,
je voudrais vous aimer loujours! Mais ce qui est fait cst
fait. Mainlenant, je ne puis vous donner que la vie qui
me reste. Oud, je vous la donne toute entiere et je la con-
sacre A votre amour. Sortez de mon cocar, affections ler-
restres , faites place 3 mon Dicu, ¢pui veut le posscder tout
cuticr. Désormais, je ne veux penser qu’d vous plaire.
Sccourcz-moi par votre grace. Clest ce ue jespere de
vos merites. Augmentez loujours en moi de plus en plus
volrc amour ¢t le désir de vous plaire. O paradis, para-
dis. Quand sera-ce, Scigneur, que je vous verrai face &
face? Quand scra-ce que je vous embrasserai sans craindre
de ne plus vous perdre? Ah! mon Dicu, étendez votre
main sur moi, afin ¢ue je ne vous offense plus. O Maric,
quand scra-ce que je me verrai 4 vos pieds dans le ciel ?
Secourcz-moi, O ma mére, el ne permellez pas que je
me damne, ct que jaille Join de vous ct de votce fils.



A LA MORT. 201

XXX CONSIDERATION.
De la pricre.

Pciite et dabitur vobis.... Omnis enim qui petit, accipit.
(Luc. x1. 9, 10.)

PREMIER POINT.

Ce n'est point sculement dans cet endroit de Ecriture,
mais dans mille aulres, que Dicu promet d'exaucer ceux
qui le prient : Clama ad me, ¢t exaudiem te. (Jerem. xxxur.
3.) Tournez-vous vers moi , ¢t je vous cxaucerai. Inveca
me, et cruam te. (Ps. xux. 15.) Appelez-moi, ct je vous
délivreral des dangers : Si quid petieritis me in nomine meo,
hoc faciam. (foan. xrv. 14.) Je vous donncrai tout ce gue
vous me demanderez par mes mérites. Quodcumque volue-
ritis, pétetis, et fiet vobis. (Joan. xv. T7.) Demandez ce que
vous voudrez; il vous suflira de demander ¢l on vous ac-
cordera. Il y a encore une foule d’auntres passages sembla-
bles. Quoique la pricre, dit Théodoret, soit une, clle
peut nous ohtenir toutes choses : Oratio cum sit una, on-
nie potest. S. Bernard dit que, quand nous prions, Ie
Seigncur nous donne ou la grice que nous lui deman-
dons ou Dbien unc autre chosc ¢ui cst pour nous plus
utile : Aut dubit quod petimus , aut quod nobis novcrit esse
wlilius. (Ser. B. in Fer. 4. Ini.) Le prophéte nous exhorte
méme d prier, en nous assurant que Dicu cst foul mi-
séricorde envers ceux qui Pappellenta leuraide : Tu, Do-
mine , suavis, et mitis , et multee miscricordice omnibus inve-



202 PREPARATION

cantibus te. (Ps. 1xsxv, 5.) Et 8. Jacques nous exhorte en-
corc bien plus, cp nous disant de demander In sagesse
dont nous avons hesoin @ Si quis vestrum indiget sapientia,
postulet « Deo, qui dat omnibus affluencer, ot non impro-
perat. (Jac.1.5.) Get apotre dit que quand le Scigneur cs
pri¢, il ouvre Ja main et qu’il accorde plas qu’on ne lui
demande, dat omnibus offfuenter, et non inproperat, il ne
nous reproche pas les peines (ue nous lui avons donndes.
Quand il est pri¢, il parait oublicr tous les outrages que
nous lui avons faits.

S. Jean Climaque disait que la pricére fait en quelque
soric violence & Dicu, ct le force & nous accorder ce que
nous lui demandons. Oratio piu Deo vim infert. C'est une
violence, mais unc violence qui lui cst douce et qu’il
désire : Hac vis grata Deo, dit Tertullien. Qui; car,
comme dit S. Augustin, Dieu désire plus nous faire du
bicn que nous-mémes nous le désivons : Plus vult ille tibi
beneficin elargiri quam tu accipere concupiscas. La raison cn
cst que Dicu cst de sa nature labonté infinie: Deus, cujus
natura bonitas, dit S. Léon. C'est pour cela qu’il a un
désir extréme de nous départir ses bienlaits. C’est ce qui
faisait dive & Sainte Madeleine de Pazzi que Dicu est
comme obligé envers Pame qui le pric, puisqu’il lui
fournit les moyens de contenier le désir qu’il ¢prouve
dec nous dispenser ses griiees. David disait que celle bonté
gue le Scigneur a de nous exaucer dixs que nous le prions,
Tui faisait connaitre qu’il était son vrai Dicu : In quacum-
que dic invocavero te, ecce cognovi quonizm Deus meus cs.
(Ps. Lv. 10.) Il y a des hommes qui ont tort de se
plaindre, dit S. Bernard, que le Seignear leur mandue;
car le Seigneur pourrait se plaindre avec plus de raison
que les hommes lui font fautc cn refusant d’aller chercher



A LA-MORT. 203

ses giiices @ Multi queruntur deesse sibi gratiam, sed multo
ustius gratia quercretur deesse sibi mudtos. Ft il semble que
c’est de celu que le Rédempteur se plaighait an jour a ses
Apotres : Usque medo non petistis quidquam in nomine meo s
petite, et aceipictis , ut gaudium vestrum sit plenum. (Joan.
xvi. 24.) Ne vous plaignez pas de moi, semblait-il dire
si vous n'éles pas pleinement heureux, pliignez-vous de
vous-méme , car vous ne m’avez par demandé les gricess.
si vous les demandez désormais, vous screz contens.

C’est & cause de ceta que les moinces des premicrs temps
arrélérent dans leurs conférences qu'il n’y avait pas d’exer-
cice plus utile an salut que de prier et de s’éerier : Sci-
gncur, aidez-moi: Deus, in adjutorium meunt intende.
Le vénérable pére Segnéri disait, en parlant de lui-méme,
gue dans les médilations il tachait de produire des affec-
tions, ¢t quc connaissant cnsuitc Ucfficaciié de In priere,
1l achait encore de converser en priant. Pour nous, fai-
sons Ia méme chose ; nous avons un Dicu qui nous aime
et qui est inqaict sur notre sidut, et qui est, par consé-
quent, foujours prét & exaucer ceux (ui le prienl. Les
princes de In terre, dit S. Chrysostome, donnent peu
d’audiences , mais Dicu en accorde & qui en désire: Av=
res principis puucis patent, Dei vero omnibus volentibus.
(Lib. 2. de Or. ad Dom.)

AFFECTIONS ET PRIERES.

Dicu éternel, je vous adore, ¢t je vous remercie de tang
de bienfaits dont vous m’avez comblé , de m’avoir créé et
rachel¢ par Jésus-Christ, de m’avoir fait chréticn, de
m'avoir atiendu quand j’étais dans le péché, et de m’avoir
pardonné tant de fois. Ali! mon Dicu, je ne serais jamais



204 PRY.PARATION

retombé, si Javais eu recours A vous pendant les fenta-
tions. Je vous remercic de la lumicre avee laquelle vous
me faites connaitre que mon salul ne consiste gu’a prier
ct & vous demander los grices. Voici que je vous prie
au nom de Jésus-Christ de me donner une grande dou-
leur de mes péchés, la sainte persévérance duns votre
grice, unc bonne mort, etle paradis; mais surtou! volre
amour , ctune parfaite résignation  votre sainte volonté.
Je sais que je ne mérite pas vos grices, mais vous les avez
promises & ccux qui vous les demandent par les mdérites
de Jésus-Christ, El bien! je vous les demande par ccs
mdériles, el je les espeére. O Maric, vos pricres obticnnent
tout ce que vous demandez ; priez pour moi.

DEUXI1EME POINT.

Considérons en outre lIa nécessité de la pricre. S. Jean
Chrysostome dit que de méfme guele corps est mort lors-
qu’il est séparé de Pame, de méme I'ame est sans vie
Jorsqu'clle est sans oraison, 1l dit encore que comme
P’cau est néeessaire aux plantes pour ne pas sc séeher, de
méme aussi I'oraison nous csl nécessair¢ pour ne pas
nous perdre : Non minus quam arbores aquis, precibus in-
digemus. (Tom. 4. fom. 77.) Dicu vent qque nous soyons
lous sauvés : Omnes homines vull salvos fieri. (1. Timoth.
1. 4.) I ne veut pas que personne se perde : Patienter
agit propter vos , nolens aliquos perire , sed omnes ad pani-
ientiam reverti. (11, Petr. 1. 9.) I veul que nous lui deman-
dions les griices nécessaires pour 1nOUS sauver; puisque,
d’un cdté, nous ne pouvons pas obscrver les divins pre-
ceples, ni nous sauver sans ’aide actuel du Scigneur ; ct
gue, de Vautre coté, il ne veut pas nous donner les gra-



A LA MORT. 205

ces, ordinairement parlant, si nous.ne les demandons.
C'est pour cela que le concile de Trente dit que Dieu n’im-
pose pas des commandemens impossibles , puisque ou il
donne Ia grice prochaine et actuclle pour les observer,
ou bien il nous donne Ia grace de demander cetie grice
actuclle : Deus impossibiliu non jubet , sed jubendo monct ct
facere quod possis et petere quod non possis. (Sess. 6. cap.
11.) Puisque S. Augustin cnseigne qu'’exceplé les pre-
micres grices, qui sont celles de Pappel & Ia foi ou & Ia
pémitence, loules les autres, Ia persévérance surlout,
Dicu ne les accorde qu’d ceux qui prient : Constat alia
Deum durc etiam non orantibus , sicut initium fidei, alia non
nisi orantibus properassc, sicut usque in finem perseverun-
tiam. (De Dono Persev. cap. 16.)

De 1 tousles théologiens concluent avee . Basile,
S. Augustin, S. Jean Chryostome, Clément d’Alexandnie,
et grand nombre d’autres, ¢ue la pricre est néeessaive
aux adulies de néeessité de moyen. Ainsi, sans la pricre ,
il est impossible & qui quesoit de se sauver ; et le savant
Lessius dit méme que ¢’est un article de foi : Fide tenen-
dum est orationem adultis ad salutem esse necessariam, ut
colligitur ex Scripturis. (De Just. lib. 2. cap. 5T7. Neg.)
L’Ecriture cst précise la-dessus : Oportet semper orare.
(Luc. xvmi. 1.) Orate, ut non intretis in tentationem.
(Marc. xiv. 58.) Petite, et accipictis. (Joan. xvi. 24.) Sine
anternussione orate, (1. Thess. v, 47.) Ces paroles , opor-
tet, orvate, petite, sclon le sentiment commun des doc-
teurs et de S. Thomas (3. p. q. 29. a. B.), emportent
précepte etobligent sous péché grave, spécialement dans
trois cas : 1° Quand I'homme est en Glat de péché ;
2° quand il est en danger de mourir; 5° quand il est cn
danger de pécher; les théologiens cnscignent cncore que



296 PREPARATION

cclui qui sabstient de la pricre pendant un mois ou
deux, n’est pas exempt de péché mortel ; voyez Les-
sius, 2 Uendroit cité. La raison en est que Ja priére est
un moyen sans lequel nous ne pouvons pas obtenir les
SCCOUrS NCCESSAITCs POUL NOUS SAtvVer.

Pctite, ct accipictis. Celui (qui demande obtient : donc,
dit Sainte Thérese, celui qui ne demande pas n’obtient
pas. EU S, Grégoire avait dit: Non habetis, propter quod
aon postidatis. (Jac. 1v. 2.) La pricre est surtout néeessaire
pour obienir Ia veriu de continence : Kt ut scivi quoniam
aliter non possem csse continens , nisi Deus det,.... wdit
Dominum , et deprecatus swm. (Sap. vi. 21.) Concluons
donc. Cclui qui prie se sauve, et celui qui ne prie pas se
damne. Tous ccux qui s¢ sont sauvés ne 'ont GIE que par
Ia pricre; lous ccux (ui se sont damnds, ne le sont que
parce qu’ils n’ont pas prié¢; et ce sera 13 ce qui fera leur
plus grand désespoir dans Penfer, d’avoir pu sesauver {aci-
lement par la pricre, et de n’¢ire plus & temps pour le faire.

AFFECTIONS ET PRIERES.

Al ! mon Rédempleur, comment ai-je pu par lc passé
vivee aussi oublicux de vous? Vous éticz prét & m’ac-
corder toutes les graces que je vous ai demandées, vous
nauendicz que ¢ moment ot je vous les demanderais ,
mais moi je wai pensé qu’a satisfaire mes sens, et il
m’importail pea d’étre privé de volre amour et de votre
grice. Scigneur, oublicz (outes mes ingratitudes, et aycz
piti¢ de moi : pardonnez-moi tous les chagrins que je
vous ai donnés, accordez-inoi la persévérance, el Ia
gricc de vous demander volre sccours pour ne pas
vous offenser. O Dicu de mon ame, nc permetics



A LA MORT. 207
pas que je sois ausst négligent que je 'ai ¢t¢ par e
pass¢. Donnez-moi la Jumicre et I force de me recom-
mander toujours & vous, surtout lorsque mes enncmis
m’excitent de nouveauwr i vous offenser. Faites-moi cette
grice, O mon Dicu, je vous en conjure par les mcrites de
Jésus-Clirisg ¢t pour Pamour que vous Jui portez. Glest
assez vous aveir offensé, Scigueur, je veux vous anner
pendant Ta vie (ui me reste. Dounez-ior  votre saink;
amour, ot fuies qgue je me souvienne de vous demander
votre secours toutes les fois que je me trouverai en dan-
ger de péché. 0 Marte, mon espérance, jespere de
vous la griee de me recommander & vous et & votre fils
dans mes enbtions. Exaucez-mor, o reine de mon cocur,
j¢ vous en conjure par amour que vous avez pour Jésus-
Christ.

TROISIEME POINT.

Considérons enfin quelles sont Ies conditions de la
pri¢re. Beaucoup de gens prient ¢t n'obliennent pas, parce
(u'ils ne prient pas comme on doit le faive @ Petitis, cf
non accipilis, eo quad mele petatis. (Jac. 1v. 5.) Pour bien
prier, il fwt de Plomilied © Deus superbis vesistit, humi-
libus autem dat gratiom. (Jac. 1v. 6.) Dicu n’exauce pas les
demandes des orgacilleux, mais, au contraire, il ne
laisse jamaitis les humbles prier en vain : Qratio humilian—-
tis sc, nubes penetrabit, et non discedet donce Aliissimus
aspiciat. (Eccli. xxxv. 21.) Et cela (uoiqu’ils aicnt péché
par le pass¢. Cor contritum ct humiliatum , Deus, non des-
picies. (Ps. 1. 19.) Il faut en second licu de la confiance :
Nullus speravit in Domino, et confusus cst. (Eccli. 1. 11.)
Jésus-Clirist nous cnscigne que, lorsque nous demandons

15.



208 PREPARATION

des grices 2 Dien, nous ne devons lui donner d’autre
nom «ue celui de Pere ( Pater noster), alin que nous le
priions avee cctle confiance qu’un fils a pour son pére.
Celui donc ¢ui demande avee confiance obtient tout :
Omnia queccumque orantes petitis, credite , quia accipietis ,
et cvenient vobis. (Marc. x1.24.) Et ¢qui peut craindre, dit
S. Augustin, que ce rue Dicu, qui est laverité méme , lui
a promis, vienne & lui mancuer? Quis falli metuit, dum
promittit veritas? Dicu n’est pas comme les hommes, dit
VEcriture , ccux-ci promettent et manguent i lear parole,
soit parce qu’ils mentent lors méme qu’ils promettent,
ou bien soit qu’ils changent de volouté : Non est Dcus
quasi homo ut mentiatur , wec ut mutetur ; dixit ergo, et non
facict? (Num. xxu1. 19.) Et pourquoi, ajoute S. Augnstin,
I¢ Scigneur nous exhorterait-il 2 Jui demander les grices,
s’il ne voulait pas nous les accorder? Nec nos hortarctur ut
peteremus , nisi dum vellet. (De Verh. Dom. Serm. 5.) En
promettant, il s’est obligé & nous accorder les grices que
nous lui demandons : Promittendo debitorem se fecit.
{S. Aug. ibid. Serm. 2.)

Mais, dira quelqu’nn, je suis piécheur, et je ne suis pas
digne d'étre exaucd. Mais S. Thomas répond que Ia pricre,
en nous obtenant les gritces, ne s’appuic pas sur nos mé-
riles, mais sur la honté de Dien. Gratio in impetrando non
innititur nostris meritis, sed soli divine misericordier. (2. 2.
(. 178. a. 2 ad. 1.) Omais qui petit, accipit, (Luc. xi.
10.) L’aateur de POEuvre imparlaite explique ainsi ce
passage : Quiconque soit juste soit pécheur. (Ilom. xvii.)
Mais lec Rédempleur lui- méme nous enléve toule crainte
cn nous disant : Amen, amen dico vobis, si quid petieritis
Datrem in nomine meo, dabit vobis. (Toan. xvi. 23.) C’est
gomme s'il disait : O pécheurs, si vous n’avez aucun me-



A LA MORT. 299
rite, moi j'en ai pour vous auprés de mon pire; deman-
dez-donc en mon nom, ¢t je vous promels quc vous ob-
tiendrez ce que vous demanderez. 11 faut remarquer que
cette promesse ne doit pas s’enicndre des graces tempo-
relles de la santé, ni des biens de la fortune ¢l autres
scmblables : car souvent le Scigneur nous refuse ces gri-
ces quand il voit qu’elles pourraient nuire a notre salut
sternel. Quid infirmo sit wtile, mayis novit medicus quam
eegrotus, dit S. Augustin. (T. wm. c. 212.) Le m&me pere
ajoule que Dicu refuse par miséricorde & certaines person-
nes ce qu'il accorde & d’autres par colére. Deus negat pro-
pitius, que concedit iratus. Ainsi donc nous ne devons
demander les grices lemporelles qu’avee celle restriction,
st clles servent & notre salut. Mais nous devons au con-
traire demander les grices spirituclles, telles que le par-
don, la persévérance, I'amour de Dieu, sans condition et
avec unc ferme confiance de les oblenir @ 82 vos cum sitis
mali, dit Jésus-Christ, nostis bona data dare filiis vestris,
quanto magis Pater vester de cazlo dubit spiritum bonum pe-
tentibus se? (Luc. x1. 15.)

1l faut surtout de la persévérance dans la pricre. Cor-
nclius a Lapide dit (In Luc. cap. x1.) que le Seigneur : vult
108 esse perscverantes in oratione usque ad importunitatem.
C’est cc que disent les saintes Ecritures : Oportet semper
orare. (Luc. xvur. 1.) Vigilate omni tempore orantes. (Luc.
xx1. 56.) Sine intermissione orate. (I. Thess. v. 417.) Et cel-
les-ci : Petite et accipictis : quarite et invenietis : pulsate ct
aperictur vobis. (Luc. x1. 9.) Il suffisait de dire petite;
mais non, le Seigneur voulait nous faire comprendre que
nous devions faire comme les mendians, qui ne cessent
dec demander, d’insister, de frapper & la porle, et qui font
tan{ cnfin qu’on leur donne l'aumone. La persévérance



300 PREPARATION

finale spécialement cst une grice qui ne s’obtient que
par unc oraison continuclie. Nous ne pouvons mériter
cctle persévérance par nous-mémes. Mais S. Augustin dit
qu’on Ia mérite en quelque sorte par la pricre. oc Dei
donum suppliciter cmereri potest, id est, supplicando impe-
trari. (Dc Dono Persev. cap. vr.) Prions done toujours, ne
cessons de prier si nous voulons nous sauver. Que les
prédicatears (ou les confesseurs) ne cossent jamais d’exhor-
ter & la pricxe s'ils veulent sauver des mnes. Recourons
toujours a Pimltercession de Macie, comme dit S. Bernard =
Quaremns gratiam, et per Mariam queramus, quia quod
gueerit twvenil, ob frustrari non potest. (Scrm. de Aquec-
duct.)

AFFECTIONS ET PRIERES.

Mon Dicu, j'ai la confiance que vous m’avez déja par-
donndé ; mais mes eanemis ne cesserent de me combattre
jusqu'd Ia mort; s1 vous ne venez & mon aide, je me
perdrai de nouveau. Au nom des mérites de Jésus-Christ
je vous demande I sainte persévérance. Ne permittas me
separari @ fe. Celle méme grice je vous Ia demande pour
tous ceux qui sont mainfenant en votre grice. Je suis cer-
tain, plein de confiance en volre promesse, (ue vous
m’accovderes cotle faveur, st je persiste & vous la danan~
der. Mais pour cela je crains, je crains de cesser de re-
courir & vous dans Ia entation et de retomber de nou-
veau. Je vous demande done Ia grice de ne jamnais cesser
de prier. Faites, que dans les oceasions de rechute je me
recommande toujours & vous; ct ue je vous appelle &
mon ade au nom de Jésus et de Maric. Mon Dicu, c’cst

ainsi que je me propose cl que j'espere faire avee votro



A LA MORT. 301
sainle grice. Exaucez-moi par P'amour de Jésus-Christ.
O Maric, ma mdére, failes que j’aie toujours recours & yous
quand je scrai en danger de perdre Dien.

XXXI° CONSIDERATION.
De Ia perscvérance.

Qu: perseveraverit usque in finemy hic salvus cril.
(Matth. axiv. 13.)

PREMIER TOINT.

S. Jérome dit, que plusicurs commencent bien , mais
qu’il y en a peu qui perséverent : Incipere multorum est,
perseverare pavcorum. ( Lib. 1. Contra Jovin. ) Saiil, Judas,
Tertullicn ont biern commencé; mais cnsuite 1ls ont mal
fini, parce qu’ils n'ont pas persévéré dans le bien. Non
quecruntur in christianis initia, sed finis. (S. Ilicron. Ep.
ad Fur. ) Le Scigneur (dit le méme suint) ne demande
pas sculement le commeneement d’une bonne vie, mais
encore la fing ¢ost la fin qut obtiendra la récompensc.
S. Bonaventure dit, que la couronne s¢ donne a fa scule
persévérance : Sola perseverantia coronatur. (st pour cela
que S. Laurent Justinicn appelle la persévérance Ia porte
du cicl, ca:li januam. Celui done qui n’en trouve pas la
porlc ne peut entrer dans le paradis. Moun frére, vous
avez mauntenant cessé de péeher, et vous croyez justement
avoir ¢(¢ pardonné. Soyez done ani de Pieu, mais sachez
que vous D'¢les pas encore sauve. Kt quand serez-vous



002 PREPARATION

sauve ? Lorsque vous aurez persévéré jusqu’a la fin @ Que
perseveraverit usque in finem, hic salvus erit, Vous avez com-
meneé la bonne vie, remercicz-cn le Seigneur. S. Ber-
nard vous fait savoir que Ia récompcnse est promisc 2
celui qui commence , mais qu’elle n’cst donnée qu’d celui
qui persévere, Inchountibus preemium promittitur, perscve=
rantibus datur. ( Serm. vi. De Modo beneviv. ) 11 ne suffit
pas de courir apres la couronne, il faut encore courir assez
pour la prendre ¢ Sic currite, ut comprehendatis, dit I'A-
potre, (1. Cor. 1x. 24.)

Vous avez déjd mis Ia main 4 Ia charrue, vous avez
commencé & bien vivre, maintenant craignez plus que
jamais el tremblez. Cum metu et tremore vestram salutent
operamini. (Philip. 1. 12.) Kt pourquoi? Parce que si
vous vous relourncz pour regarder cn arriére, cc¢ que
Dicu défend, et si vous reprenez volre mauvaise vie, Dica
vous déclarcra exelu du paradis. Nemo mittens manum ad
aratrum, ¢t respiciens retro, aptus est requo Dei. (Luc. 1x.
62.) Or fuyez les occasions d Paide de Ja grice du Sci-
gneur, [réquentez les sacremens, faites la méditation
pendant tout le jour. Heurcux si vous persislez & vous
conduire ainsi, ct si Jésus-Christ vous trouve tel (uand
tl viendea vous juger. Beatus ille servus, quem cum venerit
dominus cjus, invenerit sic facientem. (Mauh. xxiv. 46.)
Mais ne croyez pas que, maintenant que vous vous ¢ies con-
sacré au scrvice de Dicu, vous n’ayez plus aucune tenla-
tion, Ecoulez ce que vous dit VEsprit-Saimt : Fili, accedens
ad servitutem Dei, preepara animam tuam ad tentationem.
(Eccli. 11. 1.) Saches que, maintenant plus que jamais,
vous devez vous préparer & combatlre, parce que les en-
nemis, le monde, Ie démon et Ia chair s’armeront contre

Yous, et pour vous fairc perdrc ¢¢ que Yous avez acquis.



A LA MORT. 305

Denis le Chartreux dit, que plus une ame sc donne &
Dicu, plus I'enfer cherche & Pabattre : Quanto quis fortius
nititur Dco servirve, tanto acrius contra eum savit adversarius.
Et ccla cst suffissmment exprimé dans VEvangile de
S. Luc, ot il dit : Gum immundus spiritus cxierit de ho-
mine, ambulat per loca inaquosa, querens requicm ; ¢t non
tnveniens, dicit : Revertur in domum meam, unde exivi. Tunc
vadit, et assumit seplem alios spiritus nequiores se, ct in-
gressi habitant ibi. Et fiunt novissima hominis illius pcjora
prioribus. (Luc. xr. 24 ¢L 26.) Lorsque le démon est chassé
d’une ame, il ne trouve point de repos et il met tout en
geuvre pour y rentrer; il appelle de nouveau ses compa-
gnons & son aide, et §7il réussit a y rentrer, la seconde
ruine de cetle ame sera pive que la premicre.

Consid¢rez done quelles sont les armes que vous avez
pour vous dcfendre contre ces ennemis, ¢l pour vous
conserver duns la grdce de Dicu. Alin de ne pas &tre vaincu
par le démon, vous n’'avez d’autre souticn que P'oraison.
S. Paul dit, que nous n’avons pas 4 comballre contre des
hommes de chair et de sang comme nous, mais con-
tire les princes de Yenfer. Est nobis colluctatio adversus
principes et potestates. (Eph. vi. 42.) Et il veul par la
nous averlir qque nous n’avons pas la force de résister a
de telles puissances, el que nons avons par conséquent
besoin que Dieu nous soit en aide ; avee 'aide de Dieu
nous pouvons tout : Omnia possum in eo qui me confortat.
(Philip. 1v. 13.) C’est ainsi qu’il dit et que chacun de
sous doit dire. Mais cc sccours ne sc donne pas, si 6n
ne le demande point par 1a pri¢re. Petite et accipictis. Mé-
fions-nous donc de nos résolutions 3 si nous metlons cn
elles no!re confiance, nous sommes perdus : quand nous
gommes (entds par l¢ démon, mclions toule notrg con-



304 PREPARATION

fiance cn Vaide de Dicu , recommandons nous aussi 4 Jé-
sus-Christ ¢t & Maric; c’est ce que nous devons faire
spécialement quand nous sommes tentés contre Ja chas-
telé ; parce que celie tentation est Ia plus terrible de
toules, ct que c’est eelle avee faquelle e démon remporte
le plus de victoires. Nous n'avons pas de nous-mémes In
force de conserver Ia chasteté, il v’y a que Dien qui
prisse nous la douner, ¢ we scivi, s'derie Salomon , quo-
niam aliler non possem esse continens , wist Deus det.. . adii
Dominum, etdeprecatus sum ilhon. (Sap. vir. 21.) H faut
done dins une tentation parcille reconrie de suite A Jésus-
Christ oL & sa samte mere, invogquer souvent le nom de
Jésus et de Marie. Celui ¢qui fait atnsi remportera la vie-
toire, celui qui ne le fait point sera perdu.

AFFECTIONS ET PRIERES.

Neprajicias me a facic tua. Ah! mon Dicu, ne me chassez
pas de votre présence. de sais ue vous ne m’abawdon-
nerez jamas, st je ne vous abandenne le premier, mais
Yexpérienee que j'ai de ma fatblesse me le fuit redouter.
Seigneur, dommez-moi Ia force dont jai hesoin contre
Fenfer cui veut me rvendre de nouveau son eselave, Je
vous la deminde par Pamour de Jésus-Chist. Etablissez,
O mon Sauveur, enlee vous ¢l moi une paix perpétuclle
(fni ne puisse plus se rompre, et donnez-nai vofre saint
amour. Qui non diligit, manet in morte. Cehui qui ne vous
aime pomt n’est qu’un cadavre. Sauvez-moi de cetle mal-
heurcuse mort, 6 mon Dicu; j'étais perdu, vous le savez
bien , votre bonté m’a mis dans I'état o je suis, ot j’espére
que je resterai en volre grice ; ne permettez pas, mon doux
Jésus, au nom de Ja mort cruelle que vous avez soul-



A LA MORT. 510]5%

feric pour moi, que je rctournce volontairement j ma perte.
Je vous aime par-dessus loules choses, jespere étre tou-
jours attach¢ par volre sanl amour, mourir cl vivre
¢lernellement dans ses chaines. O Maric, vous vous ap=
pelez In meére de Ia persévérance, €’cst vous qui ¢tes Ta
dispensatrice de ce grand don, ¢’cst & vous que je la de-
mande ct par vous que je Fespére.

DEUXIEME POINT.

Voyons mainienant comment on peut vaincre le monde.
Le démon cst un grand enncmi, mais le monde en est
un plus grand encore. Si le démon ne se scrvait du
monde ¢t des hommes méchans (car ce sont cux qu’on
entend par Ie monde), il n’obtiendrait pas les vicloires
qu’il remporte : Cavete autenr ab hominibus. ( Matth. x.
17.) Les hommes sont souvent pires que les démons, pax
cc quc les démons sont souvent mis en fuite par la pricre,
et par I'invocation des saints noms de Jésus et de Maric ;
mais si de méchans anis excitent un homme a pécher,
ct qu’il leur réponde quelque parole spirituelle, ils nc
sont pas pour cela mis en fuite, ils Ie tentent encore plus,
s¢ moquent de lui, ct le traitent d’homme vil, sans
portce et sans couleur ; ¢t quand ils ne peuvent dire autre
chose, ils disent (ue c’est un hypocrite qui simule Ia
sainteté. I1'y a des anes asscz faibles pour ne pas com-
prendre ces reproches ou ces mogquerics, el qui suivent
miscrablement ces ministres de Lucifer et qui revienuent
a leur vomissement. Mon fitre, soycz persuadé que si
vous vouwlez bien vivre, vous screz toujours raillé et mé-
pris¢ par Ies méchans : Abowminantur impii cos qui in recte
sunt vie. (Prov. xxix. 27.) Celui qui vit mal ne peut



o006 PREFARATION

voir ceux qui vivent bicn; et ponrquoi ? parce que leur
vie est pour lui un continuel reproche, et qu’il voudrait
«que tous I'imitassent, pour n'avoir pas le remords que lut
cause la bonne vie des autres. JI n’y a point de reméde
(dit T'apotre), celui quisert Dien , doit &tre perséeuté par
le monde. Omnes qui pie volunt vivere in Christo Jesu, per-
secutionem paticntur. (1. Tim. 1. 412.) Tous les Saints ont
¢1¢ persceulés. Qui fut plus saint que Iésus-Christ 7 Le
mende cependant Pa perséeuté jusqu’ad le faire mourir
SUr unc croix.

I’y a pas de reméde a cela, parce que Ies maximes
«lu monde sont toules contraires & celles de Jésus-Christ.
Ce qui cst estimé par le monde cst appelé folic par Jésus-
Chirist : Supientia enim hujus mundi stultitia est apud Deum.
(L. Cor. m1. 19.) Tout au contraire le monde appelle
folie ce qui est estimé par Jésus-Christ @ tels sont les croix,
les souffrances, les mépris @ Verbum enim erucis perennti-
bus quidem stultitia est. (1. Cor. 1. 18.) Consolons-nous
de ce que, st les inéchans nous maudissent et nous bla-
ment, Dica nous bénit ¢t nous loune, Maledicent illi, et
tu benedices. (Ps. cvin. 28.) N'est-ce pas assez pour nous
d’étre lonés par Dicu, par Marie, par tous les Anges , par
Jes Saints el par tous les hommes de bien. Laissons donc
dire aux pécheurs ce qu’ils veulent, et efforcons-nous de
plaire a Dicu, qui est reconnaissant ct fidele envers celui gui
lc sert. Plus nous ¢prouverons de Ia répuguance ct des
contradictions’ cn fasant le bien, plus notre mérile scra
agréable 4 Dicu ; figurons-nous qu’il n’y a dans le monde
¢ue Dicu ct nous. Lorsque ces méchans se¢ moguent de
nous, recommandons-les au Seigneur, et rendons grice
a Dicude ce qu’il nous donue la Jumicrce qu’il ne donne
pas & ces misérables, el suivons notre chemin. N'ayons



A LA MORT. 307

point de honte de paraitre chrétiens, paree que Jésus-
Christ nous proteste ¢ue si nous rongissons de hi , il rou-
gira de nous, ct i1l ne nous placera point & sa droife au
jour du jugzement. Nam qui me erubucrit ct meos sermonnes,
hunc Filius hominis erubescet, cum venerit in majestate suc.
(Luc. ix. 26.)

Si nous voulons nous sauver, il faul que nous soyons
résolus & souflrir, el A nous faire violence. Areta est via, quee
ducit ad vitam (Mall. vi. 14.) Regnum caelorum vim patitur,
et violenti rapiunt illud. (1d. x1. 12.) Celui ¢qui ne s fail pas
violence ne se sauve pas. Il n’y a point d’autre moyen
que de nous armer contre notre nature rebelle, si nous
voulons praliquer le bien. Nous devons surlout nous
faire violence dés le commencement pour extirper les
mauavaiscs habitudes, et acquérir les bonnes; parce que
les bonnes habitudes, unc fuis prises, I'obscrvation de
la loi divine ecst plus facile et plus douce. Le Seigneur
ditd Sainte Brigitte, que celui qui pratique la verta avee
paticnce, ct qui souflre avec courage la premicre pigire
des ¢pines, verra les épines se changer en roses. Ecoule
donc, chrétien, Jésus-Christ te dit aujourd’hui ce qu'il
disail au paralytique : Ecee sanus fuctus es, jam noli pec-
care, ne deterius tibialiguid contingat. (Joan. v. 14.) Ecoule
(reprend S. Bernard) st tu retombes en disgrice, sache que
ta ruine sern pire gue toules tes premicres chules @ Audis
recidere quam incidere esse deterins, Malheur, dit le Sei-
gneur , 4 coux qui embrassent la vie de Dieu et qui I'a-
bandonnent ensuile : Ve, filic desertores. (Js. xxx. 1.)
Ceux-14 sont punis comme rebelles & la lumicre. Ipsi fue-
runt rebelles omini., (Job, xxiv. 135.) Et le chatiment de
ces rebelles qui ont ¢1¢ favorisés par Dicu d’une grande lu-
micre, et (qui lui sont 1cstés infideles, est de rester aveu-



208 PREPARATION

gles , et de mourir ainsi dans leur péché : Si autem averte-
rit se justus a justitia sug.... numquid vivct? Cmnes justin
tiw ejus quas fecerat non recordabuintur.... in peccato Suo
morictur. (Ezech. xvir. 24.)

AFFECTIONS ET PRIERES.

Ah! mon Dien, j'ai déd méritd plusicurs fois un tel
chitiment , jai plusicurs fois abandonné¢ le piché au
moyen méme de la lumiére que vous m’avez donnée, et
puis j’y suis misérablement retourné. Je remercie infini-
ment volre miséricorde de nc m’avoir pas abandonné dans
mon aveuglement et de ne m’avoir pas laissé enliéremont
privé de la Jumiere comme jele méritais. Je vousai donc
unc grande obligation, 6 mon J¢sus, el je serais Lrop in-
gral, si je vous fuyais de nouveau. Non, mon Rédemp-
teur : Musericordias Domini in eeternum cantabo. ¥cspére,
pendant le temps qui me reste & vivre et pendant P'éler-
nité, chanter et Jouer (oujours votrc misericorde, vous
aimer toujours ¢l ne plus me voir privé de volre grice.
Les ingratitndes dont je me suis rendu coupable dans le
pussé, et que je déteste et naudis mainienant par-dessus
tous les maux, serviront & me fairc toujours pleurer
amérement les torts dont je suis coupable envers vous,
et & m’engager 4 vous aimer, vous que jai (ant of-
fensé el qui m’avez accordé de si grandes graces. Qul,
je vous aime, 6 Dicu! digne d'un amour infini; do-
rénavani vous Sercz non unigque amour, mon unique
bien. O Pire &ernel, je vous demande, par les mdérites
de Jésus-Christ, la persévérance finale dans votre grice
el dans votre amour. J¢ sais d'avance quc vous me ac-
corderez, je vous la demanderai toujours. Mais qui m’as-



A LA MORT. 309

sure que je serai toujours attentif & vous demander cette
persévérance? Cest pour cela, o mon Dieu, que je vous
demande la persévérance et la grace de la rechercher tou-
jours. O Marie! mon avocate, mon refuge et mon espé-
rance, oblenez-moi par votre intercession de demander
constamment & Dicu la persévérance finale. Je vous prie
de me Uobtenir par le grand amour que vous avez pour
Jésus-Christ.

TROISILME POINT.

Venons an (troisitme ennemi, qui est le plus danges
reux de {ous, c’cst-d-dire la chair; ct voyons comment
nous pouvons nous défendre contre lui. G’est premiére-
ment par Poraison; mais nous avons déja traité ce point.
Secondement, c’est en fuyant les occasions; voild celui
que nous allons maintenantbien approfondir. S. Bernardin
de Sicnne dit que le plus grand de tous les conseils, celui
qui est presque le fondement de la religion, est le con-
seil de fuir les occasions du péché : Inicr consilia Christi
unum celeberrimum , et quasi religionis fundamentum, est fu~
gere peccatorum occasiones. (Tom. 1. Serm. 24. a. 5. cap.
5.) Le démon, chassé un jour par des exorcismes, avoua,
que de toules les prédications , celle qui lui déplaisait le
plus , ¢tait celle sur Ja fuile des oceasions; et il avait rai-
son, parce que le démon se rit de toutes les résolutions
et de toutes les promesses que fait un pécheur qui se re-
pent, si celui-ci n’abandonne pas les occasions. L’occa-
sion, spécialement en matiére du plaisir des sens, cst
comme un bandeau gue I'on mct devant les yeux, et qui
empiche celui qui s’y livre de voir les résolutions qu’il
a priscs, la lumitre qu'il a recue, la vérité éternelle ; en



310 PREPARATION

somme , elle lui fait (out oublier et le rend comme aveu-
gle. La causc de la chute de notre premier pére, ce fut
de ne pas fuir Poccasion. Dieu avait défendun de toucher
au fruit : Preecepit nobis Deus (dit Eve au scrpent), ne
comederemus , ¢t ne tangeremus illud. (Gen. 1. 3.) Mais
Yimprudente vidit, tulit, comedit. Elle commenca la pre-
micre A admirer Ia pomme , pais clie In prit dans samain,
et en mangea. Celui qui s’expose volontaivement au dan-
ger, périra dans le danger : Qui amat periculum, in illo pe-
ribit. (Eccli, 11t 27.) S. Pierre dit que le démon tourne au-
tour dc nous pour nous dévorer ; or, pour rentrer dans une
ame dont il 2 &t¢ chasse (dit S, Cyprien), que fait-il? il va
cherchant I'occasion : Explorat, an sit pars cujus aditu pene=
tretur. St 'ame se laisse induire 4 tomber dans Poccasion,
Pennemi cntrera de nouvean en elle et ka dévorera. L'abbé
Gueric dit en oulre, que, lorsque Lazare ressuscita, il
¢tait enveloppé de liens ;. Prodiit ligatus manibus et pedi-
bus; et c’est parce qu’il ¢lail ainsi ressuscitlé qu’il mourut
de nouveau. Celui qui ressuscite panvre aprés la mort du
péché, veul dire cet auteur, ressuscite Jié par les occasions;
malgré sa résurrcetion , il mourra néanmoins de nouveau,
11 faut done que celui qui veut se sauver r’abandonnc pas
seulement le péehé, mais encore les occasions de pécher,
c¢’cst-a-dire tel compagnon, telle maison, telle correspon-
dance.

Mais, dircz-vous peut-ttre, j’ai changé de vie cl je nc
fais plus de mal avee telle ou telle personne, ainsi done
je ne dois plus craindre les tentations. Je réponds. On
raconte qu’il y a en Mauritanie certaines ourses (ui vond
a la chasse des singes ; mais lorsque les singes les aper-
coivent , ils sc sauvent! sur les arbres. — Que fait Vourse
alors ? Elle s’¢tend sous I'grbre ct fait Ja morte; puis



A LA MORT, 511

quand clle croit que les singes sont descendus, clle se
leve , les saisit et les dévore. Ainsi fait le démon: il mon-
tre la lentation comme enticrement assoupie ; mais quand
Ja personne est préte a s’exposcr aux tentations, il en fait
surgir unc qui Ja dévore. O combicn de malheurcuses ames
qui {réquentaient la pricre, la communion ¢t qui pou-
vaient s’appeler saintes , ¢t qui sont devenuces la proic de
Penfer pour s’¢tre laissées aller dans les occasions. On ra-
contec dans les histoires ccclésiasliques, qu’une sainte
dame qui remplissait le picux devoir d’ensevelir Ies mar-
tyrs, cn trouva une fois un qui n’avait pas encore rendu
le dernicr soupir, clle le porta dans sa maison, ct le gué-
rit. Qu'arriva-t-i1? L'occasion ¢tait prochaine, ¢t ces deux
saints ( car on pouvait les nommer ainsi ) perdirent d’a-
bord la grace de Dicu et abandonnérent ensuite la foi.
Le Seigncur ordonna 2 Isaie de précher que toule chair
est foin : Cluma, omnis caro foenum (Is. xL. 6.) S. Chry-
sostome fait & ce sujet unc réflexion. Est-il possible, dit-il,
que le foin ne brale point quand on y met le feu? Lu~
cernam in faenum pone, el tunc ande negare, quod foenune
exuratur. 11 cst impossible, dit cnsuite S. Cyprien, de
rester duns les flammes sans se briler. Impossibile ese
flammis circumdari, ct non ardere. (Desing. Cler. ) Le pro-
phéte nous avertit que notre force cst semblable & Ia force
de Vétoupe mise dans la flamme : Et erit fortitudo vestra
ul faville stuppaz. (Is. 1. 31.) Salomon dit parciliement ¢
Celui qui prétendrait marcher sur les charbons ardens
sans se hrader, serait un fou : Numaquid potest iomo am-
bulare super prunas, ut non comburantur plantw ¢jus? (Prov.
vi. 28.) De méme aussi celui qui prétend courir les occa-
sions saus fairc de chute, cst un insensé. 11 faut donce fuir
le péché comme Ia face du serpent. Quasi & facie colubri



o12 PREPARATION

Jugepeceatum. (Eccli. xx1. 2.} 11 ne faut passculement éviler

la morsure du serpent ni permeitre qu’il vous touche, mais
il faul encore éviter son approche, dit Gualfride. fuge etiam
tactus, etiam accesswin. Mais , dil-1l, cellc maison, ces liai-
sons servent mes intéréts. On voit déjd que celle maison
cst pour loi le chemin de 'enfer. Via inferi domus cjus.
(Prov. vir. 27. ) Il n’y a point de remeéde , il faut ’'aban-
donner si tu veux le sauver. Si tu voyais , ditle Seigncur,
que ton ceil droit fiit pour loi un sujet de damnation, il
faudrait Parracher et le jeter loin de toi. 8@ oculus tuus
dexter scandalizat te, erue eum , et projice abs te. (Malt. v.
29.) Nolcz bien ces mols : abs te; il faut le jeter, non au-
prés , mais loin. Gela revient a dire qu’il faut éviler toutes
fes occasions. S. Francois d’Assise disail que le démon
tente les personnes spiritnelles qui s¢ sont données a Dieu,
d’une autre fagon que celles qui vivent mal ; dés le prin-
cipe , il ne cherche pas & les lier avec une corde, il se
contenic de les lier avec un cheveu, puis avee un fil, en-
suite avee une ficelle, puis enfin avec une corde, et c’est
ainsi (qu’d la fin il lesentraine an péché. 1l faut donc que
celui ui veut &ire délivré de ce danger , méprise dés le
principe tous les cheveux , toutcs les occastons, ces salu-
tations , ces présens, ces billets, mille autre choses sem-
biables. EL quant 4 celui qui a cu I'habitude du vice de
Iimpureté, il ne lui suffira pas de fuir les occasions les
plus prochaines, s'il nc fuit pas encore les éloignées, il
retombera de nouvenu.

1l cst néeessaire & celui qui veut vraiment se sauver, de
former ct de renouveler continucllement la résolution de
ne plus vouloir se séparcr de Dicu, de répéler souvent
ce mol des Saints : Perdre tout, mais jamais Dicu. Ce
n’est pas assez de prendre seulement la résolution de ne



A LA MORT. 5% B

vouloir plus e perdre ; il faut encore prendre les moyene
pour celr, Le premier c’est de fuir les occasions 3 nous
venons 'en parler. Le sccond cst de fréquenter les sacre-
mens de pénitence et d’cacharistie. On ne trouve jamais
d'ordures dans les maisons :jut sont souvent balaycées.
C’est ainsi que Pame roste tonjours pure au moyen de la
confession , el qu’clle obtient , non sculement Ja rémis-
sion des péchés, mais encore la force de résisler aux ten-
tations. La communion cst appelée le pain céleste, parce
que, de méme que le corps ne peut subsister sans Ia
nourriture terreste, de méme Fame ne peut vivee sans
celle nourriture céleste @ Nisi manducaveritis carnem Filii
hominis et biberitis cjus sunguinem , non habebitis vitam in
vobis. (Joan. vi. 541.) Il cst au coniraire promis 3 celud
qui nrnge souvent de ce pain (u’il vivra éternellement -
St quis munducaverit ex hoc pane , vivet in etermon. (Joan,
vi. 32.) C'est pour cela que le concile de Trente appelie
{a commmunion unc médecine ¢ui nous délivre des péchis
vénicls, cl nous préserve des morlels @ Antidotum quo (i-
beremur a culpis quotidianis, et a peccatis mortalibus pre-
serremur. (Trid, Sess. xmi. cap. 2.) Le woisitme moyen
c’esi la mdéditation, ou bien Voraison mentale : Memo-
yare novissima fua , et in wlernum non peccabis. (Feeli. vir.
40.) Celui qui tient devant ses yeux les vérilés éternelles,
la mort, le jugement, I'élernit¢, nc tombera pas dans
le piehié. Dicu nous éelaire daps la mdéditation : Accedite
ad cumn, el illuminamini. (Ps. xxxnt. 6.) Lail nous parle ct
i nous fait comprendre ce que nous devons fuir cf ce
que neus devons faire @ Ducam eum in solitudinem, ct lo-
quar ad cor cjus. (Os. 1. 14.) La méditation cst celie
bienheurcuse fournaise on sallume le divin awnour : In
meditaione mea exardescet iquis.(Ps. xxxviir, 4.) En outre,
i 14



ot4 TLENARATION

comme on Fa déji plusics fois observé, pour se con-
server dans la grace deXieu, il est absolument ndéeessaire
de toujows prier, ot de demander les grices dont nous
avons besoin @ celui qui ne fait pas Poraison mentale,
plm difticilement, ¢t ne pn.ml pumt tl st certain gqu gt
sc perdra,

I faut donc prendre des moyens pour se sauver, et
mener une vie regiée. Des lo matin, & son lever, 11 faut
faire des actes chréliens de remerciment , d’mmour, d'of-
frande et de résolution, prier désus et Marie de nous pré-
server du péché pendant ce jour. Faire Ia méditation et
colendre I messe. iaire dans la journée une lecture spi-
vituclio, wwe vistle an res-eaind sacremendt et & la divine
meére. Le soir, réciter le rosaire et faive son examen de
conscicnce. Communier plusicurs fois In semaine, sui-
vantle conscil de sy directeur, que Von doil suivre exac-
icment. I} serait encore bien utile de faire des exercices
spirituels dans quelgue maison religicuse. 1 faut encore
honorer avecun respeet spécial fa trés-sainte Vierge; par
excnple , par fe jeane die samedi , Marie est appeiée méve
de la peisévérance; car clie la promet & eelui gui la sert :
Qui operantur in me, non peceabunt. (Eecli. xxuv. 50.)
Ji faut par-dessus tout demavider togjours & Dicu fasainte
perséverance; ot spéciricment pendant Ia tentation , invo-
quer afors tees-souvent les samts noms de Jésus et de
Marie, tand gue In tentation dere. Si vous faites cela,
vOus vous sauverez cerlainenuent; ot si vous ue e faites
pas, il est cerlain (ue yous vous damnerez.

AFFECTIONS ET PRIERES.

O mon doux Iédewapleur, jc vous rends orices de ocs
P 2 J o



A LA MORT. 215

Iumiéres que vous me donnez, ct des moyens ue vous
me failes connailre pour me sauver, Je vous promets
de vouloir les metire solidement en ccuvre. Accordez-
moi la grice dont jai besoin pour vous dtre fidele; je
vois (que vous voulez que je me sauve, ol moi je veux
aussi me sauver, pour complaire surtout i voire cocur qui
désive mon salut avee (ant d'ardeur. Non, non, je ne veux
plus, 6 mon Dicu, résister & 'amour ue vous me por-
tez. Cel mmour a fail que vous m’avez supporlé avee {ant
de patience, Jorsque je vous offensais, Vous m’appelez a
votre amour, et je ne désire auire chose que vous aimer.
Je vous aime, bonté infinie, je vous aime, O hicn su-
préme infini ; je vous en conjure aujourd’hui par les mé-
riles de Jésus-Christ, ne permeticz point que je demeure
jamais ingrat. Failes que je cessed’élre ingrat, ou mcliez
fin & ma vie. Scigneur, vous avez commencé Pacuvre,
accomplisscz-la nmi’nlcnant : Confirma hoc, Dcus, quod
operatus es in nobis. Donnez-moi la lumitre , donnez-mot
la force, donncz-moi amour. O Marie, vous qui é&tes la
trésoricre des grices, secourcz-moi. Déclarcz-moi pour
volre servileur, je veux l’dtre; ct priez Jésus pour moi.
Les mérites de Jésus-Christ d’abord et vos pricres ensuile
dotvent me sauver.



316 PREPARATION

AXNIE CONSIDERATION.
De 1a confiance dans le palronage de la trés-sainte Vierge.

Qui inveneril me, inveniet vitam, et hauriet salutem a Domino.
{Prov. vui. 35.)

PREMIER POINT,

Que d'actions de grices-ne devons-nous pas & Ia misé-
vicorde de notre Dicu de nous avoir donné Marie pour
profectrice, car elle peut par ses pricres obtenir toutes les
grices que nous désirons ! O certe Dei nostri mira benigi-
tas (s'Cerie S, Bonaventure), qui suis reis ie dominam tribuit
advocatam, ut auxilio two quod volucris valeas impetrare,
(In Salve Reg.) Péchears, mes fréres, si nous sommes cots
pables cnvers la divine justice, et déja condamunds i Ven-
fer pour nos péchés, ne désespérons pas, recourons i cette
divine mdére, meltons-nous sous sa prolection, et clle
nous sauvera. Elle veut de notre part Ja honne intention de
vouloir changer de vie : ayons unc bonne intention et
une grande confiance en Maric, ct nous scrons sauvés. Kt
pourquoi ? Parce que Maric est une protectrice puissantc,
une avocale miscricordicuse qui désire nous sauver lous.

Considérons d’abord que Maric est une puissante avocale
qui peut tout aupres da juge pour le bien de ceox qui lui
sont dévouds. C’est un privilége singulier qui lui cst ac-
cord¢ par ce méme juge, qui cst son fils. Grande privile-
gium, quod Maria apud filiwm sit potentissima. (S. Bonav.



Lo d

A LA MORT. AT
m Spect. lect. vi.) Gerson dit (Tr. vi. Sup. Mag.) @ que
In bienheurcuse Vierge ne demande rien A Dicu, avec
une ferme volonté, qu’clle ne Pobtienne; il ajoute qu’en
sa qualité de reine, clle envoic les Anges pour déelairer,
purificr et perfectionner ses serviteurs. C'est pouruoi
l’]@gliso, afin de nous faire metire notre confiance envers
celle grande protecirice, nous la fail invoquer sous le
nom de Vierge puissantc : Virgo polens, ora pro nobis. Ei
pourquoi le patronage de Maric cst-il si puissant? Parce
quclle est fa mere de Dieu : Oratio Deiparer, dit S. An-
tonin, habet rationem imperii, unde impossibile cst eam non
cxaudiri. (Part. 1v. tit. 23. ¢. 17. § 4.) Les pridres de
Maric, en sa qualité de mere, ont un ceriain air de com-
mandement auprés de Jésus-Christ : aussi il est impossible
que, quand elle pric, elle ne soit pas exaucce. S. Grégoire,
archevéque de Nicomédie, dit que le Rédempteur, comme
pour satisfaire & Pobligation qu’il a & sa mére de lui avoir
donné 'existence humaine, exauce toutes scs demandes.
Filius quasi exsolvens debitum, petitiones tuas implet. (Orat.
de Exitu Mar.) Plus favd, S. Théophile, évique d’Alexan-
drie, a dit cncore : « Le fils aime d’étre prié par sa mdére,
« parce qu’il vent Iui accorder ce qu’clle demande, pour
«recompenser ainsi Ia faveur qu’il en a recue quand elle
« lui a donué Ta chair. » Cest pour cela que le martyr S.
Méthode s’éeriait : Euge, euge, quee debitorem habes filium !
Deo enim universi debemus, tibi auter ille debitor est. (Oral.
Hyp. Dom.) Rdjouissez-vous, 14jouissez-vous , 6 Marie,
qui avez le bonheur d’avoir pour débiteur un fils & qui
nous sommes tous redevables, puisque tout ce que nous
avons est un de scs dons.
Cosme dc Jérusalem disait que la protection de Ma-
ric est loule puissantic : Omnipotens auxilium tuum, ¢ Ma~



318 PREPARATION

ria. Oui, elle cst toule-puissanie, ajoute Richard de Saint-
Laurent, puisqu’il est justc que la mire participe 2 la
puissance du fils; le fils, qui cst tout-puissant, a fail sa
mdére tonle-puissanle : Cumn autem eadem sit polestas filii et
malris, ab omnipolente filio omnipolens mater facla est.
(Lib. 1v. De Laud. Virgin.) Le {ils est tout-puissant par
nature, la mere est {oulc~puissantc par grice; ce qui
revient & dire qu’elle obticat par ses prieres ce qu’elle de-
mande, sclon ce vers célcbre :

Quod Deus imperio, tu precc, ¥irgo, poles.

Et cela fut précisémeut révélé a Sainte Brigitte (Rev, lib.
1. cap. &) Un jour ccite sainte entendit que Iésus, par=
lant avee Marie, lui dit = Pete quod vis a me, non enim po-
test esse inanis petitio tun. Ma meére, demandez-moi ce que
vous voulez; vous savez que, quelle que soit votre de~
mande, je ne puis que Vexaucer, EL puis il en donne la
raison : Que tuw mihi nihil negasti in terris, cqgo nihil tibz
negabo in calis. Yous ne m’avez rien refusé quand je vi-
vais sur la terre, il est juste que je ne vous refuse rien
mainicnant que vous &les avec moi dans le ciel.

En somune, il n’cst personne de si seélérat gue Marie ne
puisse sanver par son intercession. Iabes vires insuperabi-
Les (disail S. Grégoire de Nicomédic) ne clementiam tuam
superet multitudy peccatorwm. Nihil e resistit poteniie,
tuam enim gloriam crealor cxistimat esse propriam. (Orat.
De Exitu. B. V.) O mére de Dicu, rien ne peut résister &
votre puissance, puisque volre créateur estime votre gloire
commnic la siecnne propre. Vous pouvez douc tout. S.
Picrre Damien le dit aussi, puisque vous pouvez sauver
encore les déscspérds © Nihil tibi impossibile, que etium des-


file:///irgin

A LA MORT. 519

peratos in spem salutis potes relevare. (Serm. 1. Do Nativ.
B. V.)

AFFECTIONS ET PIIERTS,

O reine, 6 ma mire, je vous dirni aves S, Cennain ¢
Vous ponvez tout ponr sauver les péeheurs; vous n’avez
pos besoin ’autre recommandation aupres de Dica, parce
que vous &tes Ja more de fa véritable vie. (Serm. . In
Dom. B. V.) Si je reeours done & vous, 1 maitresse,
lous mrs péchcs ne peuvent me faire désesplrer de mon
salut. Vous oblenez par vos pricres ce que vous voulez, si
vous pricz pour moi je serai cerlunement sauvé. Priez
donc pour un misérable (vous dirai-je avec S. Bernard),
O puissante mere de Dieu, puisque vetre {ils vous ¢eoute
et vous accorde ce quc vous lui demander : Loquere, do-
mina, quic audit filius tuus, ct queccumaque peticris, imp etra=
bis. 11 cst vrad, je suis pécheur, mais je veux m’amender 5
je suis un de vos servileurs dévouds. Je suis indigne, il
est vrai, dc volrc protection ; mais je sais ue vous n’a-
vez jamais abandonndé celui cui a placé en vous sa con-
fiance. Vous pouvez ot voulez me shuver ; je me confic a
vous. (Juand j’¢tais perdn, ol que je ne pensais pas a vous,
vous avez pensé i nioi, ¢l vous m’aver obtenu fa grice de
m’amender; combicn plus dois-jc avoir confiance cn vo-
tre miscricorde, maintenant que je me suis dévouc & vo-
tre service, que je me recemmande & vous, ¢t que j'es~
pere? O Marie, pricz pour moi, ct rendez-moi saint, Ob-
tenez-moi fa sainte persévirance; obicnez-moi un grand
amour pour volre fils et ponr vous, 0 mon aimable mere.
Je vous aime, O reine, ct j'espire vous aimer loujours.
Aimez-moi encore, ¢t changez-moi par volre amour de
péchicur en saint.



220 PREPARATION

DEUXIEME POINT.

Considérons en second lieu que Marie cst unc avocate
si puissanle, si miséricordicuse, qu’elle ne sait pas vefu-
ser sa protection & aucun de ceux gui recourent a elle.
Les yeux du Seigneur, dit David, sont fixds sur fes justess
mas cotie mere de muséricorde (commie dit Richard do
Saint - Laurent) tient les yeux fixés sur les justes comme
sur les pécheurs, atin qu’ils ne tombent point; ou, §'ils
sont déja tombds, clle les rcléve par son intercession,
Sed oculi Domince super jusios et peccalores, sicuti oculi ma-~
iris ad puerum, ne cadet; vel si ceciderit, ut sublevet. S.
Bonaventure disail qu’en regardant Maric il fui semblait
regarder In muséricorde méme : Certe, domina, cum te as-
picio, nthil nisi miscricordiam cerno. S. Bernard nous
cxhorle aussi & recourir dans tous nos besoins & celte
puissante avocate avec unc grande confiance, parce qu’elle
st toute douce ct toule bonne pour ceux qui se recom-
maudent a elle : Quid ad Mariam accedere trepidat humana
Jragilitas? Nihil austerum in ca, nihil terribile ; tvta suavis
est. Yoila pourquoi Maric est appelée olive @ Quasi oliva
speciosa i campis, (Kechi. xxiv. 19.) De méme qu’il ne
découle de Volive (que de Thuile, symbole de Ia miséri-
corde, de¢ méme il ne découle des mains de Mavie que
les grices et les miscricordes (u'cll: dispense & tous ceux:
qui se vcfugient sous sou patronage. Denis-fe-Chartrenx
I'appelle, avee raison, Pavoeate de tous les pécheurs ui
recourent & elic : Advocata onuium iniquorum ad se con-
Jugientium. Oh! Dicu, quelle peine pour le chiréticn qui
s¢ damnera lorsqu’if songera u’il pouvail se sauver pen-
dant la vie avee tant de facilité, en rccourant i cette mére



A LA 3MORT. 3921

de miséricorde, et qu’il ne Pa pas fait; mais alors il ne
sera plus temps! La Vierge dit un jour a Sainte Brigitte :
Je suis appelée la mére de la miscricorde, et je le suis en
cffet, parce que-la miséricorde de Dicu I'a voulu ainsi =
Ego vocor ab omnibus mater misericordicz, et vere miseri-
cordia illius misericordem me fecit. (Rev. lib. 1. cap. 6.)
Fit, dansle fait, qui est-ce qui nous a donné celle protec-
trice pour nous défendre, si ce n'est Ia miséricorde de
Dicu, qui veul nous sauver? Ideo miser crit (ajoutc Marie)
qui ad miscricordem, cum possit, non accedit. Il cst miséra-
ble, dit-elle, et le scra éterncliement, celut qui, pouvant se
rccommander, dans cetle vie, & moi, qui suis si honue
et si miséricordicusc envers lous, nc vient pas & moi dans
son mallicur et s¢ damne.

Craignons-nous peui-¢tre, dit S. Bonaventure, que si
nous demandons Ia protection de Marie, clle nous la re-
fuse ? Non, dit Ie saint : Ipsa cnim non misereri ignorat, et
miseris non satisfacere nunquam scivit. Non , Maric ne sait
¢l ’a jamais su ne pas compalir ¢t ne pas proléger lous
les mallicurcux qui ont recours a elic. Elle ne sait ou ne
peat le faire, parce que Dicu I'a ¢levée au rang de reine
el de more de miscricorde : comme reine de miséricorde,
ellc est tenue d’uvoir soin des malhcureux : Tu reging
misericordice (dit S. Bernard), et qui subditi miscricordia,
nist misert? Puis le méme saints’humilicctajoutcces mots @
puisquevous étes, 6 mérede Dieu, Ia reine dela miséricorde,
vous devez avoir plusde soinde moi, quisuis lc plus miséra-~
ble des pécheurs : Tu reging misericordiez , ef ego miserrimus
peccator, subditorum maximus; rege 108 ergo, o regina mise-
ricordice. Comme mére de miséricorde, clle doit s’appliquer
a délivrer de lamortses enfans malades, dont cile cst déja
mére par Peflet de sa miséricorde. Aussi S. Basile Iap-

14,



322 PREPARATION

pelle t-il, publicum valetudingrium , hiopital public. Les
hopitaux publics sont faits pour les pauvres infirmes, et
plus on est pauvre, plus on a droit d’y &tre vegu; ainsi,
sclon §. Dasile, Maric doit accucillir avee plus de pitié et
Qattention les plus grands péchewrs qui vecourent 3 clle.

Ainsi, ne doufons pas de la piti¢ de BMavie. Un jour
Sainte Brigitte entendit que le Sauveur disait 4 sa mére :
ftiam diabolo miscricordiam cxhiberes, sihumiliter peierct.
Le superbe Lucifer ne s’humilicra jamais jusqu’a prier,
mais si le malhcurcux s’humiliait devant cette divine
mere et Ia priait de le protéger, Marie e retirerait de Pen-
fer par son intereessien, Jesus-Glivist peul nous donner
i cntendre par 1d, ol Maric clle-méme Pa déclaré 4 la
samte: que quand un pécheur recourt a elle, quelque
coupable qu’il soit, clle ne fait pas atiention A ses péichés,
mais sculement a Fintention avee laguelle il vient; si
c’est avee la bunne volonté de s’amender, elle Vaccueille),
ct Ic guérit de toules ses plaics : Quantumcumque homo
peccet, sicx vera emendatione ad me rcversus fuerit, sta-
lim parala sum recipere reverfentem : nec atiendo quantum
peecaverit, sed cum quali voluntate venit. Nam non dedignor
cjus plagns ungere et sanare; quia vocor, et vere sum mater
misericordire. G'est pour cela que S. Bonaventure neus
encourage : Respirate ad illam, perditi peccatores , et per-
ducet vos ad portum. (In Ps. 8.) Péclicurs, qui vous &tes
perdus, ne vous désespérez pas, levez les yeux vers Mas
vie ¢l ayez confiance en la compassion de cetle bonne
mere. Cherchions done, dit 8. Bernard, la grice que nous
avons perdue, cl cherchons-la par entremise de Marie :
Queeramus  gratiom, et quaramus Marigm. (Scrm. de
Aqued.) Cette grice, clle I'a trouvée, dit Richard de
S. Laurent; adressons-nous donc & elle pour fa recouvrer :



A LA MORT. 523

Cupientes invenire gratiam, queeramus inventricem gratice.
(De Laud. Virg lib. 2.)

Quand Vange Gabriel annonca & Maric sa divine ma-
ternité, il lui dit: Nec timeas, Maria, invenisti gratiam.
(Luc. 1.) Mais st Maric n’a jumais G1¢ privée de Ia grice,
clle en fut donc toujours remplic, ct comment Pange
pouvait-il lai dine qu’clle Pavait trouvée? Le cardinal
Hugues répond, que Mavic ne trouva pas la grice pour
elle, puisqu’elle en avail toujowrs joui, mais bien pour
nous, qui P'avions perdne, Gest pour cela, dit Hugues,
que nous devons aller & Mavie, et lui dive : Vierge, on
doit vestituer Jes richesses & celui qui les a perdnes. Cette
grice que vous avez {rouvéc, nc vous appartienl pas,
puisque vous 'avez toujours possédée, clle est & nous ;
nous 'avons perdoc par notre faute, c’est donc & nous
que vous devez Ia rendre : Currant ergo , cuwrrant peeratores
ad Virginem , qui gratiom amiserant peccando ; sccure di-
cant: Redde robis rem nostram quam invenisti.

AFFECTIONS ET PRIERES.

O puissante mére de Dicu, voici & vos pieds un misé-
rable pécheur ¢ui a perdu une ot plusicurs fois Ja grace
divine cuc votre fils lui avait acquise par sa mort. O
mére de miséricorde, je viens & vous 'ame couverte de
blessures ¢t de plaics : ne me dédaignez pas pour cela,
mais aycz pili¢ de moi, cl prélez-moi volre secours.-
Voyez la confiance que j’ai en vous, cl ne m’abandonnez
pas. J¢ nc vous demande pas les hiens de la terre, je
vous demande Ia grice de Dieu, Pamour de votre fils.
O ma mére, pricz pour moi, cl ne cessez pas. Les mérites
de J¢sus-Christ ¢t volre intercession doivent me sauver,



524 PREPARATION

Voue devoir est d’imtercéder pour les pécheurs. Je vous
dirai donc avee S. Thomas de Villencuve : Adwocata
nostra , officium tuwm imple : Failes volre devoir, recom~
mandez-moi & Dicu, ct défendez-moi. I n’est point de
causc, quelque désespérée qu’elle soit, qui se perde, Jors-
qu’clle est défenduc par vous : vous &tes 'espérance des
pécheurs. O Marie, je ne cesserni de vous seivir, de vous
aimcr, et de recourir loujours & vous ; ¢l vous, ne Cessez
de me sccourir, sutloul lorsque vous me voyezen danger
de perdre de nouveau la grice de Dica. OMarie, d6mére de
Dicu, ayez piti¢ de moi.

TROISIEME POINT.

Considérons en (troisicme licu , que Marie cst une¢ avo-
cale s1 miséricordicuse, qu’elle porte secours non-seule-
meni A ceux (ui recourent a elle, mais qu’elle va clle-
méme chercher des mallicurcux pour les délendre et les
sauver. Voici ce qu’clle nous dit & tous, pour nous cn-
courager & cspdérer toule sorle de bicus, si nous recourons
a cllc: In me omnis spes vitw et virtutis: transite ad me
omnes. (lccli. xx1v. 26.) Le dévot Pelbart commente ainsi
cc passage: Vocat omnes, justos et peccatores. Le démon.
fait toujows le tour, dit §. Pierre, ct cherche quelqu’un
pour le dévorer : Circuit quecrens quem devoret. (1. Pelr.v.)
Mais cetic divine mcre, dil Bernard de Busts, fait le
tour ¢t cherche cuelqu’un pour le sauver : Ipsa semper
circuit , querrens quem salvet. (Marial. p. 5. Serm. 35.) Marie
est maére de miséricorde, parce que lamiséricorde qu’elle
a pour nous fait qu’clie a piti¢ de nous ct qu’clle cherche
toujours les moyens de nous sauver, comme une mére,
qui nc peut voir scs fils cu danger de sc perdre, ¢l qui



A LA MORT. 528
ne peut s’empacher de les protéger. Qui, plus que vous,
aprds Jésus-Christ, dit S. Germain , songe d notre salut,
o mére de misériconde : Quis post filium tuum curam gerit
gengeis humani sicut tu? (Serm. de Zona Virg.) S. Bonas
venlure ajoute, que Maric cst si empressée de secourir les
mallicurcux, qu’clle parait n’avoir d'aulre désir que cclui-
13 : Undeque sollicita es de miseris ;. solum miscreri videris
appetere. (Super Salve Reg.)

Elle nous aide ceriaincinent, quand nous recourons i
clle, et jamais personne n’en a ¢l rebutée : Tanta est ¢jus
benignitus , dit Idiola, ut nemo ab ea repellatur. (Praefac.
in Cantic.) Mais ccla ne suffit pas au cocur miséricordieux
dc Maric, ajoute Richard de Saint-Victor ; elle va au-devant
de nos supplications, ct clle nous aide avant méme que
nous lui adressions nos pricres : Velocius occurrit ejus pie~
fas , quam invocetur, et causas miscrorum anticipat. (In Cant.
cap. 23.) Le méme autcur dit en outre gue Marie est si
pleine de bonté que, quand elle voit notre misére, elle
subvient aussilot, et qu’elle ne peut voir personne dans
Ie besoin sans le secourir : Adeo replentur ubera tua mise-
ricordia , ut allerius miserie notitia tacta , lac fundant mise-
ricordiaz, mec possis miscrias scire, et non subvenire.
Clesl aussi ce qu’clle faisait quand clle vivait sur cette
terre, comme nous le savons d’aprds ce qui arriva aux
noces de Cana, en Galilée. Lorsque le vin manqua, elle
n’attendit pas qu’on la pridt, mais, ¢n considération de Pafl-
fliction et de la honte des époux, clle demanda d son fils
de les consoler, en disanl: Vinum non habent; el aussitot
clle obtint que son fils changeit par un miracle 'eauen vin.
O, dit S. Bonaventure, si la piti¢ de Marie envers les affli-
gés Clait si grande lorsqu’elle n’était encore que dans ce
monde, elle I'cst certainement beaucoup plus, mainie~



3526 PREPARATION

nant qu'elle est dans le ciel, d’ou cile voit mieux nos
misires, cl ou clle compatit davantage: Magna fuit erga
miseros misericordia Marice adhuc exsultantis in mundo, sed
multo magor est regnantis in ceele. (In Spee. B. V. cap. 8.)
Novarin ajonte, si Maric, sans é&tre priée, s¢ monlre si
prompic & porter secours , combien sera-t-elle plus atlen-
tive & sccourir celui qui la pric : Si tam prompia ad auxi-
Yium currit non quesita, , quid qusitn praestiture est?

Ah! nc nous lassons jamais de recourir dans tous nos
besoins A cette divine mére qui est toujours préte & aider
celui qui la prie @ Twvenics semper paratam auxiliari , dit
Richard de Saint-Laurent; et Bernard de Bustis ajoe
qu’elle désire nous accorder des graces plus ardemment
que nous n'avons le désir d’en recevoir: Plus vult illa
bonum tibi facere, et gratiam lurgirvi, quam tu aceipere con-
cupiscas. (Marinl. 1. Serm. 5. de Nom. Mar.) C’estpour-
quoi il dit : Que quand nous recourrons a Marie, nous la
frouverons tonjours les mains pleines de graces et de mi-
séricorde : Invenics eam in manibus plenam misericordia ct
liberalitute. Flle a, dit S Bonaventure, lant de désir de
nous faire du bien ct de nous voir sauvés , qu’ellese croit
offensée non-seulement par tows ccux (ui commellent
cnvers olle quelqu’injure positive, mais encore par lous
ceux qui ne lui demandent point de graces: In te, Do~
ming, peccant, non solum qui tibi injuriam irrogant, sed
ctiam qui te non rogant. (S. Bon. in Spee. Virg.) Tout au
contraire, l¢ méme saint affirme, quecclui qui arecours &
Maric (bien entendu toujours avee la volonté de s’amen-
der) est déja sauvé; c’est pour cela qu’il la nomme : G
salus te invocantium , salul de ceux cui vous invoquent.
Ayons donc toujours recours 2 cetle divine more, et di-
sons-ful loujours ce que ce saint lui disait: In ¢e, Do~



A LA MORT, 327

ming, spcravi, non confundar in ternum. O reine, 6 Ma-
ric, mére de Dicu, non, jc nc me damnerai point , car
j’ai mis cn vous loulc mon espérance.

AFFECTIONS ET PRIERES.

O Maric, voici a vos picds un malhcureux csclave de
I'enfer qui vous demande votre pitic, 11 est vrai que je ne
mdarite aucun bicn, mais vous éles meére ac miséricorde
etl’on a compassion de ceux qui ne le méritent pas. Tout
Je monde vous appelic le refnge ct Pespérance des pé-
cheurs, vous &tes donemon refuge el mon espérance. Je
suis une brebis ¢garée, mais le Verbe éternel est venu du
ciel pour Ia sauver, ct il a voulu devenir votre fils ; il veut
que jaie Tecours A vous ¢l que vOous me sccouriez par vos
pricres : Sauncta Maria, mater Dei, ora pro nobis peccato-
ribus. O puissante mére de Dicu, vous pricz pour lous,
pricz aussi votre fils pour moi. Dites-lui que je suis votre
dévoud, ci que vous me protégez. Diles-lui que j’ai mis
en vons mem espérance. Dites-lui qu’il me pardonne, et
que je me repens de toutes les offenses (ue j'ai commises.
Pites-lui qu’il me donne par sa miséricorde Ia sainie per-
sévérance. Dites-lui qu’il m’accorde In grice de Uaimer
de tout mon cceur. Dites-lui enfin que vous voulez que je
sois sruve, I fait ¢e que vous lui demandez. O Marie,
mon cspérance, je mels en vous ma confiance, ayez
piti¢ de moi.



228 PREPARATION

XXXII® CONSIDERATION.

De Pamour de Dicu.

WNos ergo diligamus Deum, quoniam Deus prior dilexit nos.
(Joan. 1v. 19.)

IPREMIER POINT.

Considérez premicrement , que Dicu mérite que vous
Iaimiez , parce qu’il vous a aimé avanl que vous ne Pai-
massicz vous-méme, ¢l qu’il a é¢ le premicr d’entre (ous
a vous aimev, In charitateperpetua dilexi te. (Jer. xxxi, 3.)
Les premiers qui vous ont donné leur amour sur cette
terre sont les aultcurs de vos jours. Mais ils nc vous ont
aimé que depuis qu’ils vous ont connu. Dicu vous aimait
déja avant que vous n’cussicz P’existence ; volre pore, nd
volre mare n’élaient pas encore au monde que Dien vous
aimait; e monde n’était pas encore créé, ct Dicn vous
aimail; et combicn y avait-il de temps avant la création
du monde que Dieu vous aimail ? Peut-¢lre avant mille
ans, avanl mille siceles? Il ne vous appartient pas de comp-
ter Jes anndes ct les siteles; sachez que Dien vous a aimé
dc toule éternilé = In charitate perpetua dilexi te, ideo at-
traxi te, miserans . (1bid.) Enfin Dicu, dés qu’il a &t
Dieu, vous a loujours aimé; dis qu’il s’cst aimé lui-
méme, il vous a encoie aimé. Sainle Agnds, cetllc jeune
vicerge, avait donc raison de dire: Ab alio amatore pre-
venta sum ; lorsque Je monde et les créatures Jui deman-



A LA MORT. 329

daient son amonr, elle répondait : Non, monde, créa-
turcs, je ne puis vous aimer ; mon Dicu m’a aimde le pre-
micr, il est donc jusle que je consacre a Dicu seul lout
nion ameour.

Asi done, 6 mon frére, volre Dicu vous a aimé de
toute élernité, ct, par son scul amour, il vous a choisk
parmi lant d’hommes qu’il pouvait créer, vous a donné
Pexistence et vous a plact dans ¢ce monde. I a fuit encore
par amour pour vous tant d’autres belles créatures , afin
(qu’clles vous servissenl, ot que vous veus souvenicz de 1'a-
mour «(u’il a eu pour vous et de celui que vous lui devez,
Caclum ct terra, disail S. Auguslin, et omnia mihi dicunt
ut amem te. (Juand cc saint regardait le ‘soleil, la lune,
les Ctoiles, les montagnes , les fleuves, il lui semblait que
lous ccs objets lui parlaient, ct lui disaient: Augustin,
aime Dicu, parce gu’il nous a créés pour toi, aflin que tu
Paimes. L’abbé¢ de Rancé, fondatcur de Ia Trappe, disait
quand il admirait Ics collines, les fontaines , les fleurs,
que toulcs ces créalures lui rappelaient Vamour que Dieu
avait eu pour lui. Sainte Thérese disait pareillement, que
les créatures lui reprochaicnt son ingratitude envers Dieu.
Quand Sainte Maric Magdelaine de Pazzi (enait en sa main
quelque belle fleur ou quelque bean fruit, elle se sentait
le ceeur frappé, comme par une fleche, d’amour pour son
Dicu, ct disait entr’autres choses : Mon Dicu a donc pensé
de toute éternité A eréer ces fleurs, afin que je lui donne
mon amour.

Considérez encore Pamour spécial de Dieu en vous fai-
sant nailre en pays chréticn ou dans le sein de la vraie
Eglise. Combien y en a-t-il qui naissent parmi les idol-
tres, Ies juifs, les mahométans, ou les héréliques, quise
perdent tous ! 1l est bien petit le nombre de ccux d’entre



onl PREPARATION

les hommes qui ont Ie bonheur de naitre 13 out rigne la
vraic foi. Le Seigneur eependant vous a choist dans ce
petit nombre. Oh! gue le don de la foi est un don im-
mense! Combien de millions de personnes sont privéces des
sacremens , des prédications, des exemples, dos bonnes
compaguiics, ¢t de lons les auties secours que 130uS avons
dans notre Fglise pour Paffuive de notre salut! Dicu
cependant a voulu vous aceorder lous ces secours sans au-
cun meérite de volre part, en prévoyvant méme (ous vos
peéehés; lorsquiil rongenit & vous créer, et 4 vous accor-
der tontes ces grices , il prévoyait déjd les injures que vous
deviez b faire,

AFFECTIONS ET PRIERES,

O souverain Seigneur du ciel et de la terre ! bien infini !
majesté infinic! vous qui avez tant aimé les hommes,
comment peuvenl-ils vous mépriser? Vous m’avez aimé,
mon Dicu, d’'unc manicére particuliére , en m’accordant
des grices spéciales que vous avez refusées & tant d’autres,
el je vous ai méprisé plus qu’eux. Je me jelic & vos
picds, o Jésus, mon Sauveur ! Ne projicius me a fucic tua.
Je mériterais d’Glre repoussé A cause de mon ingratitude;
mais veus avez dil que vous nesavez Pas repousser un cocur
repentant qui revient & vous. Eum qui venil ad me non
ejiciam foras. (Is. vi. 57.)0 mon Jésus ! je me repens de
vous avoir offenst, je vous ai méconnu par Je pass¢! Je
VOUS reconnais mainicnafli pour mon Scigneur el mon
Rédempteur, gui Glcs mort pour me sauver ¢l pour avoir
mon amour. Quand cesserai-jc, O mon Jésus , d’dire in-
grat envers vous? Quand commencerai-je de vous aimer
véritablement ? Je prends dés aujourd’hui la résolation de



A LA MORT. o6l

vous aimer de lout mon ceeur et de n’aimer ¢ue vous. O
bont¢ infinie! je vous adore pour tous ceux (ui ne vous
adorent point, ¢l je vous aime pour lous ceux qui ne vous
aiment point, Je crois en vous, jespére cn vous, jc vous
aime, je m'offye & vous lout entier, accordez-moi volre
orfice. Vous connaissez déji ma faiblesse. Mais si vous
m’avez tanl protégd lorsque je ne vous aimais pas, cl que
jo ne désirais pas vous aimer, combien plus dols-je espé-
rer en volre miséricorde, maintenant gue je vous aime,
¢t que je ne désire que volre amour ? Scigneur, donnez-
moi volre amour, mais un amour fervent, qui me fasse
oublier toutes les erdatures, qui me fassc vaincre loutes
les diflicultés afin de vous plaire; un amour constant qui
ne puisse cesser. O Jésus-Chivist! j’espére tout par vos mé-
riles 3 ol par volre intercession, 6 Maric, ma more!

DEUXIEME POINT.,

Non-sculement Dicu nous a donné de si belles créatu-
res, mais i n’aurait pas &¢ conlent, s'il ne s’éail pas
donné¢ lui-méme d nous. Dilexit nos, ct tradidit semetipsum
pro nobis. (Gal. 1. 20.) Le péché nous avait fait perdre
la grace divine et le paradis, ¢t nous avail rendus es-
claves de Tenfer. Mais le fils de Dieu, remplissant d’¢-
tonnement Ie ciel et Ia nature, a voulu venir sur la terre
s¢ {airc homme pour nous racheter de la moit éternelle
et nous faire obienir la griice, ctle paradis que nous avions
perdu.Quelle merveille neserait.ce pas de voirun monarque
se faire ver par amour pour des vers ? Il doit dong étre in-
finiment plus ¢lonnant pour nous, de voir la merveille
d’un Diecu fait homme par amour pour des hommes. Exi-
nanivit semetipsum , formam servi accipiens, el habitu tnven-



332 PREPARATION

tus ut homo. (Phil. 11. 7. ) Un Dicu fait chair! Et Verbum
caro factum est. (Joan. 1. 14.) Le prodige s’accroil quand on
voil cc que le fils de Dien a fait et souffert depuis pour
notre amonr. Il ne fallait pour nous racheler qu'unescule
gouttc de son sang, qu'unc larme , qu’une simple pricre,
parce que celle pricee, venant d’'une personne  divine,
availun prix infini, ct suffisait pour sauver tout lemonde
ct des mondes infinis, Mais non, dit S. Chrysostonie, ce qui
suffisait pour nous racheter, ne suffisail pas & Pamour
immense qne ¢ Dicu nous porlait: Quod sufficichat re-
demptioni , non sufficichat ameri. il voulail nous swuver,
mais comme il nous avait beaucoup aimés, il voulait ausst
que nous Paimassions. C’cst pour cela qu’il voulut s¢ choi-
sir une vi¢ pleine de chagrins ct de dégoutls, ¢l unc mort
plus cruclle que teutes les morts, afin de nous faire voir
Famour infini qu’il avait cu pour nous. Humiliavit semet-
apsum, factus obediens usque ad mortem , mortem auicm cru~
cis, (Phil. 11, 8.) Oh! excés de Pamour divin, que tous
les hommes ct tous les Anges ne pourronl jamais coms-
prendre ! Je dis excds, parce que c’est précisément ainsi
que Pont appelé sur le Thabor Moise et Elic en parlant
de la passion de Jésus-Christ : Dicebant excessum quem cont-
pleturus erat in Jerusalem. (Luc. 1x. 51.) Excessus doloris,
excessus amoris, dit S. Bonaventure. Si le Rédempteur
n’ett pas ¢¢ Dicu , mais tout simplement un de nos amis
ou dc nos parens, auroit-il pu nous donner unc mesileure
preuve d’aflection que celle de mourir pour nous? Hajo-
rem hac dilectionem nemo habet, ut animam suam ponat quis
pro amicis suis. (Joan. xv. 43.) Si Jésus-Christ avait cu &
sauver son propre pére, qu’aurit-il pu fairc de plus par
amour pour lui? O mon fréxre, si vous avicz été Dieu,
et le créateur de Jésus-Christ, aurait-il pu faire autre



A LA MORT. 333

chose pour vous quc de perdre sa viec au milieu des mé-
pris et des tourmens? Si le plus vil des hommes avait
fait pour vous.ce qu'a fait Jésus-Christ, pourriez - vous
vivee sans aimer ?

Mais que dites-vous? Croyez-vous & Uincarnation ot &
Ia mort de Jésus-Christ? Vous y croycz et vous nc I'aimez
pas? EL vous pouvez penscr & aimer auire chose que Jé-
sas-Christ ? Yous dontez peut-glre s’il vous aime? 11 est
venu sur la terre, dil S. Augustin , souffrir et mourir pour
vous, afin de vous faire savoir 'amour imncnse qu’il
vous povte o Propterca Christus advenit, ut cognosceret ho-
mo quantum cum diligat Dens. Avant 'incarnation 'homme
pouvait douter de 'amour ct de la tendresse de Dieu,
mais depuis Pincarnation et la mort de Jésus-Christ ,
comnmenlt peut-il en douter? EL quelle plus grande preuve
de son affection pouvait-il vous donner que le sacrifice de
sa vie divine? Nons sommes habitués & entendre parler
de la création, de Ia rédemption, d’un Dice dans une
créche , d’un Dieu sur unc eroix. Ol sainte foi ! éclairez-
nous,

AFFECTIONS ET PRILRES.

O mon Jésus! jevois que vous n’avez plus rien A faire
pour me meltre dans ka néeessité de vous aimer , el jc vois
gue je vousai mis, par mon ingratitude, dans Pobligation
de m’abandonner. Que volre patience , qui a fail que vous
m’aver tant supporte, soit bénte, Je mériterais un enfer
fait toul exprés pour moi; mais volre morl ranime ma
confiance. Failes-mo1r donc connaitre, 6 bicn immense,
combicen vous métitez d’¢tre aimdé, ct 'obligation ou je suis
de vous donner mon ajueur. Je savais hien, & mon Jésus !


http://vous.ee

334 PREPARATION

que vous élicz mort pour moi; comment donc, & Dicu,
ai-jc pu vivre twt d’anndes ¢loigné de vous? Oh! que
je voudrais, Seigncur, 1ccommencer ma vic, pour vous
Ia donner (loute entiere. Mais les années ne reviennent
point; faites done qu'an moins ce gui me resie de temps
A vivre soil lout consacrd & vous aimer ¢t a vous plaire.
Mon doux Rédempleur, je vous aime de tout mon cocur,
augmentez en moi cel amour ; rappelez-moi toujours ce
quc vous avez fail pour moi, ¢l ne permeltez pas que je
devienne jmnsis plus ingral, Non, je ne veux plus résis-
1or aux Iumifres gue vous m'avez données. Vous voulez
que je vous aime, el jo veux vous aimer. It qui aime-
rai-j¢, s je ne donne mos amour & mon Nicu, rui est ke
Beauté et Ia houtd infinie? Un Dica qui est mort pour moi ?
Un Dicu qui m'a suppori¢ avee (ant de paticnce, et qui,
au licu de me chiticr comune je le méritais , a changé les
chialimens cn grices ¢t en favewrs? Oui, je vous aime,
0 Dicu, digne d'un amour sans bornes, ¢t jo ne désire et
ne cherche autre chosc qu’a vivre toul occupé de vous
aimer, ct ¢loigné de tout ce qui n’est pas vous. O charilé
infinic dc mon Dicu! sccourcz une ame qui ne soupire
qu’apres e moment d’élre toule & vous. O Maric, mére
dec Dicu , sccourcz-moi par volre inlercession, pricz Jé-
sus de fairc de moi sa propriclé.

TROISIEME POINT.

Le prodige devient plus élonnant quand on voit le deé-
sir qu’avait Jésus de souffrir et dc mourir pour nous.
Baptismo autem habeo baptizari (disait-il pendant sa vie),
et quomodo coarctor usque dum perficiatur. (Luc. xu. 50.)
Je dois ttre baptis¢ dans le baptéme de mon propre sang,



A LA MORT. wistst
et je meurs du désir de voir arriver P'instant de ma pas-
sion ¢t de ma mort, afin que 'homme connaisse par 1
le vif amour ¢ue je lui porte. Voici encore ce qu’il dit
dans la nuit qui précéda sa passion : Desiderio desideravi
hoc pasche manducare vobiscum. (Luc. xaur. 45.) Nowe
Dicu, dit 8. Basile de Séleucie, ne peut donc se rassasier
d’umer les hommes : Hominum amore nequit cxpleri Deus.
(S. Bas. cap. 416.)

Ah!mon Jésus, les hommes ne vous aiment point, par-
ce qu'ils ne songent pas & I'amour ue vous leur avez
donné. Oh! Dicu, comment cst-il possible qu’une ame,
(ui considére un Dicu mort pour Pamour d'elic, ct le
grand désir qu’il avait de mourir pour lui montrer son
aflcction, puisse vivre sans Paimer? Charitas Christi urget
n0s. (II. Cor. v. 14.) S. Paul dit, que cc n’est pas tant
ce que Jésus-Christ a fait et souffert pour nous, mais bien
I'amour qu’il nous a montré dans ses souffrances, qui nous
oblige & I'aimer. S. Laurcnt Justinien s’éeriait cn faisant
ces réflexions @ Vidimus sapientem pro nimielaie ameris in-
fatuatum. Nous avons vu un Dicu, qui est devenu presque
fou par le trop grand amour qu’il nous porte. Qui pourrait
jamais croire, si Ia foi ne nous Iassurail, que le créateur
ait voulu mourir pour ses créatures? Sainte Marie Magde-
liinc de Pazzi, dans une extase qu’elle cut, portant dans
scs mains un image du crucifix, appelait aussi Jésus-
Christ , fou d’amour : Oui, mon Jésus ( disait-elle ), vous
eles fou d’amour. C'est ce que disaient précisément les
geniils ; quand on lear préchait Ia mort de Jésus-Christ ,
ils appelaient une folic qui ne pouvail sc croire ; ainsi
que Patteste Tapotre : Preedicamus Christum crucifixum,
judeis quidem scandalum, gentibus autem stultitiam. (1. Cor.
1, 25.) Comment, disaient-ils, un Diex trés-heurcux en



Dob PREPARATION

lui-méme, qui n’a besoin de personne, a-(-il pu descen=
dre sur la terre, se faize homme, el mourir pour Pamour
des hommes, ses créatures? Ce serait Ia méme chose que
de croire & un Dieu devenu fou pour 'amour des hommes.
Mais il cst de foi que Jésus-Christ, Ie vrai fils de Dieu, s’cst
donné¢ la mort par amour pour nous. Dilexit nos, et tra-
didit semelipsum pro nobis. (Eph.v. 2.)

Pourquot cn a-t-il agi ainsi? C'est afin que nous ne
véeussions plus pour le monde, mais sculement pour le
Seigneur, qui a voulu mourir pour nous. Pro omnibus
mortuus est Christus, ut ct qui vivunt, jom non sibi vivant,
sed ci qui pro ipsis mortuus est. (IL, Cor. v. 15.) Clest
afin de s’aturer tonte Yaffection de nos cocurs, par 1'a-
mour qu’il nous a montré. In hoc Christus mortuus est,
et resurrcxil , ut mortworum et vivorwmn dominetur. (Rom.
xiv. 9.) Aussi, lorsque les Saints avaient devant les yeux
}a mort de Jésus-Christ, ils croyaient fuire peu de chose
en donnant leur vie pour Pamour d’un Dien si aimant.
Combicn de nobles, combien de princes ont abandonné
leurs parens, leurs richesses, leur patrie et jusqu’d leur
{rone, pour se retirer dans un cloitre ¢t vivre dans le seul
amour de Jésus-Chiist! Combien de martys qui lui ont
fait le sacrifice de lcur vie! Gombien de jeunes vierges
quz ont rcnoncé A des alliances brillantes ¢l ont marché
pleines de joie & la mort, pour récompenser ainsi autant
qu’il ¢tait en clles Vaffection d’un Dicu mort pour elles!
Et vous, O mon frere, qu’avez vous fait jusqu’d présent
pour Pamour de Jésus-Clwist? De méme qu'il est mort
pour les Saints, pour S. Laurent, pour Sainte Lucie, pour
Sainte Agnés, de méme anssi il est mort pour vous. Que
pensezsvous faire du moins, pendant le femps qui vous
reste a vivre ct que Dicu vous accorde afin que vous Iai-



A LA MORT. 337

miez? Ayez souvent devant les yeux I'image du crucifix
et en Ja regardant rappelez-vous Pamour qu’il a eu pour
vous ct diles cn vous-méme. Mon Dieu, vous &tes done
mort pour moi? faites au moins cela, dis-je; et faites-le
souvent, car vous nc pouvez alors que vous sentir dou=
cement excité & 'amour d’un Dicu qui vous a tant aimé.

AFFECTIONS ET PRIERES.

Ah! mon doux Rédempleur, il est vrai que je ne vous
ai pas aimé parce que je n’ai pas songé i Famour que
vous avez cu pour moi. Ah! mon Jésus, j’ai éié trop ingrat
envers vous ; ¢’cst pour moi que vous &les venu sur Ia
lerre, quc vous avez souffert Ja plus cruelle de toutes les
morls, el j’al pu &lre asscz ingral pour n’avoir pas méme
voulu penser a vous? pardonnez-moi. Je vous promels,
0 Jésus mon amour, gue dés anjourd’hui vous screz 1'u-~
nique objet de mes pensées et de toules mes affections.
Quand le monde ou le démon me présentera quelque fruit
défendu , rappelez-moi, 0 mon Sauveur que j'aime, les
tourmens (ue vous avez cndurés pour mon amour, en
sorlc (uc je vous aime dorénavant et quc je ne vous
offense plus. Ah! si un de mes serviteurs avait fail pour
moi cc (ue vous avez fait, je n’aurais pas Ie courage de
le repousser. Et moi j’ai eu celui de vous fuir tant de fois,
vous qui avez souffert Ia mort pour moi ! O belle flamme
dc Pamour, vous qui obligez un Dieu & donnex sa vie
pour moi, venez , enflammez, remplissez toutl mon coeur,
déiruisez toul ce qui reste en moi d’affection pour les
choscs créées. Ah! mon bien-aim¢é Rédempleur, comment
puis-je vous considérer, ou dans I'étable de Bethléem , ou

sur Ja croix au calvaire, ou dans Je sacrement de 'autel,
1. 15



358 PREPARATICN

sans me prendre d'amour pour vous? Mon Jésus, je vous
aime de toute mon ame; pendant tout le reste de ma
vie vous sercz mon uniquc bien, mon unique amour.
C’est assez d’années malhenreuses misérablement passées
loin de vowre amour et de votrc affection. Je me donne
tout i vous, et si je ne sais me donner comme je le dois,
prencz-moi et regnez sur tout mon coeur. Adveniat regnum
tum. 1! ne veul &tre V'csclave que de volre amour, il ne
parle, nc pense, ¢t ne soupire que d’aprés votre amour; il
ne veul que vons élre agréable. Assisicz-moi loujours de
volre grice, afin que je vous sois fidéle; je mels ma
confiance en vos mérites, 6 mon Jésus. O Mere du bel
amour, faitcs que jaime beaucoup votre fils, gui est si
aimable, et qui m’a lanl aimé,

XXXIVe CONSIDERATION.

De la sainte communion.

Accipitry et comedite, hoc cst corpus meum. (Matth, xxv.)

PREMIER POINT.

Examinons la grandeur de Peuchavistic. F.c grand
amour dont Jésus-Christ a fait preave en nous frisant un
tel don; le grand désir qu’il a gue nous le recevions.
Considérons e¢n premier lien Ia grandeur du don que
Josus-Chirist nous a fail, en s¢ donnant lui-méne en nour-
riturec dans In communion. S. Augustin dit que JIésus
éant wn Dicu tout-puissant, n'a pas pu nous donner



A LA MORT. 539

davaniage : Cum esset omnipctens , plus dure non potuit.
Et quel trésor plus grand, ajoute S. Bernardin de Sienne,
un¢ ame peut-elle recevoir ou désirer que le corps sacré
de Jésus-Christ ? Quis melior thesaurus in corde hominis esse
potest, quam corpus Christi ? Le prophéte Isaie s’écrie : No-
tas facite adinventiones ejus. (Is. xn.) Publiez, 6 hommes,
les inventions amoureuses de notre Dieu ; et quel est celui,
si notre Rédempleur ne nous avail fait ce don, quel est
celui d’entre nous, dis-je, qui aurait pu l¢ demander?
Qui aurait cu Ia hardiessc de lui dire : Seigneur, si vous
voulez nous faire connaitre volre amour, mellez-vous sous
les apparences du pain, el permeticz que nous puissions
nous nourrir de vous? Une parcille pensée eat é1é prise
pour une fulie : Nonne insania videtur, disait S. Augustin,
dicerc : Manducate meam carnem , bibite meum sanguinem ?
Lorsque Jésus-Christ accorda & ses disciples ce don de
P’eucharistie qu’il voulait nous laisser, ils ne purent le
croire, ef se séparérent de lui cn disant : Quomodo potest
hic carnem suam dare ad manducandum ? Durus est hic sermo,
et quis potest eum audire? (Joan. vi. 61.) Mais ce que les
hommes ne pouvaient imaginer , le grand amour de Jésus-
Christ ’a concu el exéculé.

S. Bernardin dit que le Seigneur nous a laissé ce sa-
crement en meémoire de Paffection qu’il nous & montrée
dans sa passion. Hoc sacramentum est memoriale suce ci-
lectionis, Et cela est conforme & ce que nous a dit Jésus-
Christ lui-méme par la bouche de S. Luc : Hoc facite in
meam commemorationem. (Luc. xxi. 19.) Notre Sauveur,
ajoute S. Bernardin, ne sc conlenta pas dans son amour
de sacrificr sa vie pour nous : avanl quc de mourir, ce
méme amour le contraignit & nous faire le don le plus
grand qu’il nous ait jamais fait, A s¢ donner lui méme &



240 PREPARATION

nous en nourrituce : £n illo fervoris excessu, quando pu-
ralus crat pro nebis mori, ab excessu aumoris mujus opus
agere coactus est, quam unquan operalus fuerat, dure nobis.
corpus i cibum. (S. Bern. Sen. tom. 2. Serm. niv. a.
cap. 1.) L’abb¢ Guéri dit que Jésus a fait dans ce sa-
crement le dernier clfort de son amour. Omnem vim
amoris effudit amicis. (Scrm. v. de Ascens.) Le concile
de Trente Pexprime micux en disant que Jésus-Christ
dans T'cucharistic a tir¢ de son coewr toutes les ri-
chesses de son amour pour les répandre sur los hommes :
Divitius sui crga homines amoris velnt effudit. (Sess, xur.
cap. 2.)

Quel ralfinement dCamour, dit S, Francois de Sales,
ne serail-ce pas celur d’nn prinee qui, étant & wble, cuver-
rail & un pauvre une portion de ses plats? Quel ne serait-
il pas encore §’il Ini envoyail son diner? Quel ne serait-il
pas enfin §'il Jui envoyait un morceau de son hras, afi
qu’il s’en nourrit? Jésus dans la sainte communion nows
donne pour nourriture,, non-sculement une partic de son
diner, unc partic dc son corps, mais tout son corps , Ac-
cipite, et comedite, hoc cst corpus meum. Il nous donne
aussi avec son corps, son ame ¢t sa divinilé. Enfin, dit
5. Jean Chrysostome, en sc donnant lui-méme 2 vous
dans la sainte communion, Jésus-Christ vous donne tout
cc quil a, ct ne sc véserve rien. Totwm tibi dedit, nihil sibi
reliquit. Eu le docleur angclique : Deus in Eucharistia to-
tum quod est, el habet, dedit nobis. Voila ce grand Dicu,
que le moude n’a pu contenir (s’¢erie d’admiration S. Bo-
navenlure), qui se fait notre prisonnicr dans Ie (rés-saind
Sacvement : Ecce quem mwudus capere non potest, captivus
noster ¢st. S1 le Seigneur sc donne lui-méme tout entier
a nous dans Peucharistic, comment pouvons-nous craindre



A LA MORT. A1

vju’il puisse nous refuser aucune des grices que nous lui
demandons? _Qumnor{o non ctiam cum tllo omnia nobis do-

navit? (Rom. v, 32.)
AFFECTIONS ET PRILRES.

O mon Jésus, qui a pu vous porier A vous donner
tout entier & nous en nourriture? Que vous resle-t-il &
nous donner aprés ce don, pour nous forcer & vous ai-
mer? Ah! Seigneur, donnez-nous la lwmnicre, et faites-
nous connailre commeni vous avez pu vous transfor-
ICr en NOurTilure pour vOus unir d nous, pauvres pée
cheurs. Mais si vous vous donncz toul enlier 4 nous, il
ost juste que nous nons donnions tout & vous. Oh! mon
Rédempteur, comment ai-je pu vous offenser, vous qui
m’avez tant aimé, et qui avez lout fait pour gagner mon
amour? Vous vous &tes fait homme pour moi, vous &lcs
mor( pour moi, vous vous &les fait nourriture pour
moi, dilcs~-moi ce qui vous reste & faire? Je vous aime,
bont¢ infinie, je vous aime, amour infini. Scigneur , ve-
nez souvent dans mon ame , embrasez-moi de voire saint
amonr, ¢l faites que j'oublic tout pour ne penser qu’a vous
cL n’aimer que vous. Tris-Sainte Marie, pricz pour moi,
ol rendez-moi par voire intercession digne de recevoir
souvent volre fils devenu sacrement.

DEUXIEME POINT.

Considérons en second licu, le grand amour dont Jésus-
Christ a fait preave envers nous, en nous faisant un tel don.
Le trés-saint Sacrement cst un don ful sculement par
amour. Tl fut d’abord néeessaire pour nous sauver , sclon



342 PREPARATION

le décret de Dieu, que le Rédempleur mourit, et que
par le sacrifice de sa vie il satisfit pour nos péchds la jus-
tice divine ; mais queclle nécessité y avait-il qu’apres étre
mort Jésus-Christ se donndl & nous en nourriture ? Ainsi
I’a voulu son amour. Pourquoi a-t-il institué le sacrement
de Yeucharistic, dit S. Laurent Justinien, si cc n’est ob
eximiee charitatis judicium, pour nous faire comprendre
I'amour immense qu’il nous porte. C'est 1a précisément ce
qu’a dit S. Jean. Scicns Jesus, quie venit hora efus, ut
iranseat cx hoc mundo ad Patrem; cum dilexisset suos, in
Jinem dilexit cos. (Joan. x111. 1.) Jésus sachant que le temps
de sorlir dc cc monde ¢lait arrivé, voulut nous laisser la
plus grande marque de son amour, ce fut ce don du
trés-saint Sacrement : voild le sens absolu de ces paroles,
i finem dilexit eos. Clesi-d-dire comme 'expliquent
Théophilacte et S. Chrysostome, extremo amore, summe
dilexit eos : il les aima d’un amour extréme.

‘Notez bien que Papotre remarque que le temps que
Jésus-Christ choisit pour nous faire ce don, fut cclui de
sa mort : In qua nocle tradebatur, accepit panem, et gra~
tiam agens fregit, et dixit: Accipite et manducate, hoc est
corpus meum. (I. Cor. x1.) Lorsque les hommes préparaient
les fouets, les épines, et la croix pour le faire mourir, le
Sauveur Loujours aimant voulail nous laisser cettedernicre
marque desonaflection. Et pourquoi a-t-ilinstitué cc sacre-
ment lors de samort, ct nonavant? S. Bernardin répond,
qu’illefit parce que les marques d’amour que donnent les
amis & P'heure de Ia mort , restent plus facilement dans
Ja mémoire et se conservent plus précicusernent : Quee in
Jine in signum amicitice celcbrant, firmius memorie impri-
muntur, et chariora tenentur. Jésus-Christ, dit le saint, s’é-
tait auparavant donné & nous de plusieurs manicres : il



A LA MORT. 343

s’élail donné pour compagnon, pour maitre, pour pere,
pour lumitre, pour excmple et pour victime : il lui res-
it un dernier degré «("amour, c'éait de s¢ donner &
nous cn neuarriturs, jour sunir loul enticr 4 nous,
comme s’anit Ia vourr'ture & celui qui la prend. 11 le
fit en se dounant & nons dans lc (res-saint Sacrement :
Ultimus gradus amevis cst, cuin se dedit 1obis in cibum,
quie dedii sc nobis ad omnimodam unionem, sicut cibus et
cibans invicem uninnfur. Atnsi notre Rédempicur nese con-
tenta pas de §’unic seulement 4 notre nature humaine,
il voulut encorc par cc sacrement trouver le moyen de
s’unir & chacan de nous en pacticulier.

S. Francois de Sales disait : « L’action Ia plus tendre
« et laplus amourcusc Ju Sauveur est celle dans laguelle
« il s’amnilile, pourain. i ¢ive, ct sc réduil en nourriture
« pour plnélrer nos ames et s'unir au cocur de ses fi-
« dcles. » C'est ce Seigneur, dit S. Jean Chrysostome, sur
lequel les Anges n’osent pas lever les yeux : Huic nos uni-
mur, et facti sumus nunuit corpus et una caro. Quel est le
pasteur, ajoute ce sainl, ui nourrirait ses brebis de son
propre sang? Il y a des méres qui donnent leurs fils aux
nourrices pour les allaiter; mais Jésus, dans son sacre-
menl, nous alimente dr son propre sang €l nous unit
lui : Quiz pastor oves pruyrio pascit cruorc? et quid dico
pastor ? Matros mullee sunt, que filios aliis tradunt nutrici-
bus; hoc autem ipse non o passus , sed ipsc nosproprio san-
guine pascit. (flom. GG ) Pourguoi se fuirc nolre nour-
riture? Parcc que, dit cc saint, il nous aimait ten-
drement, et voulait par id s’unir ct fairc une méme
chose avec nous: Semeipsum nobis immisruil, ut unun
quid simus ; ardenter eni.n amantium hoc est. (Hom. b1.)
Jésus-Clirist a donc vouly faire le plus grand des mira-



S4h PREPARATION

cles : Memoriam fecit mirabilium suorwmn, cscam dedit ti-
mentibus se. (Ps. ¢x.) Afin de satisfaire au désir qu’il avait
d’ttre avee nous et de réunir son trds~saint eocur ¢t Ie no-
tre. Oh mirabilis dilcctio tua , s'¢eric S. Laurent Justinicn,
Domine J esu, qui tuo corpori luliter nos incorporari voluisti,
ut tecum unum haberemus inseparabiliter colliqutum!

Le pive de Ia Colombigre, ce grand serviteur de Dieu ,
disail : Si quelque chose pouvait ¢hranler ma foi aun sujet
du mystere de Peucharistic, je ne douterais point de la
puissance, mais de I'amoursif que Dicu nous montre dans
cc sacrement, Puisque le pain devient I corps de Jésus,
puisquc Jésus se trouve cn plusicurs Heux ala fois, je dis
que Dicu peut lout. Mais si vousme demandcz : Commenté
Dicuaime tcllement Phomme qu'ii veuillese faire sa nour-
riture ? J¢ ne sais que répondic, si ce n’cst que je ne lg
comprends point, ct que 'amour de Jésus ne peul s¢
comprendre. Mais , Scigneur, vous réduire cn nourriture,
c’est un cxcts daffecion qui ne convient pas a voire
majesté. S. Bernard répond & ccla que Pamour fait ou-
blier & celui qui aime sa propre dignitc : Amor dignitalis
nescins! S. Clhirysostome répond pareillement, que 'amour
ne s’enguicrt pas des convenances , quand il veut se faire
connaitre & Pobjet aimé. Il ne va pas ou il convient d’al-
ler, mais bien ou son désir Ic conduit : Amor ratione ca=
rel, cf vadit quo ducitur, non quo debeat. (Scrm. 145.)
S. Thomas 'angdlique avait done raison d’appcler ce sa-
crement, sacrement d’amour, ¢f gage d'amour : Sacra-
mentum charitutis , charitatis pignus. (Opusc. 68.) S. Ber-
nard appelait, amor amorum. Ft Saintc Maric Made-
leine de Pazzi domnnait au jeudi-snint , jour dans lequel
fut institué cc sacrement, le nom dejour d'amour.



A LA MORT. 9459

AFFECTIONS ET PRIERES.

O amour infini de Jésus, digne d’un amour infini !
(uand donc, 6 mon Jésus, vous aimerai-jc comme vous
m’avez aimé? Vous avez tout fait pour avoir mon amour,
et J’ai cn le courage de vous abandonner, vous qui étes
Ic hien infini, pour retourner aux biens vils el miséra-
bles! Eelairez-moi , 6 mon Dicu , déconvriez-moi toujours
la erandcur de voutre bonté, jusqu’a ce que je me donne
lout A vous ct (ue jo m'éludic & vous Gtre agréable. Je
vous aime, mon Jésus, mon amour, mon lout; clje
veux m’unir souvent i vous dans ce sacrement , pour me
détacher de tout et n’aimer que vous seul, & ma vie. Se-
courcz-moi, 6 mon Rédempteur, au nom des mérites de
volre passion. Soyez encore ma protectrice , & more de Jé-
sus, ¢t la mienne, priez-le de m’embraser toul cnticr de

5011 saint amour.

TROISLEME POINT.

Considérons en troisicme licu, quel cst le désir qu’é-
prouve Jésus-Chirist que nous le recevions dans Ja sainte
communion. Sciens Jesus, quia wvenit hora ejus. (Joan.
xm1. 1.) Comment Jésus pouvail-il appeler son hewre
cctic mit, dans laquelle devait commencer sa cruelle pas-
sion? Oui, il Pappelle son hewre, parce qu’il devait dans
cette nuit nous donner ce divin sacrement, afin de s’unir
tout entier avee ses ames bien-aimdées. C'est ceddsir qui lui
fit dircalors : Desiderio desideravi hoc pascha munducare vo-
biscum. (Lue. xxi.) Paroles par lesquelles le Rédempteur
voulut nous faire entendre qu’il désirait avee avidité

15,



B406 PREPARATION

s’unir 2 chacun de nous dans ce sacrement. Desiderio de-
sideravi, C’est ainsi que le fait parler 'amour immense
qu’il nous porte, dit S. Laurent Justinien : Flegrantis-
sime charitatis est vox hec. 1l avoulu se donner sous les
apparences du pain, afin que chacun pat le recevoir; car
s’il se fiil mis sous les apparences de quelque nourriture
précieuse, les pauvres n’auraient pas eu la faculié de le
prendre. S'il se fat encore mis sous les apparences d'une
aulre nourrilure ngn précieuse, cetle auire nourriture ne
se serail peut-8lre pas trouvée dans tous les lieux de la
terre ; Jésus a voulu sc donner sous les apparences du
pain, parce que le pain est de peu de prix, quon en
trouve partoul el qu’ainsi tout le monde peut le trouver et
le recevoir en tous lieux.

Le désir qu’a le Rédempleur d’8tre recu par nous est si
grand que non-seulement il nous exhorte et nous invile
le recevoir : Venite, comedite panem meum, et bibite vi-
num quod miscui vobis. (Prov. 1x. 5.) CGomedite , amici, et
bibite , et inebriamini , charissimi. (Cant. v. 4.)Mais encore
il nous en impose I'obligation par préceple : Accipite, et
comedite , hoc est corpus meum. (Matth. xxv.) De plus, afin
que nous.allions le recevoir, il nous atlire en nous pro-
meltant la vie élernelle : Qui manducat meam carnem , ha-
bet vitam ccternam. (Joan. vi. 54.) Qué manducat hunc pa-
nem , vivet in wternum. (Ibid. 53.) Si nous refusons , ik
nous menace de V'exclusion du paradis : Nisi manducaveri-
tis carnem filii hominis , non habebitis vitam in vobis. (Ibid.
53.) Ces invilalions, ces promesses, et ccs menaces
naissent toules du désir qu’a Jésus-Christ de s’unir avec
nous dans ce sacrement, et ce désir nait du grand amour
qu’il nous porte ; car, comme dit S. Francois de Sales,
Yamour ne se propose d’autre but que de s’unir & V'objet



A ‘LA MORT. 347

aimé; c’est pour cela que dans ce sacrement Jésus s'unit
{out entier A nos ames : Qui manducat meam carnem , . et.bi-
bit meum sunguinem, in me manet, et ego in illo. (Joan.
v1. 85.) Et qu’il désire tant que nous le recevions. L'im-
pétuosité amourcuse avee laquelle 'abeille, dit un jourle
Seigneur & Sainte Mathilde, se jette sur lcs fleurs pour en
sucer le micl, ne peut sc comparer a I’'ardeuar avec laquelle
je viens dans les ames fui e désirent.

Oh! si les fidcles comprenaient le grand bien que la
communion fait A Pame! Jésus est le maiirede toules les
richesses, car son pere s fait le mailre de toul. Sciens
Jesus , quia omnia dedit ci pater in manus. (Joan. xui. 3.)
Or, quand Jésus vient diins une ame par la sainle commu-
nion, il apporte avec lni les trésors immenses de grices.
Venerunt autem mihi emnia. bone pariter cum illa , dit Salo-
mon en parlant de la sagesse élernelle. (Sap vir. 14.)

S. Denis disait, que in irés-saint Sacrement a une Lrés-
grande verlu pour sanctifice les ames : Eucharistia maxi=
mam vim habet perficicr v sanctitatis. El S. Vincent Fer-
rier dit dans les écrits (u’il nous a laissés, qu’une com-
munion fait plus de bien & Pame qu’une semainede jetne
au pain el a P'eau. La coinmunion, comme ncus l'en-~
seigne le concile de Trente, est ce grand reméde qui efface
les péchés véniels el nous préserve des péchés mortels :
Antidotum , quo a culpis quotidianis, et a mortalibus preeser=
vemur. (Trid. sess. 13. ¢. 2.) S. Ignace martyr appelle le
trés-saint Sacrement, pharmacum tmmortalitatis, Inno-
cent IIT dit que Jésus-Christ nous a délivrés par sa passion
des peines du péché, 1nunis qu’il nous préserve par leu-
charistie du péché lni-mdme : Per crucis mysterium libera~
vit nos a potestate peccati , per eucharistioe sacramentum li-
berat nos a potestate peccandi,,



548 PREPARATION

Ce sacrement allume, en vutre , en nous 'amour divin :
Introduait me rex in cellam vinariam , ordinavit in me cha-
rvitatem. Fulcite me flovibus , stipate me malis, quia amore
langueo, (Cant. 11.) S. Grégoirede Nice dit que la commu-
nion cst celle cave o Pume s’enivee de Pamour divin, au
point d’oublicr la terre ¢l toutes les créatures; ct cest I
proprement c¢ qu'on appelle languir du saint amour. Le
vénérable pere Francois Olimpe Théatin disail que rien
n’est plus propre & nous cmbraser dzunour pour Dicu que
Ja sainte communion. Dicu el amour ¢l feu d'amour :
Decus charitas est. (Joan. 1v. 8.) Iqnis consumens est. (Deul.
1v. 24.) Et le Verbe éernel est venu allumer ce feu d'a-
mour sur la teree: fguem veni mitiere in terram , el quid
volo nisi ut accendatur? (Luc. xit. 49.) Oh! gu’elles sont
belles les flammes d’amour que Jésus allume dans les
ames qui le regoivent avee un pareil désiv dans ce sacre-
ment! Sainte Catherine de Sicnne vit un jour dans les
mains d'un prétee Iésus devenu sacrement , pareil 2 une
fournaise ("amour, cetic sainie s’étonnail de ce que les
cocurs de tous les hommes n'éiaient pas bralés et réduils
en cendres par un si grand incendie. Sainte Rose de Lima
disait qu'il Tui semblait dans ix communion recevoir le
solcil, ct d’on jaillissaicut des vayons si brillans qu’ils
offusquaicent la vue, et que sa bouche exhalait une cha-
Jeur sigrande, quecelui qui en approchait apres la com-
union pour lui donner i boire, seutait sa main se braler,
comme s'il Veirt mise dans une fournaise. Le véndrable
S. Venceslas, en faisant seculement sa visile au (res-saing
Sacrement, s’animait extéricurement d'un feu el que son
scrvileur qui Paccompagnait marchant sur Ia ncige met-
tait ses pieds sur les traces du saint ct ne ressentail poins
¢ froid. Garbo est cucharistia, disait Chrysostome , que



A LA MORT. 349

nos inflammat , ut tanquam leones ignem spirantes ab illa
mensa recedamus , facti diabolo terribiles. Cesaint disait que
le tros-saint Sacrement est un feu qui brale, qu’ainsi
nous devrions, au sortir de Pautel, respirer de flammes
d’amour, tclles que le démon n’cid pas la hardicsse de
nous tenter.

Mais, dira quelgu’un: je ne communic pas souvent,
parce que je suis froid envers Uamour divin. Celui-la, dit
Gerson, ressemblera i cet homme qui ne voudrait pas s’ap-
procher du feu parce qu’il aurait froid. Plus donc nous
¢prouvons de la froideur , plus nous devons nous appro-
cher souvent du trés-saint Sacrement, nous qui avons I¢
désir d’aimer Dieu. Si Pon vous demande ( ¢erit S. Fran-
cois de Salles dans sa Philothée, chap. 24.) pourquoi
vous communicz si souveni? dites-leur qu’il y a deux
sortes de personnes qui doivent communicr souvent , les
parfaits ¢t les imparfrits; les parfaits, pour sc conserver
dans la perfection, les imparfaits pour y arriver. Et
S. Bonaventure dit parcillement : Licet tepide , tamen con-
fidens de misericordia Dei accedas; tanto magis eget medico,
quanto quis senserit se wqrotum. (De prof. rel. c. 78.) Et
Jésus-Christ dit & Sainte Mathilde : Quand vous devez
communier, désirez tout 'amour qu'un cocur peut avoir
pour moi, ct moi je regarderai ce désir comme s’il élait
récllement 'amour que vous cherchez.

AFFECTIONS ET PRILERES.

O mon Jésus! ami des ames, vous n’avez pas & nous
donner de plus grandes preuves de votre amour. Que vous
reste-(~il & trouver pour (ue nous vous aimions ? Failes ,
6 bonté infinic, que je vous aime dés auvjourd’hui, de



350 PREPARATION

toutes mes forces, ¢l avee loule Ia tendresse possible. Car
qui doit aimer mon cocur avec plus de tendresse que
vous, mon Rédempleur, qui, aprés avoir donné volre vie
pour moi, vous donnez toul enlicr & moi dans ce sa-
crement? Ah! Scigneur, je me rappellerai toujours volre
amour afin de me détacher de tout et de n’aimer que vous
scul continucllement ¢t sans réscrve! Je vous aime, O
mon Jésus ! par-dessus Lloules choses, ¢l ne veux aimer
que vous scul. Eloignez, je vous pric, de mon cocur toutes
les affections qui ne sont pas pour vous. JC vous remercic
du lemps que vous me donnez afin de vous aimer, et
d’expicr les amertumes que je vous ai causées. O mon §é-
sus! je désire que vous soycz l'unique objet de loules
mcs affeetions, sccourcz-moi, sauvez-moi; [ailes que je
vous aime de loult mon cocur ¢t toujours, dans celte vie
¢l dans Vautre. Maric! ma mare , aidez-mol & aimer Jé-
sus, pricz-l¢ pour moi.

XXXV: CONSIDERATION.

Dc la demeure amoureuse que fait Jésus sur 'autel dans le tres-
saint Sacrcment.

Venite ad me omnes qui laboratis et oneraii estis, el ¢go
reficiam vos. (Matth. x1. 28.)

PREMIER POINT.

Notre Sauveur plein d’amour, devant quitier cc monde
aprés avoir accompli par sa mort I'ocuyre de notre rédemps



A LA MORT. o541

tion, n’a pas voulu nous laisser sculs dans cette vallée de
larmes. « 1 n’cst point (dit S. Pierre d’Alcantara) de lan-
» gues assez puissantes pour déclarer la grandeur de P'a-
» mour que Dieu porte loutes les ames ; ¢’est pour cela que
» cet époux voulant quiller ce monde, ¢t ne pas nous don-
» ner par son absence Poceasion de Poublier, nous laissa
» cn souvenir le trés-saint Sacrement , dans lequel il ré-
» side lui-mdme, ne mettanl ainsi entre lui et nous d’au-
» tre gage de son souvenir que lui-méme. » Cetle grande
marque d’amour , de la part de Jésus-Christ, miérite tout
lc notre; ¢’est pour cela que dans nos derniers temps il a
voulu qu’on institudt une feie en 'honneur de son saeré
cocur, ainsi u’il I'a rével¢ & sa servante sceur Mavguerite
Maric Alacoque, afin que nous lui rendissions notre res-
pect et notre amour, cn rctour de la demeure amoureuse
qu’il fait sur ses autels : que nous compensassions Ies dé-
gotus qu’il a regus dans ce sacrement d’amour ct gu’il re-
coit tous les jours de la part des hérétiques et des mau-
vais clirétiens.

Jésus s’cst donné & nous dans le trés-saint Sacrernent;
1e Pour &tre & poricée de tous. 2° Pour donner audience
a tous. 3° Pour faire grice A tous. Et d’abord il sc trouve
sur tant d’autels divers, pour &tre d portée de lous ceux
qui désirent le trouver. La nuit dans laguclle Ie Rédemp-
icur congédia ses dizciples pour marcher i la mort , ceux-ci
versaient des Jarmes de douleur en pensant qu'ils devaient
se sCparer de leur cher maitre; mais Jésus les consola en
disant (ct il nous l¢ disait aussi & nous) : Mcs enfans ,
jc vais mourir pour vous, afin dc vous prouver P'amout
quc je vous poric, miis ¢ mourant jc ne veux pas vous
laisscr sculs; tant que vous screz sur la terre, je veux rester
avee vous dans le trés-saint Sacrement de Pautel, J¢ vous



b2 PREPARATION

laissec mon corps, mon ame, ma divinité, et moi-méme
tout entier. Non, tant que vous serez sur la terre, je ne
veux pas me séparer de vous. Ecce vobiscum sum usque ad
consummationem sceculi. ( Matt, xxvir. 20. ) L’époux vou-
Iait (dit S. Pierrc d’Alcantara ) laisser & son épouse une
compagnic dans un si grand ¢loignement, afin qu’clle ne
restit pas scule, ¢’cst pour cela qu’il laissa ce sacrement
dans lequel il réside Jui-méme; ¢’éait Ia meilleure com-
pagnie qu’il pat laisser. Les gentils se sont fait tant de
dicux, mais ils n’ont pas su sc faire un dicu plus amou-
reux que le notre, qui demeure pris de nous, ot qui
nous aime d'un amour si grand. Non est alie natio tam
grandis, quee habeat deos appropinquantes sibi , sicut Deus
noster adest nobis; la sainte Eglise appligue précisément
ce passage du Deutéronome (au chap. 1v.v. 7.) a la féte
du (rés-saint Sacrement. (Resp. 1. noct. 5. )

Voila donc Jésus, qui réside sur les autels conme ren-
fermé dans unc prison d’amour. Les prétees le tirent du
tabernacle pour 'exposcr ou pour donner la communion,
ct puis Penferment de nouveau. Jésus se contente d’y res-
ler e jour et la nuil; mais que vous scrt, 6 mon Ré-
dempteur, de rester dans tant d’églises, méme la nuit,
puisque Ies hommes ferment les portes, et vous laissent
scul ? 11 suffisait ’habiter avee nous sculement pendant
les heures du jour. Non, il veut encore y rester Ia puit,
bien gu’il soit seul, afin que celai qui le cherche le ma-
tin puisse le trouver. L'épousc sacrée allait cherchant son
bien-aimé, et demandait i ceux qu’elle rencontrait : Num
nuem diligit anima mea vidistis ? ( Cant. wur. 3.) Et ne le
lrouvant point, clie ¢levait la voix, en disanl : Failes-moi
savoir ou est mon ¢poux : Indica mihi ubi pascas, ubi cu~
bes in meridic, (Caul. 4. 6.) L’épousce nc le wouvait pas



A LA WORT. 597944

alors parce qu’il n’était pas encore dans le tris-saint Sa-
cremenl ; mais mainlenant si unc ame veul trouver Jésus-
Christ, qu’elle aille a sa paroisse ou dans quelque mo-
nasiére, cl la clle trouvera son bien-aimé qui Dattend.
Il n’cst pnint de village, quelque misérable qu’il soit,
il n’cst point dec monastére de religicux qui n'ait en sa
possession le trés-saint Sacrement. Etle roi du cicl se con-
tente d’habiter dans tous ces licux , enfermé dans une
cassetle de bois, ou dans une picire, ol il reste souvent
scul , & peine éclairé par Phuile d’une lampe, sans per-
sonnc pour V'assisler. Mais , Scigneur (dit S. Bernard),
cela ne convient pas A volre majesté; peu importe, ré-
pond Jésus, si cela ne convient pas & ma majesté, cela
convicnl bicn & mon amour.

Oh ! quel amour doivent ressentir les pélerins qui ont
le bonhcur de visiter la sainte maison de Lorelle, ou
Ics lieux de la Terre-Sainte, 1’élable de Bethléem, le Cal-
vaire, le saint sépulcre, lieux ou Jésus naquit, o il ha-
bita, oitil mourut, ou il fut enseveli! Mais combien plus
grand doit &trc le nétre quand nous sommes dans une
églisc en présence de Jésus lui-méme, qui réside dans le
irés-saint Sacrement ? Le vén. P. Jean Avila disait gu’une
églisc ot était Jésus, devenu sacrement, étail pour lui un
sanctuairc de grande dévotion ct de grande consolation.
Tout au contraire, le pére Balthasar Alvarcz pleurait en
voyan! les palais’des princes pleins de monde, tandis que
es églises qui renferment Jésus-Christ étaient abandonnées
et déserics. Ol Dicu ! si le Scigneur se fat donné¢ & une
seule églisc de la terre, par cxemple, Saint-Pierre de Rome,
¢t 8’il fallait aller I'y visiter seulement un jour de 'an-
née; oh! combien de pélerins, de noblcs et de monarques
se procureraient le bonheur d’aller le visiter ce jour-la



354 PREPARATION

pour faire lenr cour au roi du ciel revenu sur Ia terre?
Qu’il serait beau Ie tabernacle d’or orné de pierrerics qu’on
Jui préparerait! Avec quel appareil de Jumiéres ne so-
Jemniscrait-on pas en cc jonr cette demeure de Jésus-Christ!
Mais non, dit e Rédempteur , je ne veux pas Labiter une
scule ¢glisc, pendint un seul jour ; je ne recherche pas
1ant de richesses ot tant de Jumicéres, jo veux demeurey
constamment dans tous les licux ot sont mes fidcles,
afin qu’ils puissent me (rouver facilement et & toules lIes
hcures.

Ah! st Jésus w’avail pas songé A& ce raffincment ’a-
mour , quel est celui qui aurail pu y penser? Si guel-
qu’un lui avait dit, gquand il monia au ciel : Scigneur,
s1 vous voulez mous montrer volre alfection, demcu-
¥ez avee nous sur Ies autels sous les espéces du pain,
afin quc nous puissions vous y trouver quand nous vou-
drons; combicn sa demande ctit été téméraire. Eh bicn'!
ce que nul homme n’a su penser , notre Sauveur 1'a congu
¢t exéeuté; mais hélas! quelle est notre reconnaissance
pour un si grand bienfait ! Si un prince de la terre fai-
sail un voyage lointain , uniquement afin de recevoir Ia
visite d’'un homme du peuple, quelle ne serait pas I'in-

gratitude de cc dernier, s'il refusait de le visiter ou de sc
présenier sur son passage.

AFFECTIONS ET DPRIERES.

0 Jésus, mon Dédempteur! 6 amour de mon ame! quelle
¢stla grandeur du sacrifice que vous avez fait en venant
demeurer avee nous dans ce sacrement? Vous avez di
d’abord souffrir la mort afin de pouvoir résider sur nos
autels, cnsuile vous avez da supporter tant d’injures dans



A LA MORT. 33H

ce snerement afin de nous assisier par volre présence, et
nous sommies si parcsscux el si négligens pour vous vi-
siler, sachant cependant que vous ddésirez ardemment nos
visites, afin de nous combler de bicuos toutes les fois que
vous nous voyez en voire présence. Pardonnez-moi, Sei-
guneur, jai ¢i¢ le plus ingrat de tous. Des aujourd’hui,
mon Jésus, je veux vous visiler souvent, et resier aulant
que je le pourrai en votre présence , occupé &4 vous ren-
dre grices, 3 vous aimer ¢t d vous demandcer des faveurs;
car c¢ n’est qu’d cetle fin que vous &tes veslé sur la lerre
enfermé dans e tabernacle, ¢t que vous étes devenu notre
prisonnicr d’amour. Je vous aime, bont¢ infinic! je vous
aime, ¢ Dicu amour ! je vous aime, & souverain bien ,
Je plus aimable d’cntre tous les biens. Failes que j'oublie
tout ¢t moi-méme pour ne me rappeler que votre amour,
et pour passer le emps (ui me reste & vivre uniquement
occupé A vous plaire. Faites que dés aujourd’hui je melle
mes plus clicres délices & m’entrelenir & vos pieds. Em-
brascz-moi tout entier de votre saint amour. O Marie, ma
mere! pénéirez-moi d’un grand amour pour le trés-saint
Sacrement ; ¢t quand vous me verrcz indifférent , rappe-
Jez-moi la promesse que je vous fais maintenant d’atler le
visiter tous les jours.

DEUXIEME POINT.

Secondement, Jésus-Christ, dans le sainl Sacrement,
donne audicnce & tous. Sainte Thérdse disait : ue sur cclte
terre 1l n’cst pas permis & tous de parler avec le prince;
les pauvres peuvent & peine lui parler et lai fairc connai-
tre leur nécessilé par Ie moyen d’unc tierce personnc;
mais avee e roi du cicl, il n’cst pas besoin de tierce per-



oa0 PREPARATION

sonne 5 les pauvres comme les riches peuvent Ini parler
face & face dans le saint Sacrement. G’est pour cela que
Jésus s'appelic lni-méme fleur des champs : Ego flos canp,
et tilium convallium. (Cantic. 1. 1.) Les fleurs des jardins
sont recluses et réservées , mais les fleurs des champs sont
expostes a la vue de tous, Ego flos campi, commente e
cardinal Tlugucs, quia omnibus me exhibeo ad inveniendum.

Tout 1e monde peut done parler & (oute heure du jour
A Jésus-Christ dans Ie saimt Sacrement. S. Pierre Chryso-
logue (parlant de In naissance de Jésus dans 1'élable de
Bethléem) dit: que les rois ne donnent pas toujowrs au-
dience;; il arrive sonvent que quelquun aflant parler au
prinee sc voit renvoyé par los gardes, qui Jui disent de ve-
nir plus tard, ear 'heure de 'audience n’est pas encore
sonnée. Mais le Rédempleur veul naitre dans une caverne
ouverle, sans porles ot sans gardes, pour donner audicnce
A tous ¢t & toule heure : Non est satelles qui dicat : non est
hora. La méme chose arive avec Jésus dans le trés-saint
Sacrement ; les ¢glises sont continucllement ouverles ;
chacun peul aller parler avee Ie roi du ciel outes les fois
qu’il le veul. Jésus-Christ veul que nous nous adressions
a lui en toule confiance; ¢’est pour eela qu'il s’cst mis
sous les apparences du pain. Si Jésus apparaissait sur nos
aulels dans un trone de Jumidre, cotnme il paraitra au
Jugement dernjer, qui de nous aurait le courage de ap-
procher ® Mais, dit Sainte Thérése, ¢’est parce que le Sci-
gneur désire que nous lui parlions ¢t que nous lui deman-
dions des grices avee confiance ¢l sans erainle, quil a
Voilé sa majesté sous les especes du pain. I dédsire, comme
dit encore Thomas 3 Kempis, que nous le traitions comme
in ami traite son ami : Ut amicus ad amicum.

Quand une ame s’cntretient aux pieds d’un autel, Jésus



A LA MORT. ahT

Jui dit ces paroles des canliques : Surge, propera, amice
mea, formosa mea, et veni (Cant. 11. 40.) Surge, léve-toi,
o ame, lut dit-il, ne crains point; propera, approche-los
de moi ; amice mea, lu N'es plus mon cnnentic, puisque
tu m’aimes et que tu Ues repentic de m’avoir offensé ;
formosa mea, tun’es plus difforme & mes yeux; ma grice
a rendue belle; et veni, viens, demande-moi ce que tu
veux ; ¢’est pour Uécouler que je suis sur cet autcl. Quelle
joic ne serait-ce pas pour Loi, mon cher lecteur, si le rot
vappeliit Jans son cabinet, et te disait : Demande-mot
ce que n veux, cc dont tu as besein? je Uaime et désire
tc faire du bien. Jésus-Christ, le ro1 du ciel, tient ce
Jangage & lous ccux qui le visitent : Venite ad me, omnes
qui laboralis, ¢t oncrati cstis, ct ego reficiam vos. (Matth.
x1. 28.) Venez, pauvres, infirmes, affligés ; je puis ¢t je
veux vous cnrichir, vous guérir el vous consoler; c’est
pour cela que je reside sur les autels. Clamabit et dicet -
ccce adsum. (Is. L. 9.)

AYFECTIONS ET PRIERES.

Puisque, 0 Jésus, mon bien-nimé, vous demeurez sur
les autels pour éconter Ies pricres des malheurcux qui
recourcnl & vous, ¢coutez aujourd’hui les supplicaiions
que je vous adresse, moi qui suis un misérable péclicur.
0 agncaw de Dicu, sacrifi¢ ¢t mort sur la croix, je suis
unc ame rachelée par volre sang ; pardonnez-moi loutcs
les injures que je vous ai faites, ¢l assistcz-moi par volre
grice, en sorle qu’il ne m’arrive jamais plus de vous
perdre. Failes-moi part, & mon Jésus, des douleurs que
vous avez souffertes pour inoi dans le jardin de Gethse-
mani. O mon Dicu, quc je voudrais ne vous avoir jamai;



3H8 PREPARATION

offensc ! Seigneur, si je mourais dans le péehé je ne pour-
rais plus vous aimer, mais vous m’avez altendu jusqu’a
cc que je vous aic aimcé. Je vous remercic de ce lemps que
vous m’accordez, ¢t je veux vous aimer puisque je Je puis
maintenant. Donnez -moi Ia grace de votre saint amour,
quc ce soit un amour tel qu’il me fasse oublier toutes
choses pour ne penser sculement u’d plaire & volre cocur
aimant. Ah! Jésus, vous m’avez consacré loufe volre vie,
faites que je vous consacre au moins le lemps qui me reste
2 vivre. Bncouragez-moi & vous aimer ; rendez-moi volre
proprifté avant que je meure. Sespére tout par les mérites
de votre passion. Yespire ausst dans volre inlercession,
O Maric; vous savez (ue je vous aime, ayez piti¢ de moi.

TROISIEME POINT.

Jésus, dans le sacrement, donne audience & tous pour
faire gricc & tous. S. Augustin dil, que le Scigneur a
plus de désir de nous dispenser ses graces que nous de
Ics recevoir : Plus vult ille 1ibi benefucere, quam tu accipere
concupiscas. La raison ¢n est que Dicu cst Ia bonté infi-
nic, ct la bonté cst communicative de sa natare 5 ainsi
donc il désire communiquer ses bicns a tous. Dicu se
plaint quand les ames ne vieanent pas Jui demander des
arviices : Numaquid solitudo factus sum Israéli, aut terra se-
rothia? Quarc ergo divit populus meus : Non veniemus ultre
ad te? (Jer. 1. 31.) Pourquoi (dit le Scigneur) ne vou-
fez=vous plus venir & moi? Esi-ce que vous m’avez {ronveé
comme unc lerre stérile ou tardive quand vous m’avez
demandé des grices? §. Jean vit i2 Seigneur, la poilrine
pleine de lait, ¢’cst-a-dire de mistricorde, et ceinle d’une
bandelette Qor, c’est-d-lire de Yamour avee lequel il dé-



A LA MORT. 359
sirc nous dispenser scs grices. Vidi preecinctum ad mam-
millas sona aurea. (Apoc. 1. 13.) Jésus-Christ cst loujours
prompt & nous accordcr ses bicnfaits, mais, dit Je disci-
ple, il dispense spécialement et avee plus d’abondance ses
grices dans le tres-saint Sacrement. Le bienhicureux Henig
Suson disait, quc Jésus cxauce plus volonticrs Ies pricres
que nous lui adressons dans son sacrement.

De méme qu’ane mére, qui a le sein plein de lait, va
chercher ses enfans pour le leur faire sucer, afin qu'ils la
déchargent de ce poids ; de méme le Scigneur nous appelle
tous A ce sacrement d’amour, ¢t nous dit : Ad ubera mea
portabimini : quomodo si cui mater blandiatur, ita ego conso-
labor vos. (Is. rxvi. 13.) Le ptre Balthasar Alvarez vig
préciscment Jésus dans Ie tros-saint Sacrement lcs mains
pleines de grices pour les donner aux hommes, mais ne
(rouvant personne qui voultl les recevoir.

Oh! qu’clle est hicureusc cetle ame qui se lient aux pieds
d'un autel, demandant des graces & Jesus-Christ! La
comicsse de Feria, devenue religieuse de Sainte - Claire,
demcurait autant ce temps qu’clle le pouvait devant le
tres-saint Sacrement, c’est pour cela qu’on Pappelait I'é-
pouse du saint Sacrement; 13, elle recevail continuclle-
ment des trésors de graces. Un jour qu’on interrogeait
sur ce qu'clle faisait peadant tant d’heurcs devant le saint
Sacrement , elle répondit @ « J’y resternis pendant toule
« I'élernité. Que fait-on devant le trés-saint Sacrement ? et
«que n’y fait-on pas? Que fuit an pauvre devant un ri-
« che ? que fiil un malade devant son médecin? Qui fait-
«on? on remercie, on aime et Von demande. » Oh! que
res dernitres paroles ont de valeur pour se tenir avee fruit
devant ke trés-saint Sacrement.

Jésus-Christ sc pleignait & la socur Margucerite Alacoque



560 PREPARATION

de Vingratitude dont les hommes se rendent coupables
envers lul dans le sacrement d’amour, ¢t lui montraif son
coeur, couronné d’épines, surmonté d’une croix, dans un
rone de flammes, lui donnant a entendre avee quel
amour il demeurait dans le saint Sacrement, et puis il
lui dit : « Voila ce cocur qui a tant aimé les hommes, et
« qui n’a rien épargné; il se consume pour leur montrer
« son amour. Mais je ne regois en reconnaissance ue les
« ingratitudes de la majeure partic d’entr’eux, par les ir-
« révérences ¢t les mépris dont ils m’abreuvent dans ce
« sacrement d’amonr. Et j’y suis d’autant plus sensible
« (Juc ce sonl tout autant de cocurs qui mec sonl consacrés. »
Les hommics ne vont point s’entretenir avee Jésus-Christ
paree qu’ils ne I'aiment point. Ils aiment a parler pen-
dant des heures enticres avee un ami, et ils sont tiedes
(uand il s’agit de s’entretenir avec Jésus-Christ pendant,
unc demi-heure ! On me dira : Mais pourquoi Jésus-Christ
ne m’accorde-t-il pas son amour? Je réponds : Si vous ne
chasscz pas de volre cocur Jes choses leriestres, comment
voulez-vous gque 'amour divin y cntre? Ah! si vous pou-
viez dire sinctrement ce que disait S. Philippe de Néri &
Ia vue du lrés-sainl Sacrement : Voila mon amour, voild
mon amour; vous n’éprouvericz pas de Yennui 2 vous
entretenir pendant des heures enticres et des jours entiers
devant le trés-saint Sacrement.

Pour unc ame qui aime Dieu, Jes heures qu’elle passe
devant Jésus dans Peucharistic ressemblent & des momens.
S. Frangois Xavicr passait lous Ics jours & travailler pour
les amcs, et Ia nuil, quel élait son repos ? ¢’élait de s’en-
tretenir devant le trés-saint Sacrement, S, Jean Frangois
Regis, ce grand missionnaire de France, aprés avoir passé
toute Ja journce A confesser ¢t & pricher, allait la nuii &



A LA MORT. 361
Péglise ; si quelquefois 11 la trouvait fermée, il restait sur Ia
porte, exposé au froid, au vent, s’cnirclenant avec son bien-
aim¢ Scigneur, ¢t lui faisant sa cour de loin. S. Louis de
Gonzague désirait rester toujours devant le tris-saint Sa-
crement = mais comme il lui avait ¢t¢ ordonné par ses su-
péricurs de ne pas y resler, loutes Jes fois qu’il passait
devant Pantel sc sentant atlivé par Jésus-Christ pour aller
s’entretenir avee lui, 11 était obligé de s’en éloigner par
obéissance, c¢ qui faisail dire avee amour & ce saint jeunc
homme : Recede a me, Domine, recede. Seigneur, ne m’af-
tirez pas & vous ; laissez-mol m’éloigner, ainsi le veut ’o-
béissance. Mais si vous, 6 mon [rére, vous ne pouvez prou-
ver autant d’amour & Jésus-Clivist, procurcz-vous le bon-
hieur de le visiter tous les jours, lui qui vous embrasera le
cecur. Avez-vous froid? approchez-vous du feu, disait
Sainte Catherine de Sicnne. Heurcux si Jésus vous fait la
grice de vous embraser de son amour ! Alors certainement
vous p’aimercz plus ¢t vous mdépriscrez toutes les choses
de la terre. S. Frangois de Sales dil : Quand la maison
britle, on jelic ioul par les [enétres.

AFFECTIONS ET PRIERES.

Ah! mon Jé&sus, faites-vous connailre et failes-vous ai-
mer. Vous &les st aimable ; vous n’avez plus rien a faire pour
vous fairc aimer des hemmes ; comment Ie nombre de ceux
d’cnir’cux gui vous aiment cst-il st petit? Hélas ! j’ai 616 un
de ces ingrats. Si les eréatures m’ont fait quelque don ou
m’ont accordé quelque faveur, je n’ai pas mangué i la re-
connaissance cnvers clless je n'al ¢é ingrat qu’a Pégard
dc vous, (ui vous éles donnéd moi ; je vous ai si souvent
gravement déplu et vous ai injuri¢ par mes péchés. Mais

. 16



562 PLREPARATION

je vois que, loin de m’abandommer, vous persisfoz & venir
A moi et & me demander mon amour. e comprends que
vous voules me pénctrer de Pamourcux précepre @ Bili-
ces Dominn Dewm wume ex toto corde fun, Puiscue vous
vaulez doue que je vous aime malgré mon ingraditude, je
nramets de vous aimer. Vous désirez mon amour, ct main-
tenant que je suis favorisé par volre grice je n’ai dnatre
désir que de vous amer. Je vous aime, mon amour, mon
tout. Aidez-moi & vous aimer, au nom de cc sang que vous
avez répandu pour moi. Mon bien-aimé Rédempteur, je
mets lontes mes espérances dans ce sang et dans Pinter-
cession de volre trés-sainte mare, dont vous voulez que les
pri¢res aident notre salul. O Marie, ma mdve, pricz Jésus
pour moi : embrasez ous ceux qui vous aiment de volie
divin amour; embrascz-moi surteut, moi gui vous afme
tant.

XXXV CONSIDERATION.

De 1a conformité & 1a volonté de Dien.

Et vita in voluntate ejus. (Ps. xx1x. 6.)

PREMIER POINT.

Toule I'économic de notre salut, ct toute notre poi-
fection cousiste dans Famour de Dicu. Celui gui n’aime
pas demeure dans Ia mort : Qui non diligit manet i mirie.
(T. Joan. ur. 14.) La charit¢ est Ie lien de Ia pecfection :
Charitas est vinculum perfectionis , dit Papotre. (Colos 1.y



A LA MORT. {5154

Mais la perlection de Pamour consiste dans la conformité
de notre volonté & Ia volont¢ divine, parce que Veflet
principal de Pamour consiste, comme le dit S. Denis
]’Aréopagitc, a unir la volonté des amants, en sorte
qu’ils n’ont plus qu’un scul cocur el unc scule volonté.
Ainsi toules nos ceuvres, les pénitences, les communions,
les aumones ne plaisent & Dien qu’autant qu’elics sont
sclon sa volonté; car autrement clles ne sont pas mdéri-
toires , mais défectucuses et dignes de chitiment.

C’est ce que le Sauveur cst venu nous enseigner, prin-
cipalement sur cetie terre par son exemple. Voici ce gqu'’il
diten entrant dans le monde, comme Pécrit Papowe :
Hostium et oblationem noluisti, corpus autem aptasti mihi.
Tunc dixi : Eccec venio , ut fuciam , Deus, voluntatem tuam.
(Hebr. x. 5.) O mon pérc, vous avez refusé les victimes
des hommes, vous voulez que je vous sacrific par la mort
ce corps (ue vous m’avez donné; me voici prét A faire
voirc voloni¢. Jésus-Christ déclare en plusieurs cendroits
qu’tl n’est venu sur la terre que pour faire la volonté de
son pére : Descendi de celo, non ut faciam voluntatem
meam , Sed volunlatem ejus qui misit me. (Joan. vi. 38.)
C'est pour cela qu’il veul que nous connaissions quel
amour il a pour son pérc, quand nous voyons qu’il nc
va a la mort que pour obéir a sa volont¢ : Ut coynoscat
mundus, quia diligo patrem, et sicut mandatum dedit mihi
pater, sic facio, surgite, eamus. (Joan. xiv. 51.) 11 dit
ensuile qu’il ne reconnaissait pour siens que ceux qui font
sa divine volonté : Quicumque enim fecerit voluntatem
patris mei qui in caelis est, ipse meus frater, ct soror, et
mater est. (Matth. x11. 50.) Cest 'unique but ct 'unique
désir de tous les Saints dans leurs oeuvres, Paccomplisse-
ment de Ja divine volonté, Le bienheureux Henri Suson



o064 PREPARATION

avail coulume de s’éerier : Je voudrais ¢tre plutdt e ver
Ie plus vil de Ta terre par Ia volonté de Dicu qu’un sé-
raphin par la micnne. Et Sainte Thérese disail = Ce que
doit rechercher celui ui pratique Pexercice de Poraison ,
c’cst de conformer sa volonié a celle de Dicu; ¢’est en
cela, ajoule-t-elle, que consiste la perfection Ia plus
haute; cclui qui excellera en ccla, recevra de Dieu les
dons les plus incffables, ot fera le plus de progris dans
la vie iuntéricure; les biecnhcurcux du cicl aiment Dieu
parfaitement, parce qu’ils sont c¢n loul conformes a la
volonté de Dicu. Ausst Jésus-Christ nous enscigne-t-il &
demander la grace de la volonté de Dien sur la terre,
comme les Saints le font dans le ciel. Fiat voluntas tua
sicut in celo et in terra. Celui qui [2it Ia volonté de Dicu
deviendra un homme selon son cacur, comme le Scigneur
le disait de David : Tnveni virum secundum cor meunt , que
facict omnes voluntates meas. (Reg 1. 14.) Ei pourcuoi?
Parce que David était toujours prét a fairece que Dicu vou-
Iait dc lui : Paratum cor mewm , Deus , paratum cor meum.
(Ps. Lvi. 7. ct Ps. ¢cvii. 1.) David ne demandait a Dicu
quc d’apprendre a faire sa volonlé : Doce me facere volunta=
tem tuam. (Ps. cxri. 18.)
Oh! que de valeur a un acte de parfaite résignation &
Ia volont¢ dc Dieu! II suflirait & lui scul pour faire un
aint. Lorsque 8. Paul perséeutait U'Fglise, Jésus lui ap-
parut, Véclaira, le convertit, et Paul s’offrit aussilol a
faire la volonté de Dicu : Domine , quid me vis facere? (Act.
1X. 6.) A peinc a--il prononcé ces mols, que Jésus-Christ
Péleve au rang de vase d’¢lection et d’apodtre des nations.
Vas electionis est mihi iste, ut poriet momen meum coram
gentibus. (Act. 1x. 15.) Celui qui jeiane, qui fait des au-
mones, cui s¢ mortific pour Dieu, lui donne unc partie



A LA MORT. 365

de soi-méme; mais celui qui lui donne sa volonté lut
donuoe fout. Le cocur ou la volonté, voild ce que Dieu
nous demande : Fili mi, preebe cor twum mihi. (Prov.
xxiut. 1.) Le but de nos désirs, de nos dévotions, de
nos méditations , de nos communions, ce doit étre d’ac-
complir la volont¢ de Dicu. Toules nos pricres doivent
tendred demander la grice de fairece ue Dieu veul de nous.
C’est pour cela que nous devons demander Pintercession,
de nos sainis patrons, ct de Marie surtout, afin d’obtenive
Ia fumitre et la force de nous conformer & la volonté de
Dicu en toules choses, ct d’embrasser ce qui répugne &
notre amour-propre. Le véndrable Jean d’Avila disait : Un
Dicu soil béni, pendant Padversité, vaut plus que mille
remercimens dans Ia prospérité.

AFFECTIONS ET PRIERES.

Oh! mon Dicu, ce qui a causé ma ruine, c’est de ne
pas avonr vouln dans le pass¢é me conformer & volre
sainte volonté. Je déteste et je maudis mille fois ces jours,
ces momens pendant lesquels, pour faire ma volonté,
Jai contredit Ia votre. O mon Dicu, waintenant je vous
Ja donne ioule , recevez-la, Seigneur, et atltachez-la telle-
ment & volre amour cju’elle ne puisse plus sc lever conlre
vous. Je vous aime, ¢ bont¢ infinic, et par amour que
je vous porxle, je m’offre tout a vous. Disposez de moi et
de tout ce qui m’appartient comme il vous pliira. Déli-
vrez-mot du désagrément de faire quelque chose contre
volre volonté, ot puis Lraitez moi comme vous le vou-
dvez. Pére éternel, exaucez-moi par amour pour Jésus-
Christ. O mon Jésus, exaucez-moi par les mériles de
volre passion. LKt vous , Marie, aidez-moi ; obtencz-moi Ja



260 PREPARATION

grice d’accomplir la volonté de Dicu, car ¢’est en cela
que consistc mon salut. Je ne vous demande pas autre
chosc.

DEUXIEME POINT.

1l faut non-sculement accepter les choses contraires qui
rous vicnnenl directement de Ia part de Dicu, comme
sont les maladies , 1es afllictions d’esprit, la perte de nos
biens, Ia mort de nos parcns, mais nous devons encore
accepter celles qui ne nous viennent de Dieu qu’indirec-
tement, c’est-d-dire par Jes hommes, (elles sont les infa-
mics, les mépris, les mjustices, et toules les autres espiéces
de persécution. Saclions que lorsque quelqu’un  nous
offense dans nos biens, dans notre houncur, Dicu ne veut
pas le péehé de celut qui nous offense , mais il ne veut
(que notre pauvret¢ ct notre humiliation. I1 est cerlain
que toul ce qui arrive n’arrive que par la volonté de Dicu.
Ego Dominus formans lucem et tenebras. (Is. xuv. 7.) L’Ec-
clésiastique avait dit auparavant : Bona et mala, vita ct
mors a Deo sunt, (Fecli. x1. 14.) Ensomme, toul nous
vient de Dica, les biens et les maux. Si nous appelons
cela des maux, c’est nous qui leur donnons ce nom ct
qui nous les rendons tels; car si nous les aceeplions
comme nous deveions , en nous résignant entre les mains
de Dicn, ce ne sciaient pas des maux pour nous, cc sc-
raicent des biens. Les {leurous qui enrichissent le plus fa
couronnc des Saints, sonl les tribulations qu’ils ont
acceptées pour Dicu, en pensant que tout vient de sa
main., Lorsqu’on annonga au saint homme Job gue les
Sabéens lui avaient pris ses richesses ., que répondit-il?
Dominus dedit, Dominus abstulit. (Job. 1 21.) TI ne dit



A LA MORT. 2067

pas, ic Seigneur m’avail donné ces bicns, les Sabiens
me les ont enlevés, mais le Seigneur me les a donnds, et
c’est aussi Ie Scignenr qui me les a enlevés; en disant ces
mots, 1l bénissait Dicu, car il savail que rien n’arrive
rque par sa volonte. Sicut placuit Domino, itn factum est:
sit nomen Domini benedictum. (1bid.) Les sainls martyrs
Epictete et Alon élaient tourmentés avee des croes de fer
ct des torches ardentes, mais ils ne disaient jamais que
ces paroles @ Seigneur, ¢ue votre volonlé s’accomplisse
en nous! Yoici ce qu'ils dirent en expirant : O Dicu éter-
nel, soyez béni, puisque vous nous donnez Ia grace d’ac-
complir en nous volre sainte volunté. Césutre raconte (Lib.
10. cap. G.) qu'il y avail un moine qui, sans mener ane
vie aussi austére que beaucoup d’aubies, avait cependant le
don des miracies. L’abbé s’en ¢lant ¢tonné, lui demanda
un jour (uclles ¢laient les dévotions gu’il pratiquail ?
Celui-ci répondit qu’il était bien plus imparfait que beau-
coup d’autres , mais u’il s"appliquail a se conformer en
tout & la volonté de Dieu. Eh quoi! veprit le supéricur,
vous n’éprouvez pas de Ia peincen voyant e dommage gue
notre enuenn a fait sur nos terres? Non, mon pére, ré-
pondit-il 5 j'en remaeicic le Seigneur, car il ful lout et
permet tont pour notre bicn. Ces pavoles donndient &
Pabb¢ une haute 1dée de la sainteté de ce religieux,

(Uest ausst ce que nous devrions faire tous, quand il
nous arrive des contrariéiés. Acecptons-les toules de la
main de Dicu, non-sculement avee patience, mais eneore
avee joie @ & Pexemple des apoires, qui se réjouissaicnt de
s¢ voir maltrailés pour Jésus-Christ : ITbant gaudentes a
conspecty concilit, quonium ligni habiti sunt pro nomine
Jesu contumeliam puti. (Act. v. 1.) Et quelle plus grande
satisfaction que do supporter des eroix ct de savoir qu'en



368 PREPARATION

les embrassant nous faisons plaisir & Dieu? Si donc nous
voulons vivre dans une paix continuclle, tachons doréna-
vant de nous conformer a la divine volonté et de nous
céericr toujours dans ce ui nous arrive : Tta, pater, quo-
niam sic placitum fuit ante te. (Matth. x1.26.) Seigncur, st
cela vous plait ainsi, ch bien! que cela soit! Clest
vers ce but que nous devons diriger (outes nos médila-
ions, nos communions, NoEs visites, nos priéres. En
priant Dicu qu’il nous fasse conformer a sa volonté, of-
frons-nous toujours en disant : ) mon Dicu, me voici,
faites de mot ce qu’il vous plaira. Sainie Thérise s’offrait &
Dicu au moins cinquante fois le jour, ct le priait de dig-
poscr d’elle comme il voudrail.

AFFECTIONS ET PRIERES.

Ah! divin roi, Rédempteur bicn-aimé, venez cl régnez
dorénavant vous seul sur mon ame. Acceptez ma volonté
toute enticre, car je ne désire el ne veux quc ce que vous
voulez. O Jésus, je vous ai lant cousé de déplaisir par le
passé, en m’opposant i volre volonté! j’en ¢prouve plus de
peine que si javaissouffert tout autre mal. Jem’en repens,
j'en suis faché de tout mmon cocur. Je mérite le chatiment,
jo ne lerefuse pas, je UVaccepte, ne me privez pas de votre
amour, [aiws de moi ce qu’il vous plaira. Je vous aime,
0 mon Rédempleur ; je vous aime, o mon Dicu, el puis-
qu'il en cst ainsi, je veux faire tout cc que vous voulez.
O volonté de mon Picu, vous &tes mon amour. O sang
de Jésus , vous &tes mon cspérance. C'est par vous (ue
dorénavant j’cspire d’étee uni & la volonté divine. Elle
scra mon guide, mon désir, mon amour, ma paix;
je nc veux vivre ¢t me reposer (u'en elle. In pace in



A LA MORT. 369

iipsum dormiam et requiescam. Jo répélerai loujours ces
paroles : Mon Dieu, je veux toul comme vous le voulez;
que volrc voloni¢ s’accomplisse en moi : Fiat voluntas
tue. O mon Jésus, par vos mériles, accordez-moi Ia
grace de vous dire souvent cette parole d’amour, fiat vo-
luntus tua, fiat voluntas tva. O Maric, ma mére, que vous
&les heurcuse d’avoir toujours accompli la volonté de
Dicu. Obtencz-moi de Vaccomplir aussi désormais. O
reine de mon coeur, par Pamour que vous avez cu pour
Jésus-Christ, obtenez-moi cette grice, c’est de vous que
je Pattends.

TROISIEME POINT.

Celur qui est uni & la volont¢ divine jouit aussi sur
cetie terre d’une paix perpéluelle. Non contristubit justum.
quidquid et acciderit. ( Prov. xix. 14.) Non sans doute ,
une ame ne peut pas godter de satisfaction plus grande
que de voir qu’il ne lui arrive ricn qu’clle ne veuille.
Celut qui ne veut que ce que Dien veut, a tout ce qu’il
désire, puisque tout ce qui lui arrive n’advient que par
Ia volouté de Dicu. Si les ames résignées , dit Salvien ,
sont humiliées, elles Ie vealent; si clles sont pauvres,
clles e veulent ; en un mot, clles veulent tout ce qui ar-
rive ; aussi ménent-clles une vie heureuse. Huwmniles sunt,
sic volunt; pauperes sunt, paupertate delectantur; itaque
beati dicendi sunt. Quand vient le froid, le chaud, Ia pluic,
le vent, cclui dont Ia volonté est unie 2 celle de Dieu, s’¢-
cric: Je veux ce {froid, je veux ce chaud, car ¢’cst la vo-
lonté de Dieu. Quand il éprouve une perte, une persécu-
uon, une maladic, quand la mort s’approche, il s'écrie : Je

veux &ire malhcurcux, persécuté, malade; je veux mou~
16.



=10 PREPARATION

rir, car Dicu le veut ainsi. Celui qui se repose dans Ia vo-
lont¢ de Dicu et qui se complait dans ce que fait le Sci-
gneur, cst comme un homme placé au-dessus des nua-
ges, qui apercoit les orages s¢ former A scs picds , sans
en &tre ni ému ni blessé. Voila quelle est la paix dont
parle apdlre, quea cxsuperat vmnem sensum ( Fph. ni.
2.); clle cst préférable & touies les délices du monde. Clest
unc paix stable qui ne donne jamais sujet & aucune vi-
cissitucle. Stuftus sicut luna mutatur, sapiens in sapienti
manet, sicut vult. ( Eccli. xxvi, 23.) L’insensé, le pécheur
change comme la lune, (ui éclaire aujourd’hui et n’é-
claire pas demain. Aujourd’hui on le voit yire, demain
oémir 3 aujourd’hui il est tranquille, demain affligé et fu-
ricux; il change en un mot selon Ia prospérité ou Iad-
yersité. Mais le juste cst comme le soleil , toujours ¢gal
ct uniforme dans sa (ranquillité, quor qu’il arrive. Car sa
paix provient de ce qu’il se conforme 2 la volonté de Dicu.
Etin terra pax hominibus bonee voluntatis. ( Luc. 1. 24.)
Sainle Marie - Madeleine de Pazzi éprouvait (cllement de
consolations en cntendant pavler de la volonté de Dieu,
qu’clle tombait dans une extasc d’amour. Dans Ia partie
inférieure , nous sentirons quelque regret du malheur qui
nous cst arrivé; mais dans Ja supCrieure, la paix régnera
tanl que la volonlé sera unie a celle de Dicu. Gaudium
vestrum nemo tollet & vobis. (Job. xvi. 22.) Mais quelle fo-
lie dela part de ceux qui se refusent a la volonté de Dicu!
I} faut au moins accomplir ce que Dicun veul. Voluntati
cjus quis resistit? (Rom. 1x. 49.) Aussi les malhcmicux
souffrent-ils les peines, mais sans fruit et sans paix. Quis
restitit ei et pacem habuit? (Job. 1x. 4.)

Eh! que vent Dien, si ce n’est notre hien? Voluntas
Dei sanctificatio yestra, (L. Thess. 1v. 5. ) Il veut que nous



A LA MORT. o1l

soyons saints afin (ue nous soyons conlens en cctle vie
et heurcux cn I'autre. Comprenons bien que lcs croix qui
nous viennent de Dicu omnia cooperantur in bonum. (Rom.
viir. 28.) Aussi les chitimens ne nous vienncni pas en
cette vie pour nolre ruine, mais seulement afin que nous
nous corrigions ct que nous acquérions la félicité éler-
nelle, Ad emendationem, non ad perditionem nostram, cve-
nisse credamus. (Jud: vir. 27.) Dieu nous aime (ant, que
non-sculement il désirc notre salut, mais qu’il cn cst
inquict. Que peul nous refuser ce Dicu (ui nous a donné
son fils lui-méme. Qui proprio filio suo non pepercit, sed
pro nobis omnibus tradidic itlum ; quomodo non etium cum
tllo omnia nobis donavit. (Rom. vui. 52.) Abandonnens-
nous donc loujours entre les mains de Dicu, car il désire
notre bien, méme tant gue nous sommes en celie vic.
Omnem sollicitudinem vestram projicientes in cum, quoniam
ipsi cura est de vobis, (1. Petr. v. 7.) Pense & moi , di-
sait le Seigneur & Sainte Catherine de Sicnne, ¢l moi jc
penscrai toujours a loi. Disons souvent avee I'épouse sa-
crée : Dilectus meus mihi et ego illi. ( Cant. 11. 6.) Mon
bicn-aimé, pense & mon bonheur, et moi je ne veux pen-
ser (qu’a lui plaire ct qu’a m’unir a sa sainte volouté. Nous
ne devons pas demander que Dicu fasse ce (que nous vou-
lons , mais a faire ce (ue Dieu veul.

Celui cui en agira toujours ainsi , menera une vie heu-
reuse ct fera une sainte mort. Celui qui meurt ainsi ré-
sign¢ A la volonté de Dieu, laissc aux aulres unc cerli-
tude morale de son salut. Mais cclui qui ne sern pas uni
a Ja volonié de Dicu pendant la vie, ne le sera pas a la
morl, ct ne s¢ sauvera pas. Tichons donc de nous ren-
dre familiers quelques passages de I’Ecriture, au moyen
desquels nous nous tiendrons (ovjours unis & Ja volonté de



372 PREPARATION

Dicu. Domine, quid mevis facere? Seigacur, dilcs-moi
cc que vous voulez de moi, car je veux lc faire. Ecce an-
cilla Domini: voild mon ame, elle cst volre esclave; com-
mandez et vous sercz obéi. Tuus sum, salvum me fac :
sauvez-moi, Seigneur, ct puis faites de moi ce qu’il vous
plaira, jc suis & vous ct je ne suis plus & moi. Quand il
nous arrive quclque malhcur plus grand , disons aussi-
0L : Ita, Pater, quoniam sic fuit plucitum ante te. (Mait.
x1. 26.) O mon Dicn ! puisque ccla vous plait ainsi, ch
bien, que ce soit comme vous le désirez. N’oubliez pas
surtout In troisitme demande du Pater noster : fiat volun-
tas tue sicut in ceelo ct in terra. Disons-la souvent avee
amour, ¢t répélons-la. Heurcux si cn vivant el ¢cn mou-
ranl nous pouvions nous ¢cuier: Fiat, fiat voluntas tua.

AFFLCTIONS ET PRIERES.

O Jésus! mon Rédempleur, vous avez consomnmé volre
vie sur la croix A force de tourments, pour devenir la
cause de mon salut. Ayez donc pitié de moi, ct sauvez-
moi; ne permelicz pas gu’unc ame que vous avez rache-
1éc par lant de peincs, ct avee lant d’amour, puissc vous
hair ¢terncllement dans Penfer. YVous ne pouviez plus rien
faire an-deld pour m’obliger & vous aimer. C'est ce que
vous avez voulu me faire entendre, lorsquw’en cxpirant
sur la croix , vous avez répélé ces paroles amoureuses :
Consummatum ¢st. Mais commenl cnsuile ai-je reconnu
votre amour? Je puis dire que par le passc je n’ai fait que
vous causcer du déplaisir ¢t vous obliger & me hair. Je
vous remercic de ce que vous m’avez suppor(é avec tant
de patience, et de ce que vous me donnez Ie temps de
porter remeéde & ce mal que j’ai fait, et de vous auncr



A LA MORT, 313

avant de mourir. Oui, je veux vous aimer et faire tout
ce qui vous plait. Je vous donne toute ma volonté, toute
ma liberté ct tout ce qui m’appartient. Je vous sacrifie
cncore ma vie cn acceptant la mort que vous m’enverrez
avec tous les accidens ct toutes les douleurs qui I’accom-
pagneront. J'unis dés a présent ce sacrifice i celui de votre
vie que vous files pour moi sur la croix , 6 mon Jésus.
Ah! par les raérites de volre passion, donnez-moi la
gracc d’¢tre pendant la vie a votre disposition; et quand
viendra Ja mort, faites que je I'cmbrasse en union avec
volre volonté. Je veux mourir, & mon Jésus, pour vous
faire plaisir; je veux mourir en disant : Fiat voluntas tua.
O Maric ! ma mére, c’est ainsi que vous mourfiles ; ob-
lencz-mot aussi de mourir comme vous.






TADLE DES MATIERES. 375

TABLE.

Pages.
Dédicace. 1
Protestation de I'auteur. 3
Préparation i Ja mort. 5
Plan del'ouvrage. Ibid.
PremikrE CoNSIDERATION. — Tableau d'un homme mort de-
puis peu. 9
ITe consip, — Tout finil & la mort. 17
IIIe coxsip. — Brieveté de la vie. 26
IVe consiv, — Cerlitude de la mort. 34
Ve consin. — Incertitude de 'heure de la mort. 43
VIe consip. — Mort du pécheur. 52
VIIe consiv. — Sentimens d’un mourant présompiucux qui
a peu pensé a la mort pendant sa vie. 62
VIIic coxsin. — Mort du juste. 72
IXe consip. — Paix d’un juste a ’'heure de la mort. 83
Xe coxsin. — Moyens de sc préparer & la mort. 9%
X1e coxsip. — Prix du temps. 103
XIIe consin. — Importance dua salut. 112
XIIIe coxsip. — Vanité du monde. 122
XIVe covwsin. — La vie présonte est un voyage vers
I'¢ternité. 132
XYe coxsin. — De la malice du péché mortel. 141
KVIe consip. — De la miséricorde de Dieu. 151
XVIie consip, — Abus de 1a miséricorde divine. 159
X VIIIe consip. — Du nombre dcs péchés. 170
XIXe cossip. — Quel grand bien c¢’cst que d’étre en grice
aupres de Dieu, et quel mal d’encourir sa disgrace, 181

XXe cowsip, — Folie du pécheur. 190



376 TABLE DES MATIERES.

Pages.
XXIe consin. —~ Vie malhcureusc du pécheur, et vie heu-
reuse de celui qui aime Dieu. 199
XXTIIe coxsip. — Des mauvaises habitudes. 210
XXIITe coxsin. — Des piéges que le démon fend dans I'es~-
prit des pécheurs. 221
XXIVe consin. — Du jugement particulier. 231
XXY¥e consip. — Du jugement universel. 240
XXVIe consin. — Mort du pécheur. 250
XXVIIe consin. — De Vélernité de Venfer. 261
XXVIiIe consin, — Remords du damné. 271
XXTIXe consin. — Du paradis. 279
XXXe consin. — De la pritre. 291
XXXIe consin. — De la persévérance. 308
XXXIIe consrn. — De la confiance dans le patronage de la
irés-sainte Vierge. 310
XXXIII¢ constp. — De 'amour de Dieu. 328
XXXIVe consin. — De la sainte communion. 338
XXXVe consin. — De la demeure amoureuse que fait Jésus
sur I'autel dans le trés-saint Sacrement, 350

XXXVIccoxsiv. — De la conformité i la volonté de Dicu. 362



TRAITE SPIRITUEL.

DE L’'AMOUR DIVIN

ET

DES MOYENS DE L’ACQUERIR,






DE I’AMOUR DIVIN

ET

DES MOYENS DE L’ACQUERIR.

1. Dicu estsi bon et nousaime tellement qu’il désire ar-
demment que nous ’aimions & notre tour; et non-seu-
Iement il nous y a engagés mille fois, soit par les invila~
tions sans nombre qu’il nous en fait dans I’Ecriture, soit
por les bienfaits multipliés de toule espéce dont il nous
a comblés, qu’il a voulu encore nous obliger & I'aimer
par un commandement expres, en nous menagant de I'en-
fer si nous ne 'aimions pas, et cn nous promettant le
cicl si nous I"aimions. Il veul que lout le monde se sauve,
que personne ne se perde , comme Penseignent clairement
S. Picrre ct S. Paul. Omnes homines vult salvos fieri. (Tim.
1. 4.) Paticater agit propter vos , nolens aliquos perire, sed
emncs ad peenitentiam reverti. (1. Petr. 1. 9.) Mais puis-
quc Dien veul que nous nous sauvions tous, pourquoi
done a-t-il cré¢ V'enfer? Ce n’est pas sans doule pour nous
voir (amner; mais ¢’cst afin que nous 'aimions ; si Dieu
n’avail pas créé I'enfer, qui 'aimerait dans ce monde ?
Si, malgré 'existence de ee lieu terrible, la plupart des
hommes préferent se damner que d’aimer Dieu ; 8'il n’y
avail pas d’enfer, encore une fois qui I'aimerait? Aussi le
Seigneur a menacé de la peine éternelle ceux qui ne I'ai-
ment pas, afin que ccux qui ne veulent pas I'aimer de



>80 DE L'AMOUR DIVIN.

bonne volonté, 'aiment au moins par force, ct qu'ils y
soien( contraints par les peines de Uenfer.

I1. Oh Dicn! gu’il s¢ croiraii heurcux et honoré 'homme
a (qui son roi dirait : Aimez-moi, car j¢ vous aime; un
prince n’oserait s’abaisser jusqu’a demander d un de ses
sujets de Paimer ; mais Dicu, qui cst 12 bonté infine, le
Scigneur de toules choses , infiniment puissant, infini-
ment sage, un Dicu, en un mot, qui nous aime d’'unamour
infini , qui nous a enrichi de ses dons spiritucls ¢t em-
porels, ne dédaigne pas de nous demander notre amour,
nous conjurc , nous commande de Paimer el ne peal pas
Pobtenir ! Que demande-t-il de nous, que d’¢ire aimé?
Quid Deus pelit a te, nisi ut timeas Dominum Deum tuum...
et diligas eum ? (Deut. x. 12.) C’cst pour cela que le fils
de Dieu est venu converser avec nous sur la terre , comme
il le dit lui -méme : Ignem veni mittere in terram, et quid
volo nisi ut accendatur? Comme si un Dieu qui posséde en
lui-méme Ic bonheur supréme ne pouvait pas étre heu-
rcux sans que nous l'aimions, dit S. Thomas : Quasi sine
tc beatus esse non possct.

111, Nous ne¢ pouvons pas douter que Dicu nous aime ,
el qu’il nous aime beaucoup, mais, puisqu’il en est ainsi,
il veut que nous Paimions de tout notre cocuir. Aussi dit-if
a chacun de nous : Diliges Dominun Deum tuum ex toto
corde two. (Deutl. vi. 5.) Et puis il ajoute : Eruntque verbe
heec in corde tuo... et meditaberis in cis sedens in domo tua,
et ambulans in itincre, dormiens atque consurgens, et ligabis ex
quast signum in manw tua , cruntque et movebuntur inter
oculos tuas : scribesque cain limine et ostiis domus tuce. (Deut.
VI. V. 6. ad 9.) On voit dans ces paroles l¢ désir ardent
que Dieu a d’¢tre aimé de chacun de nous; il veut que
nous gravions son préceple dans notre cocur; afin que



DE L’AMOUR DIVIN. 381

nous ne ’oubliions pas, il veut que nous le méditions
quand nous sommes dans notre maison , quand nous
voyageons , quand nous allons dormir, et quand nous
nous éveillons. 11 veut que nous 'attachions & nos mains
conmme un signe de souvenir, afin que partout ot nous
nous (rouvons , nous Fayons devant les yeux ; c’est pour
.cela que les Pharisiens, prenant le précepte a la letire , le
portaicnt sur un parchemin i la main droite et sur le
front, sclon ce que dit S. Matthieu. (Cap. xxu1. v. 5.)
1V. S. Grégoire de Nice s’¢cric: Beata sagitia quee simul
in cor adducit sagitterium Deum! Ce saint pere veul dire
quc quand Dicu lance unc flcche d’amour dans un cocur,
cest-d~dire qu’il fait tomber un Celair, ou lui accorde
quclque lumicre pour lui faire conmaitre sa bonté, I’a-
mour qu’il a pour lui et le désir qu’il éprouve d’en étre
aimé, Dieu lui -méme entre avec cetie fliche d’amour,
car Dicu cst cn méme temps ct le sagittaire el 'amour.
Quoniam Deus charitas est, comme dit S. Jean ( Ep. 1. c.
xwvir. v. 8.) Et de méme que la fleche reste plantde dans
Je cocur qui a ¢té frappé , de méme aussi, quand Dieu &
frappé unc ame de son amour, il demeure toujours avec
elle. Persuadons-nous donc, o hommes, que Dicu seul
nous aime véritablement; 'amour de nos parens , de nos
amis ct de toules les personnes ¢ui disent nous aimer,
excepté celles qui le font par rapport & Dicu seul, n’est
Pas un amour véritable; car ¢’est un amour-iniéressé et
qui prend sa source dans 'amour propre. Oui , mon Dieu,
je connais bien que vous étes le scul qui m’aimiez et qui
voulicz mon bonheur, non pas parce ¢ue vousy lrouvez
volre inlérlt, mais parce que vous éles bon et seulement
par amour ; ¢t moi ingrat ! je n’ai causé a personne au-
tant de peincs, autant d'amerimes qu’a vous ; vous qui



382 DE L’AMOUR DIVIN.

m’avez lanl aimé, 6 mon Jésus, nc permellcz pas que je
s0is ingrat encore. Vous m’avez aimé véritablement, et moi
aussi je veux yous aimer avee sincérité pendant la vie qui
me resic. Je vous dis avee Sainte Catherine de Génes :
0 mon amour ! non, plus de péché, plus de péché, je
ne veox aimer que vous scul.

V. S. Bernard dil qu’une ame qui ;ume Dicu sincerc-
ment non potest velle nisi quod vult Deus. Prions le Sei-
gncur qu’il nous blesse de son amour, car unc ame bles-
sée ne peut et ne sait vouloir que ce que Dicu veut, ctse
dépouille de tous les désirs de son amour-propre; cl cetle
dépouille, avee Pabandon que T'on fait & Dieu de soi-
méme, c’est I fleche qui perce aussi le cocur du Seigneur,
comme il le déclare quand il dit & I’épousc sacrée : Vul-
nerasti cor meum , soror mea, sponsa. ( Cant. v.7.)

VI. Qu’clle est belle Pexpression de S. Bernard a ce
sujet : Discamus jaculari corda in Deum. Apprenons a lan-
cer nos cocurs vers Dieu. Quand une ame sc donne i Diea
sans réserve, alors clle lance en quelque sorte son coeur
vers Dieu qui sc déclare son prisonnicr ct sa conquéle,
I’exercice que toules les ames qui se sont données a Dieu
font dans I'oraison , le voici : Jaculantur corda in Deum.
Elles s¢ donnent toutes & Dieu, el sc donnent avee ces
¢lans amoureux.

Deus meus et omnig: 6 mon Dicu, je ne veux gue vous,
que vous scul,

Seigncur, je me donnc tout & vous, ¢t si je ne saispas
me donner comme je dois, prencz-moi.

Qui donc aimerai-je, o mon Jésus, St jC ne vous aime
pas, vous qui &les mort pour moi ?

Trahe me post te : O mon Sauveur, arrachez-moi a Ia
boue de mes péchés, ct cntraincz-moi aupris de vous,



DE L’AMOUR DIVIN. 3385

Liez-moi, Seigneur, et serrez-moi avec les chaines de
volre amour, afin que je ne vous quille pas.

Jc veux Glre tout & vous; Seigneur, m’avcz-yous en-
tendu? Je veux &tre tout A vous, acceplez-moi.

Eh ! que puis-je désirer, si ce n’est vous, 6 mon amour,
mon toul ? Puisque vous m’avez appelé a votre amour ,
donnez - moi la force de vous complaire , comme vous le
désirez.

El qui puis~je aimer, si c¢ n’cst vous, qui &tes la bonté
infinic ct digne d’un amour infini ?

Vous m’avez inspiré Ie désir d’élre toul a vous, ache-
vCz volre ouvrage.

Eh! que puis-jc vouloir dans ce monde, si ce n’cst
vous, qui &lcs le bien supréme ?

Je me donne 2 vous sans réserve, acceplez-mos et don-
nez-moi la force de vous étre fidcle jusqu’a la mort.

Je veux vous aimer beaucoup en cette vie, afin dc vous
aimer aussi beaucoup pendant I'élernité.

O mon Jésus! mon bien-aimé !

Je ne veux aimer que vous seul.

Je me donne tout & vous , 6 mon Dieu !
Faites de moi ce que vous voudrez.

Celui qui dit ces paroles avec sincéril¢ peut Ctre as-
sur¢ qu’il se réjouira dans le ciel.

V. Qu’clle cst heureuse 'ame qui peut dire: Dilec-
tus meus mihi et ego illi. (Cant. u. 16.) Mon Dieu s’cst
donné {out & moi, je suis toute & mon Dieu. Celui qus
parle ainsi, dit S. Bernard, est prét a souffrir plutot les
peines de I'enfer, supposé qu’il pat les souflrir sansse sé-
parcr de Dieu , que de 'abandonner un seul instant. To-
lerabitius essct in gehennam tolerare quam recedere ab illo ;
ce sont les paroles mémes du saint, Oh! le becau trésor



384 DE L’AMOUR DIVIN.

gue celui du divin amour! Heureux qui le posséde. Qu’il
en ait soin, ¢t qu’il prenne tous les moyens pour le con-
server ¢t I'augmenter ; celui qui ne le posséde pas devrait
fairc tout an monde pour 'acquérir. Voyons maintenant
quels sont les moyens les plus nécessaires pour 'acqué-
rir ot lc conserver.

VIII. Le premicr moyen c’est de se détacher des affec-
tions terrestres. Dans un coeur rempli de ces affections, Dicu
ne trouve pas de placc & son amour, car plusil cst rem-
pli de V'amour des créatures , moins Dicu peul cspérer d’y
régner. Ainsi celui qui désire remplir son cocur de 'amour
divin doit prendre gavde d’en arracher d’abord celui qu’il
a pour les créatures, Pour sc faire saint, il faut imiter S.
Paul, qui, voulant acquérir 'amour de Jésus~Christ , re-
gardait comme un fumicr tous les biens de ce monde.
Arbitror omnia ut stercorg, ut Christum lucrifaciam. ( Phil.
11, 8.) Prions le Saint-Esprit de nous cnflammer de son
saint amour, car alors nous mépriserons ¢t nous regarde-
rons comme du fumier, de la boue, de la fumée, toutes
Jes richesses, les plaisirs, les honneurs et les dignités de
cetle terre, pour lesquels la plus grande partic des hommes
se perdent.

IX. Oh! quand I'amour de Dicu cntre dans un ceeur, il
ne fait plus de cas de ce que le monde estime : Si dederit
homo omnem substantiam domus sue pro dilectione , quast
nihil despiciet eam. (Cant. vin. 7.) S. Francois de Sales
dit que quand une maison est incendiée, on jetle tous les
effets par la fendire. Ce saint évique voulail dire que lors-
qu’un cocur bride de Pamour divin, sans avoir besoin
d’'aucun avis, d’aucunc exhortation de la part du pére
spirituel, on cheiche & se dépouiller des bicns de ce

monde, des honnewrs, des richiesses, et de toutes les cho-



DE L’AMOUR DIVIN. 385

ses de cetle terre, pour n'aimer que Dieu. Sainte Cathe-
rine de Sienne disait gu’elle n’aimait pas Dieu pour ses
dons, mais qu’clle aimait ses dons afin de I'aimer da-
vaniage.

X. Qu’il est dur et pénible, dit Gilibert, pourun coeur
qui aime Dieu de parlager son amour enlre Dieu et Jes
créatures do cemonde et de les aimeren méme temps : Oh /
quam durum amanti animam dimidiare cum Ghristo et mundo.
(Gil. Serm. 11. inCant.) S. Bernard dit encore que I’amour
divin cst insolent, amor insolens est : parce que Dieu ne
supporle pas un coeur qui veul partager son amour, car Diew
le désire tout pour lui seul. Dieu est-il trop exigeant lors-
qu’il veut que I'ame n’aime que lui ?Summa diligibilitas, dit
S. Bonaventure , unice amari debet. L’amabilit¢ , Ia bonté
infinie, Dieu, digne d’un amour infini, demande i é&tre
aimé seul de celui qu’il n’a créé que pour cela, et pour
lequel il s’est sacrifié , comme dit S. Bernard, en parlant
de amour que Jésus-Christ nous a porté : Totus in meos
usus expensus. G’est ce que peut et doit dire chacun de nous
en pulant de Jésus-Christ, qui a sacrifié sa vie et son
sang pour nous, qui est mort dans la douleur sur une
Croix, et qui, aprés sa mort, nous a laissé son corps, son
sang, son ame, et tout lui-méme dans le sacrement de
Pautel, afin que nous nourrissions nos ames, et que nous
apaisions notre soif, et que chacun de nous puisse s’unir
a Jui.

XI. Quelle est heureuse, dit S. Grégoire, I’ame qui est
parvenuc 3 un tel degré de perfection qu’elle ne peut
plus rien souffrir de ce qui n’est pas Dieu, le seul ob-
jet qu’elle aime. Intolerabile est quidquid non sonat Deum.,
quem intus amat. (S. Greg. lib. 2. Mor. cap. 2.) 1l faut
pour cela nous garder d¢ meltre nos affections dans leg

i, 17



586 DL L AMOUR DIVIN.,

créatures, afin u’clles ne nous cnliveni pas la portion
d’amouy que Dicu veut pour lui seul. Lt quoigu’il y ait
des affcctions licites , comme colics que nous ¢prouvons
pour nos parens, pour nos anus, it faut faire atlention i
ce quedit S, Philippe de Néri, quc nous enlevons & Dieu
toul 'amour que nous avons pour les créalures.

XII. Nous devons étve ces jardins fermdés dont parle
I’Kcriture en s’adressant & Péponse des Cantiques : Hor-
tus conclusus soror mea sponsa, (Cant. 1v. 42.) L'ame qui
tient la porte [ermdée & toutes les affuctions (ervestres s"ap-
pelle jardin formé. Lovsqu’one créature veut entrer dans
notre cocur, il faut guw’clle lui cu reiuse Ventrée et se
tourne vers Jesus-Christ, et lai dise 1 O mon J@sus, vous
scul me sufficez, je ne veux plus auner que vous : Deus
cordis mei , et pars mew Deus in wlernume, O mon Dieu,
vous serez 'unique maitre de mon cceur ¢t mon unique
amour. Pour cela, ne cessons pas de demander & Dieu
qu’il nous donne la grice du pur amour. 8. Frangois de
Sales disait : Le pur amour de Dicu consume toul ce qui
n'est pas Dieu et convertit tout 3 lui.

X1II. Le sccond moyen d’acquérir 'amour de Dicu est
de méditer sur la passion de nofre Scigneur désus-Christ.
A cc sujet, le lecteur pourra lire le livie que je viens de
publier, ¢t qut a pour titre : Réflexions sur la passion de
Jésus-Christ. La, il trouvera le développementde toutes les
peines que le Seigneur soufirit pendant sa passion. 1l est
certain , du reste, que la cause du peu d’smour du monde
pour Jésus-Christ vient de la négligence et de ingrati-
tude des hommes, qui ne veulent pas cousidérer, du moins
de temps en temps, ce (ue Jésus-Chirisi a soulffert pour
nous ct 'amour avee lequel il P'a soullert. Stwltum visum
est hominibus, dit S. Grégoirc, Dewnt pro nobis mori, 1l



DE L’AMOUR DIVIN. 587

semble que c’cst une folie de croire que Dieu ait voulu
mourir pour nous sauver, nous malheureux esclaves.
Mais il cst de foi cependant qu’il T'a fait ¢ Dilexit nos et
tradidit semetipsum pro nobis. (Eph. v. 2.) Il a voulu re-
pandre son sang pour laver nos péchés: Dilexit nos «t
lavit nos u peccatis nostris in sanguine suo. (Apoc. 1. 5.)
XIV. S. Bonaventure s’éeric : O mon Dieu, vous m’a-
vez lant aimé qu’il parait que pour 'amour de moi
vous vous &les hai vous-méme : In tantum diligis Deus
meus ut tc odisse videris. (S. Bon. in Hom. Amor.) il a
voulu ecnsuitc que nous nous nourrissions de sa chair
dans la sainte communion. Et S. Thomas ajoutc, en par-
lant d¢ Peucharistic, que Dicu s’est humilié au milicu de
nous, comme §’il ¢t ¢té notre esclave et que chacun de
nous cnt ¢té son Dieu : Quast esset scrvus corum, et quili-
bet corum esset Dei Deus. (S. Thom. Op. de Sacr. Euch.)
XV. C’estee qui faitdired I'Apotre : La charité de Jésus-
Christ nous presse : Charitas Christi urget nos. (Il. Cor.
v. 14.) S, Paul dit que 'amour que Jésus-Christ nous a
porté nous force & I'aimer. Oh Dieu! que ne font pas Ies
hommes pour les créaturcs, quand ils ont mis en clles
leur affcction? Et on aime si faiblement un Dieu d’une
bont¢ ¢t d’une beauté infinies, mort pour chacun de
nous sur Parbre de Ia croix ! Ah! disons avec ’Apotre: A
Dicu ne plaise que je me glorifie en autre chose qu’en la
croix de notre Scigncur Jesus-Christ 1 Mihi absit gloriari
nisi in cruce Domini nostri Jesu Christi. (Galal vi. 14.) Le
sainl Apotre s’éeriait : Quelle plus grande gloire puis-je
espérer dans Ie monde que celle d’avoir eu un Dieu qui
a douné son sang et sa vie pour I'amour de moi ? EL ¢’est
ce que nous devons dire lous si nous avons la foi ; mais
si nous avons la foi, comment pouvons-nous aimer un



o388 DE L’AMOUR DIVIN.

autre objet que Dieu? Oh! Dicu, comment cst-il possible
qu'unc ame contemple Jésus crucifi¢, suspendu avee trois
clous par les pieds et les mains, ¢t mourant dans la dou-
lcur pour Pamour de nous, sans &lre cntrainée ct foreée
a2 Paimer de toutson pouvoir?

XVI. Le (troisitme moyen pour arriver au  parfait
amour de Dicu, ¢’cst de se conformer cn loul & sa sainle
volonté. S. Bernard dit que celui qui aime Dieu parfaite-
ment ne peut vouloir que ce ue Dicu veut : Non potest
velle nisi quod Deus vult. Bicn de gens disent de bouche
qu’ils sont résignés A tout ce que Dicu veut, nais lorsquil
Icur arrive (quelque contradiction , quelque maladie, quel-
que chose de fichcux, ils ne peuvent se consoler. Les
ames cui s¢ conforment véritablement & la volonié de
Dieu n'en agissent pas ainsi; elles disent : Cela lui
plait, ccla plait ainsi 2 mon bien-aimé, ct cn pronongant
ces mols, clles se tranquillisent. Tout cst doux au saint
amour : Amori sancto omnia dulcia sunt, dit S. Bona-
venture. Ces ames savent que tout ce qui arrive dans e
monde ne se fait que par sa permission ou par sa volonté ;
ct quand il leur survient quelque chose de ficheux, elles
baissent Ia téte avec humilité et vivent contentes de ce que
le Seigneur a fail. Et quoique Dicu ne veuille pas que les
autres nous perstcutent ¢t nous fassent supporter du dom-
mayc, il veut cependant avec jusie raison quc nous souf-
frions paticmment les perseutions ¢t Ies peries qui nous
arrivent.

XVII. Sainte Catherine de Génes disait: « Si Diea me
« plagait au fond de Penfer, ch! bien, je dirais : il est
« bon que je sois ici. Bonum est nos hic esse. G’esl assez
« pour moi de faire la volonté de Dicu, qui m’aime plus
« que tlout ¢t qui sail ce qui me convient le mieux, » Il



DE L’AMOUR DIVIN, 589
cst bon de reposer dans les mains de la volonté de
Dicu.

XVIH. Sainte Thérdse disait : Ce que doit (acher d’ac-
quérir celui qui s’exerce & Ja pratique de Poraison, ¢’cst
de conformer sa voloni¢ a celle de Dicu, en quoi consiste
la véritable perfection. Aussi il faut répéler souvent Ia
pricre de David: Doce me facere voluntaiem tuam. (Ps.
excit. 10.) Seigneur, puisque vous vonlez que je me sauve,
enscignez-moi & faire loujours votre volonté. L’acte d’a-
mour e plus parfait qu’unc ame puisse faire & Dieu, c’est
celui que fit S. Paul lorsqu’il se convertit : Domine , quid
me vis facere? (Act. 1x. G.) Scigneur, dites-moi ce que
vous voulcz de moi, car je suis prét ale faire. Cet acle
seul vaut plus que mille jetnes et mille disciplines. Voila
¢e qui devrail servir de but i .toutes nos ccuvres, & nos
désirs, & nos pricres, faire la volonté de Dieu. Pour cela,
nous devons prier notre divine Mérc, nos saints patrons,
nos saints Anges gardicns, de nous obtenir In grice de
faire Ia volonié de Dicu, et quand il nous arrive des con-
tradictions qui allristent notre amour-propre , alors, par
un seul acte de résignation, gagnons des trésors de mé-
rites ; vépélons les paroles que Jésus a prononcées lui-
miéme : Galicem quem dedit mihi pater, non vis ut bibam
allum ? Ne veux-tu pas que je boive le calice que mon péve
m’a doundt. Oubien : Ite, pater, quoniam sic fuit placitum
enle te: Scigneur, lont ce qui vous plait me fait plaisir ;
ou bicn encorc . comme disait Job : Sicut Domino placuit,
i fuctum est; sit nomen Domini benedictum. Les choses
sont arrivées comme il a plu & Dicu ; que son saint nom
s0il héni. Le vénérable maitre d’Avila disait « qu'un Dicu
« soit béni, dans P'adversité, valait plus que mille ac-
¢ tions de grices dans Ia prospérité. » Et ici cc serait Ie



290 DE L’AMOUR DIVIN.

licu de répéler ce que nous avons dit plus haut : il
cst hon de sc reposer entre les mains de la volonté de
Dicu, car alors sc vérific Ia pavole de PEsprit-Saint : Non
contristabit justiom, quidquid ei acciderit. Quelque chose qui
arrive au juste, clle ne attristera pas. (Prov. xut. 21.)

XIX. Legqualricme moyen pour aimer Dica, ¢’est Po-
raison mentale. Les vérités ¢iernelles ne se voient point
avee les yeux de Ia chair, comnie les choses visibles de Ia
terre , mais senlement par In pensée et la méditation ; de
14, si nous ne nous habituons a considérer quelquefois lcs
vérités ¢ternelles et surtout Pobligation que nous avous
d’aimer notre Dicu autand qu’il Ie mérite pour tous les
bienfaits que nous ui devons et pour Pamour qu’il nous a
porté , nous ne saurions nous détacher de I'affection des
créatlures ¢l metlre notre amour cn Dieu que tris-diffici-
lement. Pendant la pricre, le Scigneur nous fait connaitre
le néant des choses terrestres ct le prix des biens du ciel;
dans 1'oraison, il enflunme de son amour les cocurs qui
ne résistent point & sa voix.

XX. Plusicurs ames s¢ plaignent daller a Ioraison et
de ne pas y (rouver Dicu. Cela n'est pas Clonnant, car
ctles y vontavee le cocur plein des choses terrestres. Déta-
chicz votre cocur des créaturcs, dit Sainlte Thérdse, et
cherchicz Dicu , soyez assuré que vous le trouverez. Le Sei-
gncur cst plein de bonté pour ccux qui le cherchent :
Bonus est Dominus animer quecrenti tllum. (Thren, v, 25.)
Pour trouver Dicu dans 'maison, il faut que 'amese dé-
pouille des affcetions terresices , ot alors Dicu lui parlera -
Ducam cam in solitudinem , et ibi loquar ad cor cjus. (Os.
1. 14.) Mais pour wouver Dicu, dit S. Grégoire, il ne
suffit pas d’¢tre dans Ia solitude du ceeur, il faul &tre en-
core isol¢ de coeur. Le Scigneur dit un jour & Sainte Thé-



DE L'AMOUR DIVIN. 5345 |
rese s Jo pavlersis volostiers & plusicnrs ames, mais le
monde fait @i de bruit dans leur cccur que ma voix ne
serait pas cetendee. Ah! quand une am~ détachée du
monde it Poraison, Diew Tui parle et loi fait connaitre
Pamous ¢n'il & pour elle; et Fame alors, dit un auteur,
bralant b saint amour, ne parle pas, mais (ue son si-
lence est ¢tagrient! Le sitence de la charité, ajoute-t-il ,
dit plus 2 Tieu e toute Pélogquence humaine, chaque
soupir reant’it oat son intérieur. Alors elle nepeut s’em-
picher de sépéter 2 Dilectns meus mihi, et ego ¢fi. Mon bicn-
e ocLdomol of je suis & lui.

XX. Le cingri:tnr: moyen pour arriver a un degré
cminent de Pamour diviu, c’est In pridre. Nous somimes
dénuds de toul 3 mais si nous prions, nous possédons tout,
puisque Dicn 2 promis d’evaucer cenx qui le prient: Pe-
tite , et dabitur robis: Demandez, ol on vous donnera,
dit-il. (Matth. vir. 7.) Quelle plus grande marque d’affec-
ton un ami peut-il donoer & son ami que de lui dire:
Demande-mat cc que o voudras, et je te le donnerai,
C’est cependant co que le Seigneur ditd chacon de nous.
Dieu estle Seignearde toutes chases , il promet de donner
tout c¢ ¢qu’on Iui demandera ; si nous somnies pauvres,
¢’est par nere faute, ¢’est que nous ne tui demandons pas
les graces dont nous avons besoiu. Yoila pourquoi Vorai-
son mentale est néeessaive & tous, prisque hors de Porai-
son nous conunes embarrassés des soins de ce monde, nous
ne pensers qus forl pea & notre ame ; mais quand nous
falsons oraison, nous voyons les besoins que nous avons,
nous demiandons les grices et nons les obicnons.

XML Teute Ta vie des Saints a é1¢ une vie de pricrect
d'oraison; et tonles Jes griaces au moyen desquelles ils
sont parvenus @ lIa sainteté, ils les ont obtcnues par Ia



392 DE L AMOUR DIVIN.

pricre. Si nous voulons donc nous sauver et devenir des
saints , demcurons 2 la porte de Ja divine miséricorde ¢t
prions, demandons en auméne tout ce qui nous est né-
cessaire. Avons-nous besoin de 'humiliié, demandons-ta
¢t nous scrons humbles ; avons-nous besoin de la patience
dans les tribulations, demandons-la et nous scronspatiens;
désirons-nous I'amour divin, demanddns-lc ¢t nous 'ob-
tiendrons. Petite, et dabitur vobis Les promesses de Dicu
regoivent toujours leur cffet; car Jésus-Christ, pour nous
donner plus de confiance dans la priere, nous a promis
dc nous donncr loutes les grices que nous demandcrions
A soi pore cn son nom; CLson PLrc, Soil par amour pour
fui, soit 3 cause de ses mérites , nous accordera nos de-
mandes. Amen , amen, dico vebis : 8i quid peticritis patrem
innomine meo, dabitvobis. (Joan. xvi. 23.) Et quelqu’autre
part il dit: Je ferai tout ce que vous me demandcrez en
mon nom : 8i quid peticritis me in nomine meo , hoc fa-
ciam. (Joan. x1v. 14.) Cela cst certain , car il cst de loi que
Jésus-Christ élant le fils de Dieu, a autant de puissance
(ue son pere.,

XXII. Qu’une ame soil aussi froide envers Dicu que
vous le voudrez, si clle a la foi, je nc sais comment cllene
scra pas poussée & aimer Jésus-Christ, lorsqu’elle consi-
dérera, méme cn passant, ce que disent les Eeritures de
Ysmour ue Jésus-Christa eu pour nous dans sa passion et
dans le sacrcment de Pautel. 3’a1 dit, en parlant de la
passion ; Jl a pris sur lui nos langueurs, il a por(¢ toules
nos doulcurs : Vere languores nostros ipse tulit , et dolores
nostros ipse portavit. (Isat. Liir. 4.)Et dans le versetsuivant :
il a é1é blessé a cause de nos iniquités , il a &¢ brisé pour
nos crimes : Ipse aulem valneratus est prepler iniquitates
nostras, atiritus est propter scelera nostra. T est donc de foi



DE L’AMOUR DIVIN. 393

que Jésus-Christ a voulu souffrir toutes sortes de peines et
de souffrances pour nous cn délivrer, nous, & qui elles
élaient dévolucs. El ce sacrifice généreux, pourquoi I’a-t-il
fait, sice n’cst par amour pour nous? Christus dilexit
nos, et tradidit semetipsum pro nobis , dil S. Paul. (Eph.
V. 2.) Qui dilexit nos, dit S. Jean, ct lavit nos a peccatis
noslris i sanguine suo. (Apoc. 1. 5.) 1l nous a aimés ct
nous a lavés dans son sang de tous nos péchés. Quant &
Yeucharistie, Jésus lui-méme nous dit, torsqu’il institua :
Recevez etmangez, ceci est mon corps : Accipile et mandu-
cate, hoc est corpus meum. (I. Cor. x1. 24.) Et dans un
autre -endroit : Qui manducat meam carncm et bibit meum
sanguinem , in me manct, et cgo in illo. (Joan. vi. 55.)
Celui qui mange ma chair ct boit mon sang demeure en
moi ¢l je demenre en lui. Comment un homme qui a la
fot peut-il lire ou entendre ces paroles sans sc sentir
obligé d’aimer cc Rédempteur qui, apres avoir sacrifié sa
Vit el versé son sang pour Pamour de lai, lui a laissé en-
corc son corps dans le sacrement de lautcl, afin qu’il
nourrissc son ame ct qu’il s’unisse tout entier & lui dans
Ia sainte communion.

XXHI. Faisons encore une autre réflexion sur Ia pas-
sion de Iésus-Christ. Le Sauveur s¢ monlre sur une croix,
percé de clous ; il verse son sang el tombe dans I’agonie
au milicn des angoisscs de la mort. ¢ demnande mainte-
nant pourguot Jésus-Christ se montre-1-il & nos yeux dans
un ¢lat aussi digne de compassion ? Est-ce seulement afin
qucnouscu ayons compassion ? Non, ce n’cst pas sculement
pour compatir A ses souffrances, mais c’cst surtout pour
nous cxciter 3 Paimer qu’il s'est réduit & un élat aussi pi-
toyable. Nous avions chacun de nous un motf assez
suflisant pour I'zimer, puisqu’il nous a fait savoir qu’il

17,



394 DE L’AMOUR DIVIN.

nous aime de toutc éternilé : In charitate perpetua dilexi
te. (Jer. xxx1. 3.) Mais le Seigneur voyant que cela 1n’était
pas assez fort pour réveiller notre tiédeur, afin de nous
exciter 4 Vaimer comme il le désirait, il a voulu nous
montrer d’une manidre pralique et par des faits quel élait
Yamour qu’il nous portait, en nous faisant voir les plaies
qui 'ont fait mourir de douleur pour I'amour de nous,
et afin de nous faire comprendre par ses souffrances ¢gucl
est la tendresse el I'immensité de I'amour qu’il a pour
nous. C’est ce que S. Paul explique par ces mots : Dilexit
nos, et tradidit semelipsum pro nobis. (Ephes. v. 2)

18

Manitre de converser familierement avee Dieu.

Ce chapilre est copié d'un pelit ouvrage francais, et
augmenlté par Vauteur de quelques saintes pensées, d’af-
fections et de praliques.

I. Le saint homme Job était dans un profond &tonne-
ment quand il considérail que noire Dieu était tellement
appliqué 2 faire du bhien aux hommes que son coeur sem-~
blait n’éprouver d’autre désir que d’aimer et de se faire
aimer de I’homme; c’cst ainsi qu'il s’écriait en parlant
au Seigneur: Quid est homo , quiz magnificas eum? aqut
quid apponis erga ewm cor tuum ? (Job. vu. 17.) Cependant
on (omberait dans Yerrcur si 'on croyait que d’agir en-
vers Dieu avec confiance et familiarité ce serait manquer



DE L’AMOUR DITIN, 395

de respect 2 sn majesté infinie. Vous devez sans doule, &
ame dévote , respceter Dicu humblement el vous abaisser
en sa présence, ¢n vous ressouvenant surtout des ingrali-
tudes el des outrages dont vous l'avez abreuvé par le
passé ; mais cela ne doit pas vous empécher de traiter avec
Iui avec Yamour le plus tendre ct le plus confiant qu’il
vous soit possible. 1 est In majesté infinie , mais il est aussi
en méme wmps Ia bonté infinie et Tamour infini. Yous
avez en Dicu lo scigneur le plus sublime qui puisse exis~
ler, mais vous avez encore Pamant le plus ardent qu’il
puisse y avoir. Il ne se plaint pas, il se réjouit au contraire
de ce que vous traitez avee lut avec Ia confiance, la li-
berté et Ia tendresse avec laguclle les enfans se compor-
tent envers feurs moéres. Voyez comme il vous engage &
aller & ses pieds, voyez les caresses gu’tl vous promet :
Ad ubera porichiming, et super genua blundietur vobis : quo-
modo si cui mater blandiwtur, ita ego consolubor vos. (Isai.
rxvi.12. 13 )Comme unc mére sc plait & metire son enfant
sur ses genoux, & le nourrir, A le caresser, c’est avec la
méme lendresse que Dicu se plait & (rniter une ame qui
s’estdonnée & lui tout entidre el qui a mis cn lui touie son
espérance.

II. Penscz que vous n'avez ni ami, ni frére, ni pére,
ni mére, ni époux, ni amanl qui voas aime aulant que
votrc Dieu. La grice divine est ce grand (résor au moyen
duquel nous, «ui sommes de viles créatures et des escla-
ves, nous devenons les amis méme de notre Créaleur :
Infinitus cnim thesaurus est hominibus , quo qui usi sunt,
participes fucti sunt amiciticc Dei. (Sap. vii. 14.) Le Sau-
veur, pour augmcnler notre confiance dans celle inten-
tion, Exinanivit semetipsum, s’est annihilé cts’est humilié
jusqu’d se faire homme pour converser avec nous d'ung



396 DE L’AMOUR DIVIN.

manicre plus familicre : Cum heminibus conversatus est.
{Bar. n1. 38.) Il s’cst fait enfant , il s’est fait pauvre, cta
£1é jusqu’a permettire qu’on le crucifiit publiquement, 11
s’cst caché sous les apparences du pain, ofin de devenir no-
ire compagnon ¢l afinde s’unir plus intimement & nous :
Qui manducat meam carnem, et bibitmeum sanguinem, inme
manet, ¢t eqo i co. (Joan. vi. 55.) En un mot, il nous aime
iant gu’il semblc n’avoir d’autre amour que pour nous.
C’est pourquoi vous ne devez aimer que Dicu. Ainsi, vous
pouvez ct devez Tui dive : Mon bien-nimé est & moi clje
suis & lui : Dilecius meus mihi ¢t ego illi. (Cant. n. 416.)
Mon Dicu s’cst donné tould moi el moi je me donne tout
a lui ; il m’a choist pour -son bien-aimé, ¢l mos je le
choisis pour 'objet de mon amour : Dilectus meus candi-
dus et rubicundus, clectus cx millibus. (Cant. v. 10.)

HI. Dites-lui donc souvent : O Scigneur, pourquoi
m’aimez=vous tanl! Que de hienfaits dont vous m’avez
comblé! Vous oublicz les injures cue je vous ai faites!
Mais puisque vous m’avez (raité avec tant d’amour, el
quau lieu de m’cnvoyer en enfer, vous m’wvez fait tant
de grices, qui voudrzi-jc aimcr désormais, si ce n’cst
vous, & mon bicn, 6 mon (oul. O mon Dicu. si par le
Ppassé je vous ai offensé, ce qui m’afflige le plus, ce n’est
pas tant Ia peine que jai méritée gue le déplaisir que je
vous ai donné, & vons qui &les digne d’un amour infini,
Mass vous ne savez pas mépriser un cocur qui se repent et
qui s’humilie : Cor contritun ¢t humiliatum, Deus, non
despicies. (Ps. 1. 49.) Ah! maintenant je ne désire plus
rien dams cette vie ni dans autre que vous seul : Quid
mihi cstin caclo, ct ate quid volui super terram? Deus cor-
tlis mei , et pars mea Deus in@lernun. (Psaim.Lxxn.25. 26.)
Yous seul &les ct serez toujours 'unique maitre de mon


http://Psalm.Lxxii.25

DE L’AMOUR DIVIN. 39T

cocur, de ma volonté, vous, mon unique bien, mon para-
dis, mon cspérance, mon loul : Deus cordis mei, et pars mea
Deus in ternum.

IV. Pour augmenter notre confiance cn Dieu, souvenez-
vous souvent de 'amoureuse conduite qu’il a euc & votre
égard , et des moyens qu’il a pris pour vous faire sortir de
cetle vie désordonnée que vous menicz et vous détacher des
affections terrestres pour vous allirer & son amour, Oui,
craignez ct tremblesz en traitant avec peu de confiance
avee volre Dicu , maintenant que vous avez pris la résolu-
tion de I'aimer ct de lui plaire autant que vous le pour-
rez. La miséricorde qu’il vous a faite est un gage certain
de Pamour ¢u’il vous porte. La défiance des ames qu’il
aime ot dont il cst aimé déplait & Dicu. Ainsi, si vous
voulez plaire & son ceeur amoureux, faites-le dorénavant
avee le plus de confiance el le plus de tendresse que vons
pourrcz.

In manibus mets descripsi te : muri tui coram oculis meis
semper. (Isai. xuix. 46.) O ame chérie, dit le Seigneur,
pourquoi trembles-tu ? Pourquoi te défies-tu? J’ai deril ton
nom sur ma main, pour nc pas oublicr de te combler de
bienfaits. Craindrais-tz peut-cire quelque chose de la part
de tes cnnemis ? Mais sache que lc soin de ta défense cstsans
cesse devant mes yeux, el (que je ne puis pas Uoublier ! Clest
pourquoi David se réjouissait en disant & Dicu : Ut sculo
bonee voluntatis tuee coronasti nos. (Ps. v. 13.) Qui pourra
nous faire éprouver des pertes, si vous, & mon Dieu, vous
nous protégez de votre bonté et de volre amour, et si vous
nous cn entourez enticrement ? Ranimezsurtout volre con-
fiancc en pensant au don que Dieu vous a fail en vous
donnant Jésus~-Clrist : Sic Deus dilexit mundum, ut
filium swum wnigenitum daret. (Joan, ni. 16.) Comment,



398 DE L’AMOUR DIVIN.

s’Gerie I’ Apotre, pourrions-nous craindre queDicu ptit nous
refuscr quelcue bien, apres qu’il a daigné nous donner son
propre fils ? Pro nobis omnibus tradidit iltum : quomodo non
etiam cum illo omnia nobis donavit ? (Rom. viir, 52.)

V. Mes délices sont d’étre avee les enfans des hommes :
Delicicc mece, csse cum filiis hominum. (Prov. vin. 31.) Le
cocur de ’hommee est, pour ainsi dire, le paradis de Dicu.
Dicu vous atme ! Aimez-le donc. Ses délices sont d°étre avee
vous, ue les votres soient d'élee avee Jui, et de passer tout
le temps de votee vie avee ceux qui ont Pespérance de
passer ’éternité bienheurcuse dans son aimable compagnic,

V1. Prencz Phabitude de lui parler scul A scul fami-
liérement ol avee confiance €L amour, comme 3 volre ami
Ic plus cher que vous ayez ¢t qui vous chérit Ie plus. Si
¢’est une grande crreur, d’aprds ce que nous avons dit,
de traiter avec Dicu avee deéfiance, et de vouloir parailre
toujours cn sa présence comme un esclave timide ¢t hon-
teux , tremblant ¢i eraintif, devant son prince, ¢'est cus=
core une bien plus grande erreur de penser quce la converw
sation de Dicu soit pleine d’ennui ¢t d’amertume ; non,
non, cen’est pas vrai : Non habet amaritudinem conversatio
illins , nec twdium convicius illius. (Sap. vni. 16.) Deman-
dez-le aux ames (ui Faiment d’un amour sincére, ct
clles vous diront que duns les peines de lear vie, elles
n’ont pas d’autre cousolation que de converser amourcuse-
ment avee Dicu.

VII. On ne vous demande pas une application conti-
nuelle de votre espril qui vous fasse oublicr vos affaires ct
vos honnétes récrcéations. On n’exige qu’unc chesc, c’est
que, sansabuandonner vos occupations, vous fassiez pour
Dicu ce que vous failes dans loutes les occasions pour
CCUX (Ui YOus aiment el quc yous airncz,



TE L’AMOUR DIVIN. 399

VIII. Votre Dicu cst toujours auprds de vous el dans
vous-mdme, car c’cst en lui que nous avons la vic, lo
mouvement ¢l 1'éire : In ipso vivimus, movemur cf sumus.
(Act. xvir, 28.) On ne (rouve pas d’obstacle quand on veut
lui parler ; au contraire, Dicu ddésire que vous traiticz en
confianec avec lui. Parlez-lui done de vos affaires, de vos
projets, de vos peines, de vos craintes et de loul cc qui
vous appartient. Failes-le surtout, comme je Pai dit, avee
confiance, A cocur ouvert, car Dicu ne parle pas aux amces
(ui nc commencent pas; ct si Pame n'est pas accoulu-
mée & traiter avee Dieu, clle n'cntendra pas sa voix lors-
qu’il Tui parleras et cest ce dont le Scigneur se plaint :
Soror nestre parva est; quid fociemus sorori nostre in die
quando alloguenda est 2 (Cant. vui. 8.) Notre sceur cst en-
corc enfant dans Ja vic de mon amour, ue fcrons-nous
pour lui parler, si clle ne comprend pas? Dieu ne veut
¢tre regard¢é comme le Scigneur tout-puissant ct terrible
que lorsque nous méprisons sa grice ; mais, au contraire,
il veut étre traité comme Pami le phus affectionné, lorsque
nous Iumons : il veut alors que nous lul parlions sou-~
vent avee familiarité et sans servitude.

IX. Dicu, il cst vrai, doit &tre toujours respecté ; mais
lorsqu’il vous fait la grice de vous souffrir en sa présence,
ct qu’il désire que vous lui parlicz comme & un ami qui
vous aime par-dessus lout, dites-lui volre sentiment avee
liberté et avee confiance : Precoccupat, quise concupiscunt,
ut illis se prior ostendat. (Sap. vi. 14.) Il n’attend pas
que vous allicz & lut quand vous désirez son amour, il
vous prévient ¢l se présente & vous, portant avec lui les
remddes el les grices dont vous avez hesoin: il n'attend
qu’une chose , c’cst que vous lui parliez pour vous émoi-
gner qu'il cst tout proche et qu’il est prét & vous écouler ct



400 DE L’AMOUR DIVIN.

2 vous consoler : Et aures ejus in preces corum. (Psal.
xxxni. 16.)

X. Par son immensilé, Dicu sc¢ trouve partoul; mais il
y adenx parties principales dans sa demeure : I'une est le
cicl empyrée oitil estprésent par la gloire qu’il communi-
que aux bicnheurcux; Vautre est sur la terre, cl c’est
dans les ames humbles qui Paiment : Habitat cum con-
trito et humiliato spiritu. (Isa. Lvir. 415.) Notre Dicu habile
dans les hauteurs du ciel, mais il ne dédaigne pas de pas-
ser les jours ot les nuils avec scs serviteurs fideles dans
lcurs grottes ou leurs cellules, cb de leur faire part de ses
divines consolations, donl une senle surpasse toutes les
délices ue Je monde peul donner et que 'on ne désire
que lorsqu’on les gotile : Gustate et vidcte , quoniam suavis
est Domanus. (Ps. xxxm1. 9.)

X, Entie les amis du monde, il y a des heures ot
I’'on se voit, ct des heures ot P'on se sépare : mais entre
Dicu et vous, il 0’y aura jamais de moment e sépara-
tion, si vous le voulez: Quiesces , ct suavis eril somnus
tuns; Dominus eri tin latere tno. (Prov. ni. 24 el 26.) Vous
dormircz ¢t Dicu sera i vos colés et veillera sur vous : Con-
quiescam cum tlla, et erit allocutio cogitationis micee. (Sap.
vii. 9 ¢t 46.) Quand vous reposez , ilnc quilte pas le chevet
de votre lit et pense continucllement a vous, afin que,
forscque vous vous ¢veillez pendant la nuit, il vous parle
par scs inspirations et qu’il vecoive de vous quelqu’acie
d’amour, d’offrande ¢t d’actions de grices , pour mainte-
nir ainsi avee vous cl dans ces heures , sa douce ct aimable
conversation. Quelquefois il vous parlera aussi pendant le
sommeil ct vous fera entendre sa voix, afin qu’en vous
¢veillant vous fassiez ce qu’il vous aura dit : Per somnium
loquar ad illum, (Num. xi1. 6.)



DE L’AMOUR DIVIN. 401

XIl. Le matin, il est encore prés de vous pour enlen-
dre quelque parole d’affection ou de confiance, et pour
¢tre le déposilaire de vos premidres pensées et de toules les
ccuvres (ue vous promellez de faire pour lui plaire,
comme aussi de toutes les peines que vous lui offrez de
souffrir volontiers pour sa gloire ¢l son amour. Mais de
méme u’il ne manque jamais de se présenier & vous au
moment o vous vous ¢veillez, ne manquez pas de votie
coL¢ de jeter sur Iui un regard amoureux et de vous féli-
citer de ce qu’il n’cst pas ¢loigné de vous , comme il I'avait
¢é1¢ pendant un certain lemps a cause de vos péchés;
comme il vous aime et qu’il veut que vous I'aimiez, il
vous rappelle cn ce moment ce doux préceple : Diliges
Dominum tuum ex telo corde tuo. (Deul. vi. 5.)

XII. N’oubliez pas, comme la plupart des hommes,
de vous meltrc en la présence de Dieu. Parlez-lui le plus
souvent que vous pourrez , car le Seigneur ne s’en faligue
pas el ne dédaigne pas de nous écouter, comme font les
princes de la terre. Si vous I'aimez sincdrement, vous ne
scrcz pas en peine pour lui parler, Dites-lui, comme a un
amt , loules vos affaires et toul cc qui vous arrive. Ne le
considérez pas comme un prince altier qui ne veul Lraiter
quavee des grands el qui ne veul s’entretenir que de
choses grandioscs. Dicu se plait A s¢ rabaisser jusqu’a trai-
ler avec nous, el il aime que nous Jui communiguions
nos alfnires Ies plus minutieuses et les plus triviales méme.
11 vous aime lant el a lant de désir de vous posséder que
Yon dirait qu’il nesonge qu’d vous. Sans cesse appliqué &
vos inléréls, il semble ne conserver sa providence que
pour vous secourir, sa loule-puissance que pour vous aider,
sa muséricorde et sa bonté que pour avoir pitié de vous,
pour vous fairc du bien et pour gagner, & force de bicn-



402 DE L’AMOUR DIVIN.

veillance, volre confiance ¢t volre amour. Découvrez-lul
donc librement veuwe intéricur , et pricz-le de vous guider
et de vous cnseigner a faire sa volonté. Que tous vos dé-
sirs, que lous vos projets n’atent d’autre but gue de i
faire plaisir et decontenter son cocur divin : Revela Domino
viam tuam, (Psal. xxxv1.5.) et pete ab co ut vias tuas dirigat,
ct omnia constlia tua in ipso permancant. (Tols. wv. 20.)
XIV. Ne dites pas: Mais & quoi sert-il de découvrir
Dicu (ous nos besoins, st Tui-méme les voit et les connait
micux que moi? Qui, sans doutc, Dicu connail vos
besoins , mais il fait comme s’il ne les connaissait pas,
Iuissant les choses dont vous ne lui parlez pas et pour
lesquelles vous ne cherchez pas de sccours. Notre Sauveur
savail bicn que Lazare élait mort, mais il ue montra qu’il
le savait que lorsque Madeleine le lui dit, et alors il Ia
consola, cn lui annongant Ia résurrection de son freve.
XV. Ainsi, lorsque vous &tes affligé de quelque infir-
mité, de quelque tentation, de quelque persécution, de
loute autre peine, hatez-vous d’aller le pricr, ct il vous
prétera sccours de sa main, 11 vous suffira de lui présen-
ter vos (ribulations en lui disant : Vide, Domine, quo-
niam tribuler. Alors il ne manquera pas de vous consoler
ou (u moins de vous donner Ia force de souffriv ees pei-
nes avee patience; et il vous en reviendra plus de bicn que
s'1l vous en avail délivré. Communiquez-lui toutes les pen-
sées de crainte et de tristesse rqui vous tourmentent, ctdiies-
lui : O mon Dicu, cest en vous qu'est toute mon cspcé-
rance, je vous offre celle tribulation ot je me résigne i votre
voloulé! mais ayez piti¢ de moi , et délivrez-moti de ces pei-
nes, ou domnez-moi fa force de les supporter. Dicu tiendra
Ia promesse qu’il a faite dans PEvangile d tous les affligés
de consoler et de guérir tous ceux qui recourent i lui :



DE L’AMOUR DIVIN. 403

Venite ad me omnes, qui laboratis ct oncrati estis, el ego
reficiam vos. (Matth. u. 28.)

XVI. Dieu ne s'irrilcra pas si dans volre désolation
vous allez vers vos amis pour trouver un soulagement;
mais il veul que vous ayez principalement recours X
Jui. Mais lorsque les eréatures ne peuvent pas consoler
votre cocur, allez & votre Créateur, ct dites-lui : Scigneur,
les hommes n’ont que des paroles, verbosi amici mei; ils
ne peuvent pas me consoler ¢t je ne veux plus de lewrs
consolations. Vous &les toule mon espérance cl loul mon
amour; je ne veux ¢tre consolé que par vous , cl mascule
consolation sera de faire cn cetie occasion cc (ui vous
plaira le plus : me voici prét & souflrir cette peine pendant
toutc ma vic ¢t pendant toute P'élernité, si cela vous plait
ainsi; mais vous, aidez-moi.

XVII. Ne craignez pas qu’il sc¢ dégotite si quclquefois
aussi vous vous plaignez avec douccur, en lui disant : Ut
quid , Domine , recessisti longe? Scigneur, vous savez que
jc vous aime ¢l que je nc désire que volre amour; par
charité, sccourcz-moi, nc ni’abandonnez pas. Et si la
peine dure trop long-lemps et qu’clle yous attriste, unis-
scz vos cris a ccux de Jésus affligé ¢l mourant sur une
croix, et dites-lui en Jui demandant pitié : Deus, Deus
meus, ut quid dereliquisti me? (Matth. xxvu. 46.) Mais
qu’elle nc vous serve qu’a vous humilier davantage, en
pensant que celut qui a offensé ne mdérite pas de consola-
tion ; clL pour micux raviver votre confiance, ¢n songeant
que Dicu ne fait el ne permet rien que pour volre bien ¢
Omnia cooperantur in bonum, (Rom. v, 28.) dilcs avee
courage, quand vous avez éprouvé dela confusion ou de la
mdfiance : Dominus illuminatio mea et salus mea, quem
timcbo ? (Ps. xxvi, 1.) Scigneur, ¢’cst vous qui devez m’é-



ADQAR DE L’AMOUR DIVIN.

clairer, ¢’est vous qui devez me sauver, je me confic en
vous; mon espérance nc sera pas {rompée : In te, Do~
mine, speravi, non confundar in wternum. (Ps. xxx. 2.)
Tranquillisez-vous cn pensant qu’il n’y a personne qui
ait mis sn confiance en Dieun ct qui sc soit perdu : Nullus
speravit in Domino, et confusus est. (Eccli. 11.14.) Songez
que volre Dieu vous aime plus que vous ne pouvez Iai-
mer vous-méme. Que craignez-vous ? David sc consolait
en disant : Dominus sollicitus est mei. (Ps. xxxix. 18.)
Ditos-lui donc : Scigneur, je m’abandonne dans vos bras,
je ne veux penser qu’d vous aimer ¢l A vous plaire; me
voici prét & faire cc que vous entendrez. Non-seulement
vous désircz mon bicn, mais vous élcs encore inquict de
mon honhecur; vous prencz soin de mon salut. Je me
¥Cpose ¢l je me reposcrail sur vous , puisgue vous voulez
{ue je melic en vous toute mon cspérance : In pace in
wdipsum dormiam ct requicscam. Quoniam tu, Domine, sin-
qulnriter in spe constituisti me. (Ps.1v. 9. 10.)

XVIII. Sentite de Domino in bonitate. (Sap. 1. 1.) Clest
ainsi que le Sage nous cxhorte & avoir plus de confiance
dans la divine miséricorde que de crainte de la justice
divine; car Dieu cst infiniment plus porté & faire du bien
qu'd punir, comme dit S. Jacques (Episi. 1. 15.) Su-
percxaltat autem misericordia judicium. Ei 'apotire S. Picrre
nous dit que lorsque nous craignons pour nos inléréts
temporels et ¢ternels, nous devons-nous abandonner i la
boni¢ de notre Dicu, qui a le soin de notresalul : Omnem
sollicitudinem vestram projicientes in eum , quoniam ipsi cura
estde vobis. Oh! qu’il est bien Ie titre que David donne &
ce propos au Scigneur, lorsgu’il dit que notre Dicu cst le
Dicu qui n’a d’autresoin que de nons sauver : Deus noster,
Deus salvos faciendi. (Ps. nxvir. 21.) Ce qui signific, dit



DE L’AMOUR DIVIN. 405

Bellarmin, que ce que fait le Seigneur, ce n’cst pas de
condamncer, mais ¢’cst de sauver; cl puisqu’il menace de
sa disgrice ceux qui le méprisent, 1l promel scs miséri-
cordes & ccux qui le craignent , comme e chantait Marie :
Et misericordia ejus timentibus eum. Jc vous cile lous cos
passages de I'Eeriture, 6 ame dévote, afin que, Jorsque
vous penscrcz si vous devez &lre sauvée ou si vous Cles
prédestinée, vous ranimiez votre courage au moyen des
promesses que le Seigneur vous a [aites, si vous Cles ré-
soluc 2 l¢ servir ct & aimer comme il le demande, en
vous souvenant du désir' qqu’il a de vous sauver.

XIX. Quand vous rccevrez quelque satisfaction, ne
faites pas comme certaines ames infideles et ingrates, qui
ont recours a Diecu dans la tribulation, ¢t qui Poublient
et Pabandonnent dans la prospérité. Usez & son égard de
cette fidclité dont vous useriez & I'égard d’un ami gui vous
aime ¢t qui s¢ réjouit de votre bonheur. Allez aussitor lui
communigquer votre joie, louez-le, remerciez-le, el recon-
naissez qu'clle vous vient de sa main comme un don
gratuit; felicitez-vous de votre bonheur, parce qu’il vous
arrive par la voloni¢ de Dicu ; en un mot, ne vous con-
solez et ne¢ vous réjouissez qu’en lui : Exultabo in Deo Jesu
meo, (Hlabac. xi1. 48.) qui bona tribuit mihi. (Psal. xu1. 6.)
Diles-lui : O mon Jésus, je vous bénis ct je vous bénirni
toujours pour loutes les graces que vous m’avez faites, quand
je mcrilerais, au lieu de vos faveurs, mille chitimens pour
les outrages que j’avais commis envers vous. Diles-laiavee
Pépouse sacrée : Omniu poma nove et vetera scrvavi tibi,
dilecte mi. (Cant. vir. 13.) Scigneur, je vous remercie, je
conserve l¢ souvenir de vos bienfails passés et présens,
pour vous cn rendre ’honncur et la gloire pendant toute
Vétermté,



406 DE I’AMOUR DIVIN.

XX. Mais, si vous aimez voltre Dicu, vous devez plus
vous réjouir de son honheur que du votre : quand on
aime un ami, on sc réjouit de son bonheur plus ue du
sien propre. Consolez-vous donc en pensant (ue votre
Dicu cst infiniment heureux; dites-lui souvent : Seigneur
bicn-aimé, je me réjouis plus de votre bonbeur que du
micn, carje vous aime plus que moi-méme.

XXI. Un autre trait de confiance qui plait extréme-
ment & Dicu, ¢’est dene pas rougir aussilol (ue vous aves
commis unc faule, d’aller vous jeter & ses pieds ct de lui
demander pardon. Pensez que Dicu est tellement porté a
pardonner aux pécheurs qu’il gémit sur leur ruine lors-
qu’ils s’¢loignent de lui et quils vivent dans Jamortde la
grice. Alors il leur exicavee 'accentde Pamour : Quure mo-
riemini, domus Israel? Convertimini et vivite. (Ezech. xvii,
51. 52.) Et pourquoi mourricz-vous, 6 maison d’Isragl?
Convertissez-vous ¢t vivez, Il promet de bien accucilhr
I'ame qui I'a abandonné aussitot qu’clle retournera dans
ses bras : Convertimini , et convertur ad vos. (Ezech. XxxvI.
9.) Converlissez-vous cl je me converlirai vers vous. Oh!
si les pécheurs savaient avee quelle bonté le Seigneur at-
tend pour les pardonner : Expectat Dominus ut misercafur
vesiri. (Jsa. xxx. 18.) Oh! s’ils comprenaient le désir
gu’il a, non de les chidier, mais de les voir convertis,
afin de les embrasser et de les presser sur son cocur ! H
leur dit : Vivo ego, dicit Dominus Deus; nolo mortem tm-
pii, sed ut convertatur impius ¢ via sua et vival, (Ezcch.,
xxxnr. 11.) Jevis, ditle Seigneur Dicu, je nc veux pas la
mort de 1'impic, mais je veux que 'impie se convertisse
de scs voics, ot qu’il vive. Puis il ajoute: Ei venite, et
arquite me , dicit Dominus: si fucrint peccala vesira ul cocci=
num, quasi nix dealbabuntur. (Isa. 1. 48.) C'est comme



DE L’AMOUR DIVIN. 407
s'il disait 1 Pécheurs, repentez-vous de m’avoir offensé,
el puis venez 3 moi; si je ne vous pardonne pas, arguite
me, faites-moi des reproches et traitez-moi dinfidele.
Mais non, je ue vous manquerai pas de parole, si vous
vencz, Sachez que quand bicn méme vos conscicnees se-
raicnt noires comme la semence du carmin , je les ren~
drai blanchies comme fa neige.

XXIil. Enfin, iladit que lorsqu'une ame se rcpent de
Pavoir oficnsé, il oublic tous ses péchés : Omnium inigui-
fatum cjus non recordabor. (Ezech. xvur. 22.) Dés que vous
manquez a quclque chose, élevez les yeux vers Dieu,
faites un acle d’amour, avouez volre faute et espérez-en le
pardon, ¢n lui disant : Secigneur, cclui que vous aimez
¢st malade : Ecce quenm ainas infirmatir! Ce coeur que vous
aimez st couvert de plaics : Sana animam meam, quia pec-
cavi tibi. Vous allez chercher le pécheur repentant, ch
bicn ! ¢ voici & vos piedsun qui vous cherche; il a commis
le m2), gu’y a-t-il & faire maintenant? Vous ne voulez pas
ue je désespére méme apres gue j'ai péehé; vous voulez
mon bouheur, el moi je vous aime de loul mon ceeur, je
me rcpens du déplaisir que je vous ai donné, je me pro-
puse de ne plus le faire, vous qui ¢tes ce Dieu plein de
douceur et de bonté : Suavis et mitis, et copiosus in miseri-
cordia. Pardonnez-mot ; {ailes-moi entendre la parole que
vous adressites a Madcleine : Tes péchiés te sont remis :
Remittuntur tibi peccata tua. El donncz-moi la force de
vous ¢ire fidele & Pavenir.

ARII. Jetez surtout alors un regard sur Jésus cruci-
{i¢ »fin de ne pas vous décourager ; offrez au Pére élernel
fes macrites de son fils et cspérez votre pardon avec con-
finnee, puisque pour vous pardonner il n’a pas épargcé
soi propre dils : proprio filio suo non peperct, Dites-lui:



A08 DE L’AMOUR DIVIN.

Respice in faciem Christi tui. O mon Dicu, regardes votre
fils mort pour moi, ct pardonnez-moi pour Pamour dc
lui. Souvenez-vous , 6 ame dévote, de cel avis que don-
nent généralement tous les maitres de la vie spirituclle:
revenez & Dicu aussitdt aprés votre mfidélité, quand vous
en commellricz cent par jour , cl tranquilliscz-vous apres
volre chule, lorsque vous aurez eu rccowrs au Seigneur,
comme je vous l'ai déja dil; car si volre ame cst décou-
ragée et troublée par Ia faute qu’elle a commisc, bientot
vous ne converserez plus avee Dicu, vous n’aurcz plus de
confiance, el le désir d’aimer Dicu diminuera, et vous
ferez pen de progres dans le chemin du Seigneur. Si au
contrairc, vous recourcz a Dieu, si vous lui demandez
pardon ct que vous lui promettiez de vous corriger , vos
chulcs vous serviront encore & faire plus de progrés dans
Pamour de Dieu. Parmi les amis qui s’aiment de cocur,
il n’est pas rare de voir que quand Y'un a quelque tort
envers Pauatre, et qu’il en est faché jusqu’a lui en deman-
der pardon , leur amiti¢ sc resserre ensuite plus ¢iroite-
ment. Faites donc ainsi, faites que vos fautes vous ser-
venl A vous unir de plus en plus avec votre Dicu.

XXIV. Quand vous aurcz un doule, quel qu’il soit, pour
vous ou pour un autre, faites comme les amis fid¢les qui
sc consul lent sur tout ce qu’ils entreprenncent : n¢ manqgue,
pas de confiarice , demandez-la & Dieu, ct priez-le de vous
éclairer afin de vous faire prendre la résolution qui cstle
micux selon son gré. Da verbum in ore meo, et in corde
meo consilium. (Judith. x, 18.) Scigneur, dites-moi ce que
vous voulez que je fassc , ou que je téponde, ct je le [e-
vai. Loquere, Domine, quia audit servus tuus.

XXV. Recommancez-lui non-sculement vos besoins,
mius encore ccux des aulres, Dicu se plait & voir que vous



DE L’AMOUR DIVIN. 409

oublicz vos propres intéréts pour lui parler des grandeurs
de sa gloire, des miséres des autres ct surtout de ceux qui
sont dans les tribulations, qui gémissent, des ames qui
sont dans l¢ purgatoire ct soupirent aprés sa présence,
des pécheurs qui vivent privés de Ia gace; dites surtout
pour ccux-ci : Seigneur, vous &les si aimable, vous mé-
rilez un amour infini, et comment supportez-vous de
voir tant d’ames dans le monde auxquelles vous dispen-
gez lant de biens, ct qui cependant ne veulent pas vous
connaitre, ne veulent pas vous aimer, vous offensent et
vous méprisent 2 Ah! mon Dieu, faites-vous connaitre ct
failes-vous aimer : Sanctificctur nomen tuum, adveniat reg-
num tuum. Que voire nom soit adoré el aimé, que volre
amour régne dans tous les cocurs. Ah! ne permettez pas
quc je me relirc sans m’avoir accordé quelque grice pour
ces ames malheureuses pour lesquelles je vous pric.
XXVI. On dit que dans le purgatoire il y a une peine
particuli¢re appelée peine de langueur pour ccs ames qui
en cetle vie ont peu désiré Ic ciel ; et ¢’est avee toule rai-
son , car ¢’cst cstimer bien peu le royaume élernel que le
Rédempleur nous a mérilé par sa mort, que de n’avoir
pas un grand désir pour lui. Aussi n’oubliez pas , 6 ame
dévotc, de soupirer souvent aprés le paradis, en disant
a votre Dicu que le moindre retard, avant de pouvoir le
wir ¢t 'aimer face 4 face, vous semble plus long que
mille années, Soupirez apris votre sortic de cet exil et
de ce lieu de péchés el de dangers, ou vous risquez de
perdre la grice, pour arriver & cctte patrie d’amour ou
vous l'aimerez de toutes vos forces ; dites-lui souvent =
Seigncur, tant que je vis sur celle terre, je cours le pé-
ril de vous abandonner et dec perdre votre amour. Mais en
quittant cette vie ou je vous offense, je pourrai vous aiv
11, 18



410 PE L’AMOUR DIVIN,

mer de tonle mon ame ¢t m'unic & vons sans crainte de
vous perdre davaniage ! Glest apras cela que soupirait
Sainte Thértsc; aussi elle se r¢jouissait quand clle enten-
dait sonmer Phorloge, en pensant g elle avait passé une
heure de sa vie et une heure de danger de moins & cou-
rir de perdre Dieu ; aussi désirait-clie tellement Ia mort
alin de jouir de Dieu, qu’elic se mourait du désir de
mourir , et clle en composa cet hymne amourcux qui
commenece par ¢cs mols : « Je me meurs du vegretl de ne
¢ POHYOIT MOUTEE, »

AXVIL En semme , si vous voulez plaive au coenr ai-
mant de volre Dicu, tachez de couverser avee lui Ie plus
souvenl (ue vous pourrez, el avece lowde confianee; car il
ne dédaignera pas de vous répondre et de parler avee vous.
Il ne se fera pas entendre & vous au moyen de voix sen-
sibles , mais avee une voix inlelligible & voire cocur , Jors-
que vous vous délacherez des eréatures pour parler seul
a scul avee Dicu. Ducam cam. in solitudinem, et ibi loquar
ad cor ¢jus. (Os. 1. 14.) U vous parlera alors par 'inspi-
ration, par les lumicres mtéricures , ¢n vous montrant sn
bonté, en faisant gottera votre cocur des suavités ineffables;
vous donnantdessignes de pardon, des gages depaix, I'es-
perance du paradis, des joies intérieures, les douceurs de fa
grace, en vous embrassant amourcusenicind; en un mot, i
vous parlera avee celle voix d’amour que les ames qui
Paiment et qui ne chiercheni que lui, entendent toujours.

AXVHE, Enfin, pour vous rappeler ee que nous avons
dit plas haut, je veux vous indiquer une pratique de dé-
votion au moyen de laquelle vous ferez toutes vos ac-
dons de manicee & plaire & Dien. Le matio, en vous e-
vanl, que votee premicre pensée soit d’élever votre coeur
a Dicu et de lui offrir lout ce que vous {erez et soullrivez



DE L’AMOUR DIVIN. 411

dans la journée, en le priant de vous aider de sa grice.
Ensuite, faites tous les autres acles du chrétien , des acles
de remercicment ot d’'amour, de pidté et de résolution.
Faites le bon propos de vivre ce jour comme si ¢’¢tait le
dernier de votre vie. Le bienbeurcux Taulére enscigne &
fairc le matin unc conversation avee Dicu: c’cst que toutes
les fois (que vons ferez certains signes, comme par exemple,
lorsque vous meitrez la main sur le coeur, ou que vous
¢leverez Ies yeux vers e ciel ou vers le crucifix , vous
aycz l'intention de faire un acte d’amour, de désir de
Ie voir aim¢ de tous, d’offrande de vous-méme. Aprés
donc que vous aurez fait ccs acles, (ue vous aurez mis
volre mne sous la protection de Jésus cl de Marie, ct gue
vous aurcz pri¢ le Pere éternel de vous garder pendant ce
jour par Pamour dc Jésus ¢t de Maric. Tachez avant loute
autre chose de faire votre oraison ou voltre méditation pen-
dant une demi-heurc; choisissez de préférence les dou-
curs et les mépris que Jésus-Clirist a souffer(s dans sa pas-
sion, ¢’est Ja le sujet le plus cher aux ames vraiment ai-
mantes, celui qui les enflamme le plus de 'amour di-
vin. Surloutl ayez cncore trois dévotions, si vous voulez
avancer dans Ia vie spirituelle, la dévotion & Ia passion
de Jésus-Chirist , au saint sacrement ot & Marie. Apréslo-
raison , attachez-vous beaucoup a faire souvent des actes
de contrition , d’amour de Dicu , d’offrande de vous-ménic.
Le révérend pére Charles Caraffa disait qu’an acte fervent
d'amour de Dicu fait le matin pendant Poraison , sert &
wainlenir ame dans loute son ardeur pendant toute I
journde.
XXIX. Aprés ves autres actions de pidté, vos confrs-
sions, vos communions, oflice, quand vous passez vo-
tre temps & des occupations extéricures d’élude , de tra-



A2 DE L’AMOUR DIVIN.

vail ¢t d’autres affaires qui concernent votre état, n’ou-
blicz pas au commencement de chaque action offrande
a Dicu en Jui demandant Ia grice dela faire sans défaat.
Ne mangquez pas de vous retiver dans la solitude de votre
coeur pour vous unir & Dicu , comme l¢ pratiquait sainte
Catherine de Sienne; cn un mot, loulce que vous faites,
qque ce soit avee Dicu et pour Dicu. En sortant de votre
chambre ou de volre maison ¢t ¢n y retournant , recom-
mandez-vous & Marie par un Ave Maria, Enallant 3 table,
offvez & Dicu lout Ie plaisir ou le dégoiit que vous éprou-
verez en buvant ou en mangeant, cl remercicz-le enfin
en lui disaml: Scigneur, quel bien ne faites-vous pas &
cclui (qui vous a offensé. -Pendant Ia journée, failes une
lecture spirituclle, une visite au sainlt sacrement ct & Ma-
ric ; le soir, récilez le rosaire , failes 'examen dc con-
science avee les acles chrétiens de foi, d’espérance, d’a~
mour, de conlrition, d¢ bon propos; prenez la résolution
de recevoir pendant votre vic el & yolre mort les sacre-
mens de 'Eglise avec Uintention, les indulgences qui y
sont altachées. En vous mettant au lil, penscz qque vous
devriez étre dans le feu dePenfer, el reposcz cnsuile dans
lcs bras du crucifix, cn disant : In pace in idipsiumn dor-
miam ¢t requicscam.

XXX. Je¢ crois utile de vous indiquer cn pea de mols
quelles sont les principales indulgences attachées aux di-
verses pricres cb aux acles de dévotion. Aussi, dés le
malin, ayez I'intention de gagucr toules les indulgences
¢ue vous pourrcz pendant le jour. IT'y a chaque jour sept
ans d’indulgence pour celui qui fait des actes théologaux
de foi, d’espérance ct de charité; quand on les continue
pendant un mois , on gagne unc indulgence pleni¢re ap-
plicable aux ames du purgatoire et a soi-méme in griiculo



DE L’AMOUR DIVIN. 413

mortis. Ayez cncore intention de gagner celles qui sont
attachiées au rosairc et aux chapelets bénis, a FAngelus,
récité trois fois le jour, aux litanies de Ia Vierge, au Salve
Regina, & U'Ave Maria, au Gloria Patri; 2 ccs mots : Bénie
soit In (rés-sainte, immaculéc el trds-purc conception de
Ja vierge Marie 3 comnic & ccux-ci : Sacré soil & jamais Je
saint sacrement de Pautel, 3 la récitation de Poraison
Animn Christi, quand on incline la et au Gloria Patri et
au saint nom de Jésus et de Marie; quand on cntend la
messe ou que Von fait Poraison mentale pendant une
demi-heure. Cette dernidre indulgence, qui est particlle,
devient plénicre quand on fail oraison pendant un mois
et que P'on sc confesse ct que 'on communie ; quand on
fait Ia génuflexion devant le saint sacrement ; quand on
baisc In croix : aycz toujours I'inlention de gagner lcs in-
dulgenccs qui sont attachées A toules ces picuses pratiques.

XXXI. Afin que vous puissiez vous recueillir et vous
unir avec Dicu dans cetic vie, autant que possible, (a-~
chez, dans toutcs les choses que vous faitcs ou que vous
cntendez, d’élever votre cocur vers Dicu et de jeter un re-
gard sur I’élernilé : par exemple, lorsque vous voyez une
liqueur qui déecoule, pensez que volre vie s’écounle ainsi,
¢t que vous vous approchez de la mort; quand vous
voycz une lampe qui s’éleint, faute d’huile, pensez que
¢’csl ainsi qu’un jour votre vie finira; quand vous aper-
cevez des tombeaux ou des cadavres, songez que clest
ainsi que vous deviendrez ; quand vous voyez les grands
de ectte terre se réjonir de leurs dignités ou des richesses,
gémissez de leur folie, ct diics : Dieu me suffit : Hi in
curribus et hi in equis : nos autem in nomine Domini. (Ps.
xix. 8.) Qu'ils se glorifient dans Ia vanité, pour mot, jc ne
veux me glorifier que dans la grice de Dieu et dans son



A14 DE L'AMOUR DIVIN.

amour. Lorsque vous voyez des obséques porapeuscs, des
tombeaux magnifiques ¢levés en ’honneur de quelques
grands seigneurs, dites : §’ils sort damnés, 3 quoi leur
sert tout cela? Quand vous voyez la mer tranquille ou
agitée, considérez Ia différence qu’il y a entre unc ame
cn élat de grice ou de disgrice avee Dicu ; quand vous
voyez un arbre scc, songez & unc ame qui vit sans Dicu
el qui n’cst honne qu’d &tre jetée au feu. Si vous voyez
un grand criminel, tremblez de honte ¢t de crainte de-
vant son juge, devant son pére ou devanl son supéricur ;
considérez uelle sera la crainte du pécheur lorsqu’il pa-
raitra devant Jésus-Christ, son souverain juge. Quand il
lonne ct que vous ¢prouvez de la crainle, pensez & celle
qu’éprouvent les damnés en entendant continucllement,
dans l'enfer, les tonnerres de la colére divine. Si vous
enlendez un condamné & mort s’affliger en disant : I n’y
a donc plus de reméde & ma mort! considérez quel secra
le désespoir d’'unc ame qui sera condamndée & 1'enfer,
lorsqu’elle dira : Tl n’y a donc plus de remede 3 ma ruine
¢ternclle.

XXXII. Quand vous jelez un coup d’eeil sur les cam-
pagunes, sur la mer, sur les fleurs, sur les fruits, ct que
vous ¢prouvez un plaisir cn les sentant ou en les voyant,
dites : Quelles sont belles ces créatures (ue Dieu a créées
pour moi sur cette terre, afin quejel’aime, et qu’clles sont
encore bien plus douces les délices qu’il me réservedans le
paxadis ! Sainte Thérese disait, en admirant les collines ou
les vallons, que tout cela lui rappelait son ingratitude en-
vers Dicu. L'abbé de Rancé ,fondatcur de la Trappe, disait
quc toutes ces créaiures lui imposaicnt Pobligation d’aimer
Dicu. C'est encore ce que disait S. Augustin, quand il s’¢é-
criait = Geelum et terra et omnia mihi dicunt ut ament te.



DE L’AMOUR DIVIN. 415
On raconte de ce pere, qu’ayant rencontrd dans les champs
des fleurs ot de Pherbe, il les frappait avec une baguette,
en disant : Taiscz-vous, ne me reprochez pas mon ingra-
titude cnvers Nicw ; ju vous ai enlenducs , taisez-vous, ¢’est
asscz. Quand Sainte Madeleine de Pazzi tenait dans sa
main un fruit ou une flear, clle se sentait enfliunmdée d’a-
mour, ¢t s’écriait : Mon Dicu a pensé de toute cternité 3
créer ce fruit et ceite fleur, pour me donner une marque
de Pamour qu’tl me porte.

XXXHI. Quand vous voyez les flears et Jes ruisscaux,
pensez que de méme que les caux courent vers In mer et
ne tarissenl jamais, de méme aussi vous devez toujours
couriy aprés Dien, qui esl volre unigue bien. Quand il
vous arrive d’¢lre trainé par des chevaux, dites : Ces
animaunx innocens se faliguent pour me servir, cl moi,
quelle peine est-ce que je prends pour scrvir Dien et pour
lui plaire? Quand vous voyez un petit chien qui pour un
pelit morceau de pain reste fidtle & son mailre, pensez
combien plus vous devez &tre fidele & Dicu (ui vous &
Créé, qui vous conserve, qui veille sur vous et vous com-
ble de bienfaits. Quand vous entendez le chant des oi-
scaux, dites : O mon ame, cnlends comme ces pelils
oiscaux lonent leur Crcareur, et toi, que fais-tu? Mais
vous alors, loucz Dicu par des actes d’amour. Quand, au
contraire, vous entendez le chant du coq, 1appelez-vous
que, comme Pierre, il a ¢¢ un emps ofi vous avez renié
Dicu; renouvelez alors vos lavmes el vos gémissemens.
Quand vous voyez Ia maison et Ie licu ot vous avez pé-
ché, tournez-vous vers Dicu, ot dites-lui : Delicta juventu-
tis mew cb ignorantias mcas ne memineris, Domine,
Seigneur, oubliez les péchés de ma jeunesse et mes
ignorances.



416 DE L’AMOUR DIVIN.

XXXIV. Quand vous voyez les vallées, considerez que
comme ¢lles sont fertiles, parce qu’elles sont arrosées par
les caux qui descendent des montagnes, de méme les
grices du cicl descendent sur les humbles, et abandonnent
Ics superbes. Quand vous voyez une belle église,, songez
a la beauté d’une ame en grice, car c’cst 1a le vrai temple
de Dieu. Quand vous voyecz la mer, songez & I'immen-
sité ¢t 3 la grandeur de Dicu. Quand vous voycz du feu,
une lampe, un cierge allumé, dites : Depuis combien
de temps ne mérilerais-je pas de braler dans l'enfer?
IMAis puisque Vvous ne m’y avez pas jelé vous-mime,
Scigneur, faites que mon cocur britie pour vous mainte-
nant comme ce bois ¢t cc cierge. Quand vous voyez le
cicl éloilc, dites avec S. André d’Avcllin : O mes pieds,
un jour vous foulercz ces Cloiles,

XXXV. Pour vous rappeler ensuite plus souvent les mys-
ttres d’amour de notre Sauveur, quand vous voyez du foin,
des criches , des grotics, souvenez-vous de 'cafant Jésus
dans I'étable de Bethléem. Quand vous voyez des ciseaux,
des martcaux, des scics , souvencz-vous de Jésus travail-
lant comme simple ouvrier dans un atclier de Nazareth.
Si vous apercevez des cordes, des épines, des clous, du
bois, songez aux douleurs et & la mort de notre Ré~
dempleur. Lorsque S. Frangois d’Assisc voyait un agneau,
il gémissail aussitot el s'deriait : Le Seigncur a ¢(¢ mis 3
mort pour mol comme un agncau. Quand vous aper-
cevez des aulels, des calices, des paténes, songez i I’a-
mour quc Jésus 2 cu pour nous, cn s¢ donnant & nous
dans le sacrement de ’cucharistic.

XXXVI. Pendant le jour, offtez~vous souvent & Dieu
comme faisail sainic Thérése en s'¢eriant: Scigneur , me
voici, faites de moi ce qu’il vous plaira, dites moi ce



DE L’AMOUR DIVIN, 417

que vous voulez que je fasse pour vous, car je veux le
fairc. Répétez ensuile, le plus souvent que vous pourrez,
des actes d’amour de Dieu. La méme sainte disait, que
les actes d’amour sont Je bois qui conserve dans notre
cocur le feu du saint amour. La vénérable sceur Séra-
phine de Carpi, pensant un jour & cc que la mule du
monastére ne pouvait pas aimer Dicu, plaignait son sort.
Pauvre béle, disait-clle, tu ne sais, nt De peux almer
Dicu. La mule aussitot sc mit 3 gémir, cl des grosses
Jarmes tombérent de ses yeox. Ainsi, Jorsque vous ver-
rez. un animal qui ne peut nt connaitre, ni anner Dieu,
tichez de faire alors un plus grand nombre d’actes d’a-
mour, vous ¢ui pouvez Iaimer. Quand vous tombez
dans quelque faute , humiliez-vous aussitot, et tachez de
vous cn retiver par un acte d’amour plus fervent. Quaund
quelque chose de faichcux vous arrive, ofirez 3 Dieu votre
peine, en vous conformant & sa sainic volonté; appliquez-
vous A répéler loujours ces paroles : C'est ainsi quc vous
le voulez, 6 mon Dicu, c’cst ainsi que je e veux. Les acles
de résignation sont les acles d’amour que Dieu aime le
plus, et qui plaisent le plus & son ceeur,

XXXVIL. Lorsque vous devez prendre une résolution
quclconque, ou donner un conseil important, recomman-
dez-vous d’abord 2 Dicu, puis opérez ou répondez. Ré-
pétez le plus souvent que vous pourrez pendant le jour
celtc pricre : Deus, in adjutorium meum intende, comme
faisait Sainte Rose de Lima : Aidez-moi, Scigneur, ne m’a-
bandonnes pas entre mes mains. Knsuite tournez-vous sou-
vent vers Pimage du crucifix ou de Ia Vierge, surlout
pendant les tentations. Dicu étant la bonté infinic, désire
nous communicuer ses grices. Le vénérable pére Alphonse
Alvarcz vit un jour notre Sauveur les mains pleines de

18.



A18 DE L’AMOUR DIVIN.

grices et cherchant & les répandre; mais Dicu veul que
nous les demandions : Petite et accipictis, autrement il re-
tire In main, tandis qu’il 'ouvre a ceux qui I'invoquent.
Qucl cst celui, dit PEcclésiastique, qui a cu recours 2 Dicu
el dont les vocux ont ¢lé méprisés ? Quis invocavit cum et
despexit illum. (11. 12.) David a dit que le Scigneur a
pour ccux qui linvoquent, non pas de la miséricorde
simplement, mais unc grande miscricorde. Quondam tu,
Domine , suavis et mitis, et multe miscricordiee invocantibus
te. (LXXXV.)

XXXVII. Oh! que le Scigneur est bon el généreux
cnvers ceux qui le cherehent avee amour! Bonus est Do-
minus anime queerenti illum. (Thren. . 25.) S'il sc fait
trouver par ccux qui ne le cherchent pas: Imventus sum
a non queerentibus me, (Rom. x. 20.) & combicn plus forte
raison sc [era-(-il trouver par ceux qui le cherchent pour
le servir et Paimer?

Enfin Sainte Thérdse dit que les ames fideles doivent
se conformer sur celle terre & 'amour des bienheureux
dans Ic cicl. Les Saints dans le cicl ne traitent qu’avee
Dicu, n'ont d’autre pensée que celle de Dicu, d’autre
plaisir, d’autre gloive ¢t d’autre amour que Dieu: c’e:t
ainsi que vous devez faire. Que Dicu soit sur celte terre
votre bonhcur, Punique fin de vos actions et de vos dé-
Sirs, jusqu’d ce que vous arriviez au royaume CGlernel, ort
volre amour scra parfuit el consommeé ¢t ot vos désirs sc-
ronl pleinement satisfaits.



DE L’AMOUR DIVIN. 419

(111

e la conformilé & la volontd de Dieu.

Toule notre peefection consiste & aimer wolre Dicw :
Charitas est vinenlum perfectionis. (Coloss. m.) Mais toute
Ia perfection de Pamour consiste dans Punion de notre
volont¢ a la sicnne. L'elfet principal de I'amour, dit S,
Denis Arcopagite (De Div. Nom. 4.), c’est d'oniv la
volonté des amans, de telle sorte qu'idl n'y en ail plus
qu’unc. Aussi plus on est uni & Ia volont¢ de Dicua, plus
est grand Famour qu'on a pour lui. Les mortifications ,
Ies méditations, les conmunions, les ocuvres de charité
envers le prochain , plaisent & Dicu ; mais quand? Lors-
qu’elles sont faites sclon sa volonté ; mais s’il n’en est
pas ainsi, clles lui déplaisent; que dis-je, il les abhorre,
ct les punit. §’il y avait deux serviteurs dout Pun tra-
vaillit toute la journée sans s¢ reposer , mais aussi cn ne
voulant faire les choses qu’a sa guise, et dont P'autre, pre-
nant moins de peine, obéirait en tout ce qui lai serait
commandé, le maitre préférerait sans doute le second au
premier. Nos ocuvres servent-clles & Ja gloire de Dien
lorsqu’ellesne sont pas selon son bon pliisir? Le Scigneur
ne veul pay de sacrifice, dit le propheéte & Sadl, il veat
sculeinent qu’on lui obéisse. Numquid vult Dominus holo-
causta el victhmas et non potivs ut obediutur voci Domini?
quast scclus idololatrice est nolle acquiescere. (1. Reg.xv.22.}
L’homme qui veut agir par sa propre volonié sans celle
de Dicu, commet une espéce d’idolatric, car alors au


http://LReg.xv.22

%20 DE L’AMOUR DIVIN.

lica d’adorer la volonté de Dieu, il adore la sicune cn
quclque sorte.

La mcillcure manidre de glorifier Dieu, ¢’est d’accom-
plir sa sainie voloni&, Notre Rédempleur, qui est venu
sur la terre pour &ablir sa gloire, mous a enscigné ccla
par son cxemple. Voici comment S. Paul le fit parler :
Hostiam et oblationent noluisti , corpus autem aptasti mihi :
qune dixi : Ecce venio ub faciam, Deus, voluntatem tuam,
(lkcbr. x. 5.) Pore ¢lernel, vous avez refusé les vicuimes
que les hommes vous ont offerics ; vous voulez que je
vous sacrific l¢ corps que vous m’avez donné; me voici
prét A faire volre volonté. Le Sauveur lui-méme dit en
plusieurs endroits, qu'il n’est pas venu sur la terre pour
faire sa volonté, mais cclle de son pere: Descendi de caelo
wion ut faciam voluniatem meam, scd voluntatem ejus qué
misit me. C'est pour ccla qu’il veut que le monde con-
naisse Pamour ¢u’il a pour son pére, en obdissant & sa
volonié par laquelle il devait sc sacrifier sur la croix pour
le salut des hommes. C'est ce qu’il dit encore dans le jar-
din, lorsqu’il allait & la rencontre de ses cnnemis qui
venaient peur le prendre et le eonduire a la mort. Ut
cognoscat mundus , quia diligo patrem , et sicut mandatum
dedit pater, sic fucio; suryite, camus hinc. (Joan. Xtv.
51.) 1L dit epeore (u’il reconnaissait pour frére celui
qui accomplissait la voloni¢ de Dicu, qui fecerit voluti-
tatem patris mei , ipsc meus frater. (Matth, xxi1. 50.)

Tous lcs Saints n’ont cu d’autre but que celui de faire
la volonté de Dicu, car ils comprenaicent bien que c’est cn
ccla que consiste toute In perfection d’unc ame. Le bien-
heurcux Henri Suson dit (L. 11. ¢. 4.) : « Dicu n’cxige pas
« qquc nous soyons richcs en lumiéres, mais il veut que
% NOUs nous soumettions i sa volonté, » Sainte Thérése di



DE L’AMOUR DIVIN. 421

que ce que doit rechercher celui qui s’exerce 3 P'oraison,
c’est de se conformer 2 Ia volonté de Dieu, el a s’assurer
quelc’est en cela que consiste Ja véritable perfection. Celui
qui la pratiquera le micux, rccevra aussi de Dicu les
dons lcs plus abendans et fera le plus de progres dans
la vic intéricure. La bicnlheurcuse Stéphanie de Soncino
dominicaine, ftant un jour cn vision, ful conduite au
cicl ¢t y vit quclques personnes mortes qu’elle avait con-
nucs aulrefois. Elles ¢laient placées entre deux Séraphins.
On lui dit que ccs ames Ctaient Clevées a tant de gloire
parce qu’elles s’¢laient parfaitement conformées sur la terre
a la voloni¢ de Dicu. Suson, dont nous avons déja parlé,
disait : « Jc préférerais étre un ver par la volonté de Dieu,
« qu’un Séraphin par la micnne. »

Sur cette lerre nous devrions apprendre dés Saints du ciel
comnient il faut aimer Dicu. L'amour pur ct parfait des
bienhcurcux dans le ciel, consislc A s’unir entiérement
a sa voloni¢. Si les Séraphins savaicnt que Dieu veul les
cmployer pendant toute I'éternité & compler les grains de
sablc du bord de la mer, ou 2 arracher I'herbe qui nait
dans lcs jardins, ils le feraient avec plaisir, Bien plus, si
Dicu leur témoignait le désir de les voir se jeter dans le
feu de Uenfer, ils iraient aussitdl se précipiter dans cet
abime pour faire la volonté de Dieu. C’cst ce que nous
enscigne Jésus-Christ quand il nous dit de demander que
la voloni¢ de Dicu soit faite sur Ia terre comme les Saints
la font dans le cicl. Fiat voluntas tua sicut in ceelo et in
terra. (Matth, vi. 9.)

Le Scigneur appelle David I'homme stlon son ceeur,
car David accomplissait toule sa volonté: Inveni virum
secundum cor meum, qui facict omnes voluntates meas. (Act.
xur, 22,) David Clait toujours prét a embrasser la volonté



422 DE L’AMOUR DIVIN.

divine, comme il le disail souvent: Paratum cor meum,
Deus , paratum cor meum. (Ps. Lvur. 8. et cvir. 1.) I ne
demandait au Seigneur qu'une chose, ¢’élait de lui cn-
seigner & faire sa volonté: Doce me facere voluntatem tuam.
(Ds. cxvir. 10.) Un scul acte de conformiié & la volonté
de Dicu suffit pour faire un saint. Lorsque Saul persé-
culait I'Eglisc, Jésus-Christ Péclaira et le convertit. Que
fit Saul? que dit-i1? I s’offrit alors & faire la volonté de
Dien? Domine, quid me vis fucere? (Act, 1x. G.) Dis lors
le Seigncur le déclara vase d’¢lection et apdtre des nations:
Vus electionis est mihi iste ut porict nowmen meum corant
gentibus. (Act. 1x. 15.) Celui qui donne sa volonté a Dieu,
lui donne Lout; celui qui donune ses biens par 'aumone,
son sang par la flagellation, s nourritme par le jetne,
donne 2 Dicu une portion de ce qu’il a3 mais celui qui
lui donne sa volont¢, lui donne tout. Aussi peul-il dire
au Seigneur: Je suis pauvre, mais jc vous donnc toul ce
que je puis; en vous donnant ma volonté je ne puis vous
donner rien de plus: voild cc que Dicu demande de nous:
Fili mi, precbe cor tuum mihi. (Prov. xxur. 1.) Mon fils,
dit le Seigncur A chacun, mon fils, donnez-moi volure
cocur, ¢est-d-dire volre volonté, Nihil gratius Deo, dil S.
Augustin, possumus ci offerre quam ut dicamus ci : Posside
nos. Non, nous ne¢ pouvons offrir & Dieu rien de plus
cher que de lui dire: Seigneur, possédez-nous, nous vous
donnons lounte notre volonté; faites-nous comprendre ce
que vous voulez de nous, ct nous I'exéeulerons.

Si donc nous voulons plaire eutidrement au cocur de
Dicu, tachons non-sculement de nous conformer cn tout
a la volonté divine, mais cncore de nous y uniformer, si
jc puis m’exprimer ainsi. Par le terme de conformité¢ on
veut dire que nous dirigeons notre volonté comme celle



DE L’AMOUR DIVIN. 4235

de Dicu; mais par celui d’uniformité on veut dire de
plus que de deux voloniés nous n’en faisons qu’une , de
telle sorte que nous ne voulons que ce que Dicu veut, et
que la volonté de Dicu seule cst la notre. C’est 1ale plus
haut degré de perfection auquel nous devons aspirer;
c’est Ja que doivent tendre toutes nos ceuvres, tous nos
désirs, nos méditations e nos pridres. Nous devrions prier
nos sainlts patrons de nous sccourir, ainsi (ue nos anges
gardicns, ct surtout la divine mére, qui a é$¢ la plus
parfaile de toutes les créatures, parce qu’clle a fait la vo-
lonté de Dicu avee le plus de perfection.

Mais Ic difficile, ¢’est d’embrasser Ia volont® de Dien
dans toul cce qui nous arrive , dans Ia prospérité ct dans
Padversité. Dans Ia prospérité fes pécheurs mémes se con-
forment a la volonlé de Dieu, mais il n’y a que les Saints
qui sc conforment dans I'adversité et dans les circonstances
ou lcur amour propre est contrarié; c’est Ja que P'on voit
le degré de perfection de amour que I'on a pour Dieu.
Le vénérable pére Jean Avila disait: « Un Dieu soit béni
« dans I'adversit¢ vaul micux que six mille remerciments
« dans la prospérité. »

De plas, il faut se conformer & la volonté divine, non-
sculement dans I'adversilé qui nous vient de Dieu, comme
sont les maladies, les chagrins, la pauvreté, la mort de nos
parcns, mais encore dans les malbeurs qui nous arrivent
de la part des hommes, tels que les mepris, les infamies,
Ics injustices, Ies vols el toutes sortes de perséeutions. Par
cela il faut comprendre que quand nous sommes offensés
dans notre réputation, dans notic honncur, quoique
le Scigneur ne veaille pas le péchié, il veut cependant
notrc humiliation, notre pauvreté et notre mortification., 11
est cerlam et méme de foi que tout ce qui arrive dans le



A24 DE L’AMOUR DIVIN.
mondc arrive par la volonté de Dieu. Ego Dominus for-
mans licem et tencbras, faciens pacem et creans malum,
(ps. xuv. 7.) C’est de Dieu que nous viennent tous lcs
biens ct tous les maux, c’cst-d-dire toutes Ics choses qui
ous sont fichcuscs cl que nous appcelons & torl des maux,
car ce sont des biens dans le fait, lorsque nous les pre~
nons dec sa main. Si erit malum in civitate quod Dominus
non fecerit! dit le prophtte Amos (ur. 6.); et le sage
avait dit avanl: Bona et mala, vita et mors a Dco sunt.
(Eccli. x1.44.) 11 cst vrai, comme je lai dit, que quand
un homme vous oflensc injusiement, Dicu ne veul pas
Ie péché qu'il commet et il ne prend pas part a la
malicc de sa volonté, mais il concourt généralement &
Iaction malériclle par laguelle un tel vous frappe ou
vous vole, ou vous injuric, ¢n sorle ¢uc cetle injurc que
vous soullrez vient de Dieu, et Dieu Ia veut. Cest pour
ccla que le Scigneur disait & David, qu’il était I'auteur des
oulrages quc devail Tui faire Absalon lorsqu’il lui enle-
verait ses femmes devant ses propres yeux , en punition
de scs péchés : Ecce ego suscitabo super te malum de domo tua,
ct tollam uxores tuas in oculis tuis et dabo proximo tuo.
(1. Reg. xu. 11.) G'est encore pour cela qu’il dit aux
1lébreux , qu’en punition de leur iniquité il leur enverra
fes Assyriens qui les dépouilleront et qui les ruineront.
Ve Assur, virga furorvis mei. .. mandebo illi, wt auferat spolia
etdiripiat preedam. (Ps. x.5.)S. Augustin s’eric: Impie-
tas corum tanquam securis Dei facta est. (In Ps. xxxvir.)
Dicu se scrvit de Iiniquité des Assyriens comme d’une
hache pour frapper les Iiébreux; ct ¥ésus lui-méme dit
a S. Pierre que sa passion ct sa morl nc lui venaicnt
pas tant de la part des hommes que de celle de son pere :
Calicem quem dedit mihi pater non vis ut bibam illum?



DE L’AMOUR DIVIX. 425

Lorsqu’un messager, qu'on dit étre le démon, vint
annoncer 3 Job que les Sabéens lui avaient cnlevé toulcs
ses richesscs ct lui avaient tué ses enfans, que répondit
le saint homme : Dominus dedit, Dominus abstulit, (1. 21.)
Il ne dit pas le Seigncur m’a donn¢ des enfans et des
bicens, ct les Sabéens me les onlt enlevés, mais le Seigncur
me les a donnés et le Scigneur me les a cnlevés, car il
comprenait hien que cetie perte lui venait de Dicu; clest
pour ccla aussi qu’il ajouta: Sicut Domino placuit ita fac-
tum est, sit nomen Domini benedictum. (1bid,) I nc faut
donc pas prendre les peines qui nous arrivenl comme si
clles Gtaient Ieffet du hasard, ou comme si clles venaient
par la scule fautc des hommes, il faul encore se persua-
der que ce qui nous arrive ne vicnt que par la volonté
de Dicu. Quidquid hic accidit contra voluntatem nostram,
noveris non accidere nisi de voluntate Dei. (Aug. in Ps.
cxLviil.) Lorsque les sainis martyrs Epiciete et Aton élaient
au milieu des tourmens, qu’on les déchirait avec des
crocs de fer, qu'on les bralait avec des torches ardentes,
ils ne disaicnt que ces mols: Seigneur, que votre vo-
lonté s’accomplisse en nous. Lorsqu’ils furent au licu du
supplice , 1ls s’Geriérent & haute voix : Soyez béni, Dieu
¢ternel, car volre volonté s’est entiérement accomplie en
nous. (Rosweid. 1. 1.)

S. Césaire raconte (Lib. x. cap. G.) qu'il y avait un
religicux qui ne faisait & 'ex(éricur rien de différent des
aulres, ¢t qui cependant avait acquis un tel degré de
sainlet¢ que par le seul attouchement de scs vélemens
il guérissait les malades. Son supéricur s’en étant élonné,
lui demanda un jour pourquoi il avait le don des mi-
racles, puisqu’il ne menait pas une vie plus excmplaire
que les aulres ; mais celui~ci lui répondit qu'il s’en élon-



A26 DE L’AMOUR DIVIN.

nail lui aussi, ¢t qu’il ne savail pas la raison pour quot
le ciel lui laissait cette faveur. Quelle est Ia pratique de
dévotion que vous préférez, lui dit 'abbé? Gelei-ci Tui
répondil qu’il ne savait pas, que seulement il ichait de
ne vouloir que ce que Dicu voulait et qu’il jouissait de
la grice d’abandonner sa volonté & celle de Dicu. La
prospérité ne me touche pas, dit-il, ct I'adversité ne
m’abal pas, car je prends loul de la main de Dicu, ct
mes pricres (endent & ce que sa volonté s’accomplissc en
moi.— Quoi! vons n’éprouvez aucunc peine du dommage
que notre conemi nous a porté Pautre jour, reprit le
supcéricur ; il nous a enlevé toules nos subsistances, il a
mis le feu 3 notre ferme ot étaient nos blés et nos bes-
tiaax ? Non, mon peére, reprit le saint, j'en ai au con-
traire rendu grice a Dicu, comme je fais ordinairement,
car je sais quc ce que Dieu fait ou ce qu’il permet, c’est
pour sa gloire et notre plus grand bien. Ainsi toujours
je suis content dc ce qui arrive. Lorsque 1'abbé cut en-
tendu ce discours, il vil dans ce religieux tant de con-
formit¢ a2 la volonité de Dieu qu’il ne fat plus ctonné
qu’il opérat de si grands miracles.

Non-sculementeclui quiagitainsi fait la volontéde Dieu,
mais encorcil jouit sur la terre d’une paix perpétuclle. On
demandaitunjour & Alphonsc-le-Grand (Panormi. in Vita.),
roi d’Aragon, prince trés-sage , quel était 'homme qu'il
croyait le plus heurcux dans cec mondce; il répondit que
¢’¢tait celui ui s’abandonnait & Ia volonté de Dicu ct re-
cevail toules les adversités de sa main : Diligentibus Dewm
omnia coopcrantur in bonum. (Rom. vmt.) Ceux (ui ai-
ment Dicu sont toujours contens, car tout leur plaisir con-
siste daccomplir Ia volonté¢ de Dieu méme, dans les choses
qui lcs contrarient; ce qui fait que leurs travaux et lenrs



DE L’AMOUR DIVIN. 427

peincs se convertissent en satisfaction, pensant qu’en les
acceplant ils font plaisir a leur Seigncur bien-ainé : Non
contristabit justum qaidquid ei acciderit. (Prov. x. 11.) Et
dans lc fait, quelle plus grande satisfaction peut ¢prouver
un homme que de voir que tout lui arrive sclon sa vo-
lonté? Lorsque quelqu’un ne veut gue ce que Dicu veut,
commec toul cc¢ qui arrive dans Ie monde, excepté le péché,
n’arrive que par la volonté infinie de Dicu, il n’arrive par
conséquent que ce qu’il veut. On parle dans la Vie des
Peres d'un fermier & qui les biens rapportaicent le double
de ceux de secs voising. Comme on lui demandait com~
ment cela se faisait, il leur répondit qu’il ne fallait pas
s’cn élonner, car il avail les saisons comme il les voulait.
— Mais cxpliquez-vous, lui disait-on. — Qui , sans doule,
repril-il, car je ne veux d’autre temps que celui que Dieu
veul, je ne veux (uc ¢cc que Dica veut, el Dieu me donne
des fruits comme je veux. Si les ames résignées , dit Sal-
vien, sont humiliées, clles le veulent; ct ¢’est Ia leur
bonhcur dans celte vie. ITumiles sunt, hoc volunt; paupe-
res sunt, paupertate delectantur; itaque beati dicend: sunt.
Viennent le froid, le chaud, la pluic, le vent, celui qui
est uni & la volonté de Dicu dit toujours : Je veux qu’il
fasse froid, qu'il fasse chaud, qu’il fassc du vent, qu’il
tombe de la pluie, car Dieu le veut. Viennent la pauvreté,
les persceutions , les maladies, Ia mort; je veux, dit-il
encore, &tre pauvre , perséeuté, malade ; je veux mou-
rir méme, car Dicu le veult.

Voila Ia liberté dont jouissent les enfans de Dicu; clle
vaul plus que toutes Ies principautés, que tous les royau-
mes du monde. Voila la paix dont les Saints jouissent , la
paix qui surpasse toul scnliment : Exsuperat omnem Ssen-
sum. (Eph. 1. 2.) Ellc est au-dessus des plaisirs des sens,



A28 DE L’AMOUR DIVIN.

des festins, des hanquects, des honncurs et de tous les
avtres plaisirs du monde, plaisirs sujets 4 Ia caducité,
qui flattent les sens , il est vrai, au moment ou Von s’y
livre, mais qui nc conlentent pas, ct aflligent, au con~
traire, esprit, ot réside le vrai contenternent ;5 ¢’est pour
ccla quc Salomon, aprés avoir joui de tous les pluisirs du
monde, s’éerinil : Sed et hos vanitas et afflictio spiritus.
{Eccl. 1v. 6.) Stultus , dit PEspril saint, sicut lina muta-
tur; sapiens in sapientia manet, sicut vult. (Eccl. xxv, 12.)
L’ingsens¢, Je pécheur change comme la lune qui croit
aujourd’hui et qui decroit demain ; tantdt vous le voyez
rirc el tanlot pleurcr, tantot doux el tantdl furicux comme
un ligre; ct pourquoi cela? Parce que son confcnte-
ment dépend de la prospérité ou de Fadversité qu’il
rencontre, et c’est pour cela qu’il change, comme les cho-
ses qui lui arrivent ; mais le juste est comme le soleil,
{oujours ¢gal dans sa sérénité, quoi qu’il advienne; car
il trouve sa satisfaclion A se conformer A Ia volont¢ de
Dicu, aussi jouit-il d’unc paix imperturbable. Et in terra
pax hominibus bone voluntatis (Luc. 11. 15.), disait 'ange
aux bergers. Et quels sont ccs hommecs de bonne volonté,
s1 ce n’cst ceux qui sont loujours unis & la volonté de
Dicu, volonié souverainecment honne ¢t souveraincment
parfaite! Voluntas Dei bona, beneplacens et peyfecta. Oui,
sans doute, car Dicu n’aime que ce qu’il y a de micux et
de plus parfait,

Les Saints mémes sur la terre ont joui des douccurs
d’un paradis anticipé. Les anciens péres, dit S. Dovothée,
ne conservaient leur paix du cocur qu’en recevant les cho-
scs dela main de Dicu. Sainte Maric Madelcine de Pazzy,
en eniendant seulement prononcer le mot de volonté de
Dicu, éprouvait des consolations indicibles ct tombait



DE L’AMOUR DIVIN. 429

dans des extases d’amour. Sans doute, 'on ressentira bicn
quelque peine des contrariétés qui surviennent, mais ec
n’cst que dans la partic inféricure. Et dans la partic su-
péricure de P'esprit régnera Ia paix ct la tranquillité ; car
Ja volonté sera unie a celle de Dicu. Gaudium vestrum
dit lc Rédempteur a ses apolres, nemo tollet a wvobis.
Gaudium vestrum sit plenum. (Joan. xvi. 22 ct 24.) Celui
qui unit sa volont¢ & celle de Dicu, jouit d’une juic par-
faite et durable ; parfaile, parce qu’il posséde tout ce qu'il
veut, comme je I'ai déja dit; durable, parce que rien ne
peut Paltérer, puisqu’il ne peut rien arriver que par la
volonté de Dicu.

Le pire Jean Taulére raconte (aprés le pére Sangiure,
Erar. tom. 3. Nieremb. vita div.}qu’ayant prié¢ le Seigneur
pendant plusicurs années de lui envoyer quelqu’un qui
lui apprit lc vrai chemin de la vie spirituelle, entendiiun
jour unc voix qui lui disail : Allez & telle église, ct Ia
vous trouverez celui que vous demandez. 11 va a Iéglise
et trouva sur la poric un mendiant sans chaussure et cou-
verl de haillons. 11 Ie salue d’abord , en lui disant : Bon
jour, mon ami. A cela le pauvre répond : Mais , monsieur,
je nc sache pas avoir jamais passé aucun jour de mau-
vais. Eh bicn! répliqua le pére . que Dieu vous donne une
vie heureuse. Mais, reprit le pauvre, je ne sache pas non
plus avoir jamais ¢té malheureux : puis il ajouta : ¥cou-
lez, mon pére, c¢ n’est pas sans raison que j¢ vous ai dit
quc je n’avais jamnais pass¢ aucun jour de mauvais; car,
Jorsque j'ai faim , je glorific Dieu ; quand il pleut ou qu’il
tombe de la neige, je le bénis. Si 'on me réprise, si 'on
me rchule, si je subis quelqu’autre désagrément, j’en
glorific mon Dieu. Je vous ai dit encore que jen’ai jamais
{1¢ malheurcux , ¢t ¢’est encore vrai 5 car je ne veax gue



430 DE L’AMOUR DIVIN.

cc que Dicu veut; car tout ce qui m’arrive de doux ou
d’amer, je le recois de sa main avee plaisir, comme Ia
meillcure chose qui puisse m’arriver ; voila d’od vient
mon bonheur. Et si Dicu voulait que vous fussicz damné,
dit Taulere? St Dicu le voulait , ¢h bien! reprit le pauvre
plein d’amour ¢t d’humilité, je m’atacherais & luiet le
tiendrais si fort que s'1l voulait me précipiter & Venfer, il
serait obligé & m’y suivre, ct, dans ce cas-la, je préfére~
rais &tre en enfer avee lui que de posséder toutes les dé-
lices du cicl sans lui. Qa avez-vous trouvé Dicu, dit le
ptre? Je I'ai trouvé, veprit e mendiant, 1d o jai laissé
Ics créatures, — Mais u’éles-vous? — Je suis roi. — Et
ou cst votre royaume? — Dans mon ame; c’est la que je
ticns tout dans Yordre en faisant obCir mes passions & la
raison ct ma raison a Dicu. Taulére lui demanda enfin
guelle ¢tait Ia pratique qui Pavait conduit & tant de per-
fection ; c’est, dit-il, Ic silence. Je me suis tu avee les
hommes pour parler avee Dicu. J¢ me suis tenu avee
Ic Scigneur, ¢t ¢’cst dans lui que jai trouvé la paix véri-
table. Cec mendiant n’était parvenu & un tel degreé de per-
fection que par Vunion qu’il avait avee Ia divine volonté.
Cet homme éiait certainement plus riche dans sa pauvreté
que tous les rois de la terre, et plus heurcux dans lcs
souffrances que lous les gens du monde ensemble avee
tous leurs plaisirs,

Oh! quelle folic de Ja part de ceux qui se refusent @
1a volonté de Dicu. Ils ont & supporter les peines toul éga-
lement, car personnc ne peat les empéceher de poursuivre
los divins déevets. Voluntati ejus quis resistee? (Rom. 1x.
19.) Et puis cnsuite ils les sowffrent sans cn Urer aucun
fruit, et sc préparent méme des chitimens plus grands
pour Pautre vie ¢t plus d’inqquittude dans celle-ci. Quis



DE L’AMOUR DIVIN. A1

resistit ei, et pacem habuit? (Job. xx1v.) Que ce malade crie
tant qu’il voudra au miliea de ses douleurs, que ce pau-
vre dans Ja misere se plaigne de Dieu, qu’il enrage, qu’il
blasphéne, que peat-il en arriver que du mal? Quid
quarris homuncio quarendo bona? dil S. Augustin, quere
wnn bonum in quo suntomnia bona. Que vas-fu chercher,
O homine, hors de Dieu? Cherchie Dicu, unis-toi 4 sa
volonté, ctl tu vivras loujours heurcux dans celte vie ct
dans Pautre.

It ue veut notre Dieu, si ce n’cst notre bien? Et qui
trouverions nous (ui nous aimit plus que le Seigneur ? 1
ne veut u'une chose, c’est que peisonne ne se perde, que
nous nous savions tous ct que nous devenions saints : No-
lens aliquos perire, sed omncs ad peenitentiam reverti. (1.
Petr. 111. 9.) Voluntas Dei sanctificatio vestra. (I. Thess. 1v.
5.) Dicu a mis sa gloire dans notre bonhcur, car élant de
sa nature la bonté infinie, selon I'expression de S. Léon,
Dcus cujus natura bonitas , ¢t la bonté élant aussi expan-
sive de su nature , Dicu éprouve un désiv extréme de faire
participer les ames 4 son bonheur ct & sa félicité. S’il nous
enveie des (ribulations dans ce monde, c¢’vst pour notre
bicn. Onaia cooperantur in bonum. (Ad Rom. viii. 28.)
Les chiatimens, dit Judith, ne sont pas pour nolre perle,
matis afin que nous nous amendions et que nous nous sau-
vions., Ad cmendationem, non ad perditionem nostram cve-
aisse credumus. (Jud. vinn. 47.) Afin de nous préserver des
maux ¢ternels, Ie Seigneur nous entourc de sa bonié.
Domine, ui sculo bonee voluntatis tue coronasti nos. (Psal.
v. 1.) Nun-sculement i1l désire notre salut, mais il en est
eacors ingaiel. Deus sollicitus est mei. (Ps. xxix. 18.) Et
quc peut nous refuser, dit S. Paul, ce Dieu qui nous
a danud son propre fils. Qui proprio filio suo non pepercit,



432 DE L’AMOUR DIVIN.

scd pro nobis omnibus tradidit illum ; quomodo non ctiam
cum illo omnia ncbis donavit? (Rom. vinr, 32.) CG'est avee
celte confiance gue nous devons nous abandonner a Ia
volonté de Dicu , car elleest Loute dirigée vers notre bicn.
Disons donc dans tout ce qui nous arrive : In pace in idip-
sum dormiam ct requiescam , quoniam &, Domine , sinqu«
lariter in spe constituisti me. (Ps. 1v.) Remcllons loul cnlre
scs mains , car certainement il aura soin de nous. Omnem
sollicitudinem vestram projicicntes in eum , quoniam ipsi cura
est de vobis (1. Pelr. v.7.) Pcnsons ensuilc & Dicu, son-
geons & accomplir sa volonié, et alors il penscra & nous ct
2 notre bonheur. Ma fille, disait le Scigneur 4 Sainte Ca-
therine de Sienne, penscz & moi et je penscrai i vous.
Disons donc souvent avec ’épouse sacrée : Dilectus meus
mihi, et ego illi. (Cant. 11. 6.) Mon bien-aimé pensc & mon
bonbeur, jc ne veux penser & rien autre chose qu’a Iui
faire plaisir ¢t & me conformer cn tout & sa sainte vo-
lonté. Le saint abbé Nil disait que nous ne devions jamais
pricr le Scigneur de nous accorder ce que nous désirons,
mais de nous faire accomplir sa sainte volonté. Quand il
nous arrive guelque chose de fachcux, aceeplons-la toute de
1a main de Dieu, non-seulement avec patience, mais ¢n-
core avee plaisir, imitant les apotres, qui ibant gaudentes a
conspectu concilii, quoniaom digni habiti sunt pro nomine
J esu contumeliam pati, (Act. v. 4.) Et quclle plus grande
satisfaction pour une ame que de souffrir (uelquepeine etde
savoir qu’cn souffrant de bonne volonté, clle causc & Diew
lc plus grand plaisir qu’on puisse lui faire! Les maitres de:
la vic spirituelle disent que, quoique Dieu voie avee plai-
sit le désir que certaines personnes ¢éprouvent de souf-
frir, il préfére néanmoins celles qui ne veulent ni joutr
ni souffrir, mais qui sont toutes résignées { sa sainle



DE L’AMOUR DIVIN. A33

volonté ct qui ne désirent que d’accomplir ce qu’il veut.

Sidonc, 6 ame dévote, vous voulez plaire 4 Dicu et
vivre dans la satisfaction sur cetle terre, unisscz-vous
toujours & sa volonté. Pensez ue pendant toute cette vie
désordonnée que vous avez menée, vous n’avez commis
tant de péchés que parceque vous avez méconnu la volonté
de Dicu. Embrassez donc désormais Ic bon plaisir de
Dicu, ct dites toujours dans toul ce qui vous arrive : Ita,
Pater, quoniam sic fuitplacitum ante te. (Matth. x1. 16.) Ainsi
soit fait, Scigneur, comme vous le disirez. Lorsque vous
tles en proie & Yadversité, penscz que tout cela vient de
Dicu. Aussi dites alors : Dieu le¢ veut ainsi : el conservez
Ia paix du cocur. Obmutui, et non aperui os meum, quo-
niam tu fecisti. (Ps. xxxvm.) Seigneur, puisque vous
Uavez fait, je Pacceple et je me tais. Il faut i cel cffet que
vous dirigiez toules vos pensces ct toules vos pricres de
manicre d demander.d Dicu dans les mdéditations, les
communions ¢l dans les visites au saint sacrement qu’il
vous fasse accomplir sa volonié. Offrez-vous souvent 2
Tui, en disant : O mon Dicu, me voici : faites de moi et
de mes biens lout ce que vous voudrez ! C'était I3 Vexer-
cicc continue] de Sainte Thérese; au moins cinquante fois
le jour clle s’offrait & Dicu, afin qu’il disposit d’clle
comme il voudrait.

Que vous serez heurcux., mon cher lecteur, si vous
agissez loyjours ainsi. Certainement vous deviendrez saint
¢t vous mencrez une vie ¢t une mort heurcuses. Lorsque
quelqu’un passe i Pautre vie, toule I'espérance que 'on
concoit de son salut est baséesur ce gu’il est mort résigné
ou non. Si, pour accomplir la volonté de Dieu, vous em-
brasscz Ia mort comme vous avez ecmbrassé tous les acci-

dens qui vous sont survenus pendans la vie, vous vous
1L, 19



ASA DE L AMOUR DIVIN.

sauverez cerlainement et vous serez saint. Ohéissons deue
tous au bon plaisiv de Dieu, qui esi finiment sage ot
jufiniment aimant, puisqu’il a donné sa vie pour Pamour
de nous, ob qu’il connait el veul ce gui nous convient o
micux. Soyons assurds, dit 8. Bastle, que Dica cherche
natre bonheuar avee plus de soin que nous ne pouvons e
faive et lc désiver.

Mais venons-cn maintenant 2 Ia pratique, et voyons
uelles sont les choses dans lesquelles nous devons nous
conformer a Ia volonté de Dicu. 1° Nous le devons dans
Tes choges naturelles qui existent hors de nous, telles que
e grand froid, le grand chaud, In pluie, Ia disctte, o
peste ot mille antres fiéaux. Ne disons jamais : Cuelle
chalenr insupportable! quel froid horribie! quelie poste!
cueite mauvaise fortune! quicl temps ficheux! Ne nons
cervans jumais de ces termes-1d, car ils font prenve guc
Pon a de la répugnance A faive Ia volonté de Dicu. Rous
devons vouloir toute chose comme Licu lui-méme, car
il disposcdetout. S. Frangois Borgia, élantarriveé pendant la
nuit devaut Ia porte d’une maison de la compaguie pai un
tanps nébuleux, frappa plusieurs fois; mais comne tous
les pores dormaient profondément, on ne fuz ouviit pus.
Quand le jour fut venu, chacun des péres lui témeignaiit
le regret qu’il avaitde Pavoir fait attendre, mais le sain!
Yeur disail qu’il avait regupendant ce temps beaucoup de
consolations ¢n pensant que ¢'était Dicu qui lui jowit des
flacons de neige.

@0 Fon second lieu, nous devons nous confornier 2 in vo-
lont¢ de Dieu dans les choses qui se passent au-dedans de
neus, comme Ja faim, lasoif, la pauvreté, la désolution,
les déshonneurs. En tout, nous devons dire @ Seignear,
faites et tranchez, je suis toujours content, je ne veux



DE L’AMOUR DIVIN, 435

que voue volonté. Aussi, dit le pére Rodriguez, nous
devons examiner quelles sont celles auxquelles Je démon
tache denous faire penser souvent , afin de nous faire tom-
ber dans (uelque consentement, ou, toul au moins, afin
de nous inquicter. Si un tel vous disait telle chose, s'il
faisait telle antre, que diricz-vous? que fericz-vous? Mais
toujours nous devons répondre : Jfe dirais el je ferais
ce que Bicu voudrait. C'est par Id que nous nous délivre-
rions de toul ce qui pourrait nous &tre faicheux.

5° Si nous avons quelque défaut naturel de corps ct d’es-
prit, unc mauvaise mémoire, un esprit lent, peu d’a-
dresse, un membre estropié , une sanié ddlicate, ne nous
en plignons pas. Quel mérite avons-nous et quelle cst
Pobligation ot Dicu ¢iait denous donner un csprit ¢levé,
un corps micux f2it? No pouvait-il' pas nous créer au rang
des brates ou nous laisser dans le néant? Quel est celui qui
recoit un don et qui s’en plaint ensuite. Remcrcions-le
donc de ce qu’il nous a donné par le pur cffet de sa bonté
et contentons-nous de ce qu’il nous a fait. Qui sait siavec
pius de talent, unc santé plus robuste, un corps micux
fuit, nous ne nous scrions pas perdus ? Pour combien de
gens e talent et la science n’ont-ils pas ¢Lé unc oceasion
de perte, puisqu’ils s’enorgueillissaient el qu’ils mépri-
saicut les autres. Et plus on avance dans la science, plus
o est exposé & tomber. Pour combien d’autres persennes
Ia beauté ou Ia force du corps n'ont-clles pas é1é unc oc-
casion de¢ tomber dans mille péchés? Et combien, au
contriire, n'ont ¢lé¢ saints que parce qu’ils élaient pau-
vras, nudades ou difformes ? S’ils eussent ¢té riches , bien
portans et d’'un physique agréable, ils auraient été dam-
nés. Coaientons-nous donc de ce que Dieu nous a donné.
Porro unwm est necessarium, (Luc. xx, 42.) Ni la beauté, ni



A356 DE L’AMOUR DIVIN.
Ja santé, ni lc génic, ne sont nécessaires ; ce qu’il y a de
nécessaire au monde , ¢’cst dese sauver.

A Tl faul que nous soyons résignés surtout dans nos
infirmités corporelles, il faut que nous les embrassions
volonticrs pour le temps ct comne Dicu le veut. Nous
devons avoir recours aux remdes ordinaires, car le Sci-
gneur J¢ veut ainsi ; mMais st nous n’avons as de plaisix
ales prendre, unissons-nous 2 la volonté de Dieu, ce qui
vaudra plus que la sanié, Seigneur, disons-lul alors, je ne
veux ni gudrir ni ére malade;; je ne veux que votre volontic.
Certainement il y a beaucoup de vertu & ne pas se plain-
dre de ses deuleurs pendant les maladies; mais lorsque
nous souffrons beaucoup ; ce n’est pas unc imperfection
d’inviier nos amis & prier le Seigneur qu’il nous en dé-
livre. Je parle des grandes douleurs, car ¢’est au contraire
un tis-grand défaut commun & bien des personnes, de
vouloir que, pour la moindre douleur ou l¢ moindre dé-
goat, tout le monde vicnne vous plaindre et gémir sur
votre mal. Du reste Jésus-Christ, au moment de sa pas-
sion, communiquait sa peine & scs disciples : Tristis est
anima mea usque ad mortem; (Matth. xx. 38.) ct puis priait
V’Elerncl son Ptre de 'en délivier : Pater mi, si possibile est,
iranseat @ me caliz iste. (Ibid. 59.) Mais Jésus lui-méme
nous enscigne ce¢ quc nous devons faire aprés de telles
pritres: c’est de nous résigner & la volonté de Dicu et de
nous ¢cricr: Verumtamen, non sicut cgo volo, scd sicut tu.

Quecl n’est pas 'aveuglement des personnes qui disent
désirer Ia santé, non pas pour ne pas souflrir, mais pour
micux scrvir le Scigneur, pour observer les rogles, servir
la communauté, aller & I'église, faire la communion, faire
pénilence , ¢tudier, s’employer au salut des ames, con-
fesser, précher ! Mais, je vous le demande, 6 mon frére



DE L’AMOUR DIVIN. 437

dites-moi pourquoi ddésirez-vous de faire toutes ces clioses?
est-ce pour faire plaisir & Dicu? Que demandcz-vous donc
lorsque vons savez que le plaisir de Dicu, n’est pas que
vous fassicz des ornaisons, des communions, des péni-
tences, des études, des prédications, mais que vous souf-
friez avee patience les infirmités et les douleurs qu’il vous
envoic? Unissez alors toutes vos douleurs & celies de Jé-
sus-Christ; mais cc qui me déplait, c’est qu’étant malade
je swis inutile et & charge & la communauté et d Ia mai-
son. En vous résignant & la volonté de Dien vous devez
croire que vos supéricnrs se résigneront aussi, lorsqu’ils
verront que ce n’est pas par lelfet de votre parcsse que
vous Cles & charge & In maison, mais parce que Dicu le
veut. Ces ddsirs, ces gémissemens ne proviennent pas de
Yamour de Dicu, mais de I'amour propre qui cherche
mille prétextes pour s’¢loigner de lIa volonté de Dicu. Vou-
lons-nous faire plaisiv & Dieu ? Disons alors que nous nous
verrons ¢tendus sur un lit de douleur, disons au Seigneur
cetle scule parole, fiat voluntas tua ; répétons-la souvent,
cent fois , mille fois, toujours, et c’cst ainsi que nous
pourrons sculement faire plus de plaisir & Dicu, que
par loutes les mortifications ct les dévolions que nous
pouvons praliguer. Il n'y a pas de meilleure manicre de
servir Dicu que d’embrasser sa volonté avee joic. Le vé~
nérable pére Avila (Epist. ar.) écrivait & un prétre malade :
« Mon ami, nc pensez pas & tenir comple de ce gue vous
«{ericz si vous vous portiez bien, mais contentez - vous
« d'¢tre malade pendant tout le temps qu’il plaira & Dicu.
« Si vous cherchez Ia volonté de Dicu, que vous importe
« d’¢tre en bonne santé, ou d’étre malade? » Ge saint per-
sonnage avail raison, car Dicu n’cst jamais glorifié par
ngs ocuvres, mais 1l 'est par notre résignation ct notre



438 DE L’AMOUR DIVIN.

conformité & sa sainte volonté. C’est pour cela que S.
Francois de Sales disait encore que 'on sert micux le Sei-
gncur en Jaissant agir qu’en agissant. Dautees fois les
mdédeeins et les remodes seront en défaur; Ie médecin ne
connaitra pas notre maladic, sl faut alors que nous nous
conformions & la volonté de Dicu, qui dispose tout pour
notre bicn. On raconte d’un homme qui avail bheaucoup
dec dévotion a S. Thomas de Cantovberi, (L. v. c. 1.) qu'é-
tant malade il se transporta au tombeau du saint pour
obtenir le réblissement de sa santé. En relournant a
son pays il s¢ dit en lui-méme: Mais si la maladie de-
vail me sauver, celte santé & quol me servirait-cllc? Dans
cette pensée il revint au {ombeau, et pria le saint de de-
mander d Dicu ce qui lni convenait le micux pour faire
son salut ¢lernel. Cela fait, 11 retomba malade, son ame cn
fut ravic, ct il pensa que Dicu n’en disposail ainsi que
pour son bonhcur. Susio raconte parcillement qu’un
aveugle recat un jour la faculté de voir par Iintercession
de S. Waasl, évéque; & peine cut-1] fait sa pricre qu’il
ajoula, que si celle nouvelle faculte devait cire fatal ison
ame , il le conjurait de le rendre aveugle, ce qui arriva
aussitdol. Lors done que nous sommes malades, e micux
est de ne demander ni Ia maladie wi la sanié, mais de
nous abandonner a Ia volonié de Diew afin quil dispose
de nous comme il Tui plaira. Mais si nous voulens de-
mander la sanié, demandons-la du moins avee résiana-
lion, el sous Ia condition que Ja santé du corps con-
vienne au salul de I'ame, antrement une telle pricee serait
défectuense, et ne serail pas exaucée, puisgue le Seigneur
n’exauce pas les pricres de coux qui ne se résignent pas.

Pour moi, jappelle Ie temps de Le maladie la pierre de
touche de Uesprit, car ¢’cst alors que Pon découvre ce que



DE L’AMOUR DIVIN. 439
vaul Ia vertu d’une ame; si elle ne s'inquiéte pas, si clle ne
gémit pas, si clle ne demande pas, mais qu’clle obgisse aux
médecins, aux supérieurs, ct si clle est tranguille, rési-
goce & faire la volonté de Dieu, cest signe qu’ily a Ja un
fonds de vertu, Mais que doit-on dire d’un malade qui se
plaint ¢t qui dit qu’il n’est secouru que par un petit nom-
bre de personnes, gue ses peines sont insupportables, qu’il
ue (wouve pas de remade pour le soulager, que Je médecin
st un homme ignorant, et qui se plaint ensuile que Dica
appesantit trop long-temps sa main sur lui ?S. Bonaveniure
raconic dans la vie de S. Francois, (Cap. x1v.) qu’élant
un jour accablé de souffrances, un de ses religicux lui
dit avee simplicité : Mon pire, pricz Dieu qu’il vous traite
avec un pen plus de douceur, car il parait qu’il appe-
saniit (rop sa main. A ces mots S. Frangois jela un cri, et
repondit : Ecoulez; sije ne savais que ce que vous dites pro-
vien! de volre simplicité, je nc voudrais plus vous voir,
car vous avez cu la hardiesse de critiquer les jugemens
de Dien. Aprés ce discours, bien que faible ¢l extenud par
les douleurs, il se jeta & terre, et baisant le pave il s’¢-
cria : Seigneur, je vous remercic de toutes les seuffrances
que vous 1 ’envoyez, je vous supplic de m’en envoyer da-
vantage si celu vous fait plaisir; jo désire que vous m’affi~
gicz, el que vous ne m’épargnicz pas, car Paccomplissenieni
de votre voloniC est la plus grande consolation (ue je
puisse conter duns celle vie.

C'est a cela qu’il faal encore ramener la perie qu'il
nous arrive de souffrir quelquefois des personnes qui
uous sont utilcs, soit temporellement, soit spirituellement.
Souvent les ames dévotes tombent dans ce défaut, ¢l ne
s¢ résignent pas assez & Ja disposition divine. Notre sanc-
tificaiion ne nous vient pas du pire spirituel, clle nous



A40 DE L’AMOUR DIVIN.

vien! dec Dieu. 11 veut que nous nous scrvions des direc-
teurs spiritucls quand il nous les donne; mais lorsqu'il
nous les enléve, il veul aussi que nous ne nous cffrayions
pas, ¢l que nous augmentions nolre confiance dans sa
bonté, en disant alors: Scigneur, vous m’avez donné cet
aide ; maintenant vous me Pavez enlevé, que volre vo-
lonté soit toujours failec ; mais mainicnanl enscignez-mok
ce qu'il faut que je fasse pour vous servir. (Vest ainsi encore
que nous devons accepler des mains de Dicu toutes les
croix (ju’il nous envoic. Mais tant de peines sont enfin des
chitimens, dircz-vous? Mais moi je réponds, les chatimens
que Dicu cuvoie dans cetle vie ne sont-ils pas des graces
ct des bienfaits ? Si nous P’avions offensé, nous devrions
satisfaire la justice divine de quelque manicic, ou dans
celle vie, ou daus 'autre. G'est pour cela que nous de-
vons dire avee S. Augustin: ITic ure, hic seca, hic non parcas,
ut in ccternum parcas : ¢l avec Job : Hee sit mihi conso-
latio, ut affligens me dolore, non parcas. (v1.10.) Celui qui
sail qu’il a mérité enfer doit étre consolé lorscu’il voit
que Dicu le chitie, car ccla doit I'encourager beaucoup
A espérer que Dicu veut le déliveer du chiatiment éler-
nel. Disons donc au milien des punitions de Dieu ce que
disait le préwe Hélic. Dominus est : quod bonum cst in
oculis suis, faciat. (I. Reg. 1m.18.)

De plus nous devons étre résignés dans nos désclations
(’espril. Le Scigncur a coutume de donner des consola-
tions ecn abondance & une ame qui se¢ donne i la vie spi-
rituclle, aflin de Parracher aux plaisirs du monde ; mais en-
suite Jorsqu’elle est plus raffermie dans cette vie, il retire
sa main pour éprouver son amour, ci pour voir si clle
Ic sert ct si elle ’aime sans ressentir des plaisirs scosibles.
Pendant la vie, dit Sainte Thérdse, le gain ne consiste



DE I’ AMOUR DIVIN. 441

pas 3 chercher A jouir de Dicu, mais i fairc sa volonté.
Et dans un aulre endroit : L’amour de Dicu ne consisle
pas dans la tendresse , mais & servir avec force et humi-
lite. Kt quelque aatre part: C'est par les sécheresses el Jes
tentations que le Seigneur ¢prouve ceux qui I'aiment.
L’ame doit remercier le Seigneur lorsqu’elle est accablée
de carcsses, mais elle ne doit pas s’affliger avec impa-
ticnce Jorsqu’clic est dans la désolation. 11 faut hien
preadre garde @ ceci, car il y a des ames avengles qui,
s’apercevant u’clies ont des sécheresses , croient aussitot
que Dicu les a abandonnées, ou bien que la viespirituelle
cst trop velevée pour elles, ¢t qui ne font plus oraison ,
el perdent ce qu’elles ont fait de bon. 11 n’y a pas de
temps plus propice pour s’exercer & se résigner d Ia vo-
lonté deDicu que le temps des sécheresses. Je ne dis pas
pour cela, que vous ne deviez pas éprouver de la peine
cn vous voyant abandonné de la présence sensible de
volre Dicu: on ue peut pas ne pas ressentir unc tolle
peine, on ne peut pas ne pas s’en plaindre lorsque Jésus
lui-méme s’en cst plaint sur la croix : Deus meus, Deus
meus , ut quid dereliquisti me ? (Matth. xxi. 46.) Mais dans
sa douleur clle doit se résigner & Ia volonté de Dieu. Tous
les Saints ont éprouvé ces peines et cos abandons desprit.
Quelle durete de coear que celle & laquelle je suis sou-
mis mainienant, disait Bernard ; je n'aime ni la lecture,
ni Povaison, ni la méditation. Les Saints ont ea plus
souvent des sécheresses quedes consolations sensibles. Le
Scigneur ne les accorde que (rés-rarcinent, ¢t aux ames
faibles peut-tire, afin qu'elles ne s’arrdient pas dans Ie
chemin de la vie spirituelle, mais les véritables délices
qu’il préparc aux siens sont dans le paradis. Cette lerre
est un liew oit P'on ne mdérite que par la souffrance; le
19.



AA2 DE L'AMOUR DIVIN.

cicl cst un licu de vécompense et de bonheur, car sur
cetle (erre les Saints n’ont jamais cherché Ia ferveur qui
accompagne les jouissances, mais celle i accompagne
Ies souffrances. S. Joan d’Avila disait: (Audi Fil. ¢, 26.)
« Tl vant bien micux vivre dans les sécheresses et dans les
« lentations par Ia volonté de Dieu, que dans la conlem-
« plation forsque Diewne le vent pas. » Mais, direz-vous, si
jc savais que cette désolation vint de Dicu, je serais con-
tent; mais ce qui m’afflige et m'mquicte, ¢’est la erainte
qu’elles soient Ja suite de mes fautes et le chiitiment de ma
ticdeur. Bien : n’aycez donc plus de tiédeur, et ayez un peu
plus de zéle. Mais peut-glre, parce que vous &tes dans
Pobscurité, vous voulez vous inquicter, abandonner o-
raison, ct doubler volre mal. Il est possible que cette
aridit¢ ne soil que Ie chitiment de Dicu, comme vous
le dites; mais ce chitiment Dieu ne vous Penvoic-t-il pas?
Acceplez-le done comme un chitiment que vous méritez,
¢l unisscz-vous & I volonté de Dicu, Ne dites-vous pas que
vous méritez I'enfer? Pourquoi maintenant vous plaignez-
vous? Peul-ire méritez-vous que Dicu vous console? Con-
fentez-vous done de Ta manicre dont Dien vous traite;
failes oraison, poursuivez ¢ (ue vous avez commence, ct
craignez désormais que vos plaintes ne prennent leur
source dans le trop peu d’humilité et de résignation & la
volont¢ de Dien. Quand unc ame fait ovaison, clie ne peut
pas cn retirer plus de profit gqu’en s’unissant i la volontéde
Dicu; résignez-vous done, et dites: Scigneur, jaccopte cetle
peine de vosmains mémes, je Paccepte pour Ie temps qu’il
vous plaira; si vous voulez que je sois ainsi affligé pendant
P’éternité, je suis contenl. Cetle priére, quoiqu’un peu péni-
ble vous scrvira plus que toutes sortes de consolations.
Mais I'aridité n’cst pas toujours un chitiment, parfois



DE L’AMOUR DIVIN. A3

Dieu en agil ainsi pour notre profit et pour conserver
nolrc humilité. Le Scigneur permettait que S. Paul fiit
tourmenté par des tenlations d’impureté, afin qu'ilne se
glorifiit pas des dons (u'il avait recus. Ne magnitudo
revelutionum extollat me , dutus est miht stimulus carnis
mee , angelus satane qui me colaphizet. ( 0. Cor. xu. 7 )
Celui ui faiv oraison avee beancoup de douceur ne fait
pas une chose <lonnantc. Est amicus socius mensee, et
non permancbit iz dic necessitntis. ( Eecli. vi. 10.) Vous
nc tiendrez pas pour un ami véritable, celui qui vous
accompagne i votre iable, mais qui vous regarde travailler
et nec cherche pas & vous &tre utile. Quand Diew envoie
des peines, cest alors u'il ¢prouve ses amis. Pallade
avait un jour heaucoup d’ennui pendant Poraison , il
alla trouver S. Macaire; voict ce ue lui dit ce saint :
Quand quclque chose vous dit: abandonnez oraison ,
répondez par amour pour J¢sus-Christ: J¢me contente de
rester ici a garder les murs de cet appartement. Clest
la aussi la réponse que vous devez [aire quand vous Cles
tenté d’abandonner I'oraizon; ct lorsqu’il vous scmble que
vous perdez votre temps, dites alors : Je suis ici pour
faire plaisic & Dien. . Frangois de Sales dit, que
quand méme pendant notre oraison nous ne ferions
que chasser Jes distractions ¢t les tentations, notre orai-
son n’en scrail pas moins trés-bien faitc. Ausst dit Tau-
Iere, Dicu fera & celur qui persévire dans Toraison
pendant les sécheresses des graces plus grandes que s'il
avail pri¢ avec beaucoup de ferveur sensible. Le pire
Rodrigucz paric d’'un homime qui n’avait éprouvé
aucune consolation dans I’oraison pendant ¢uarante ans,
mais qui ¢hait toujours plus ferme dans la vertu toutes
les fois qu'il faisait oraison, tandis qu'au contraire



/Y DE L’AMOUR DIVIN.

Jorsqu’il passail un jour sans la faire, il élait si faible qu’il
n’étaitl capable d’aucun bon acte. S. Bonaventure et Ger-
son disent qu’il y a plus de gens qui servent Dicu bien
micux, lorsqu’ils sont moins recueillis, qu’ils ne désirent ,
parce qu’alors ils sont plus diligens ¢t plus humiliés ; au-
trement 1ls s’cnorgucilliraient et seraient plus tiédes, cn
pensant quils ont trouvé ce qu’ils cherchaient. Ce ue
T’ on dit des sécheresses, se dit encore des tentations. Nous
devons (cher d’éviter Tes tenlations ; mais s1 Dicu veut,
ou permel (ue nous soyons lenlés contre la foi, contre
la purclé, ou conlre loufe autre verlu, nous ne dcvons
pas nous cn plaindre, mais nous résigner a Ia volonté de
Dicu. Le Scigneur répondit & S. Paul, lorsqu'il le priait
de Te délivrer des lentations d’impuretle , sufficit tibi gratia
mea. S1 110us voyons, nous aussi, que Dicu ne mous
exauce pas el nc nous arrache pas A nos tentations ficheu-
ses , disons-lui : Seigneur, failes, permecllez ce que vous
voudrez; volre grice me suffit, mais assistcz-moi afin
que je ne la perde pas. Ce ne sont pas les tentations,
mais bicn le conscntement aux lentations, qui font que
nous perdons la grice de Dicu. Lorsque nous chassons
Ics (enlations , nous sommes plus humbles , nous acqué-
rons plus de mériles ; nous avons recours & Dicu, plus
souvent , nous restons plus long-temps sans I'offenser et
nous nous unissons micux i son saint amour. 1 fuat enfin
(ue nous nous unissions & la volonté de Dieu pour ce qui
regarde notre mort, pour le temps ou clle doit arriver et la
maniére (ue Dieu emploiera pour nous I'cnvoyer. Sainte
Gertrude (L. 1. Vit. ¢. 41.) en franchissant une colline,
roula ol tomba dans la vallée. Ses compagnes lui deman-
dcrent si elle n’avait pas craint de mourir sans sacre-
mens ? Mais la sainte leur répondit : Je désire hien, il est



DE 1L’ AMOUR DIVIN. A4S

vrai, dc mourir aprés avoir recu les sacremens; mais
je préfere encore la volonté de Dicu, car je crois que la
meillcure disposition que Yon peuf avoir pour bien
mourir, c'est dc se soumeltrc a cc que Dicu veut; je
désire quelque mort que cc soit, ct qu’il plaira 3 Dieu
de m’cnvoyer. S. Grégoire dit dans ses Dialogues (L.
m. c¢. 37.) que les Vandales ayant condamné a mort
un prétee appelé Santolo, lul donnérent la faculié
de choisir la mort qu’il” désirerait ; mais le saint
homme refusa de choisir, el s’éeria : Je suis entre les
mains de Dicu, je subirai la mort qu’il voudra que je
souffre, je n’cn veux pas d’autre. Cel acte plut tellement
a Dicu, quapres que les harbaves curent délibéré qu’on
lui trancherail la téte, le bras du bourrean fut arrété par
une force invisible, et & la vue de ce miracle, on fut
contraint a lui laisser la vie. Quant a la mani¢re, nous
devons croirc que In meilleure est celle que Dieu aura
déterminée. Sauvez-nous, Scigneur, ct puis failes-nous.
mourir commc il vous plaira; voila ce que nous devons
dire lorsque nous pensons  notre mort.

Nous devons encorenous conformer au moment denotre
morl. Qu’est-ce que celle lerre, qu’une prison ot nous de-
vons souffrir et ott nous sommescn danger de perdre Dieu 2
tout moment ? C’est ce quui faisait dire a David, erue de
custodia animum meam. (Ps. cxvi. 8.) C’est encore cetle
crainle qui faisait désirer In mort & Sainte Thércse , car
Jorsqu’eile entendait sonner ’horloge, clle était toute con-
solée, cn pensant qu’elle avait passé une heure de sa vie,
¢l unc heure ot clle avait couru le danger de perdre
Dieu. Le pore Avila disail, que quand méme on ne
scrail disposé que médigcrement, on devrait désirer Ja
mort, par la raison du péril que 'on court de perdre Ia



BAG DE L’AMOUR DIVIN.

grace de Dieu. Qu’y a-t-il de plus cher el de plus dési-
rable, de s’assurer par une bonne mort dc nec plus
perdre Ia grice de Dieu? Mais moi, diles-vous, je n’ai
rien fail encore, rien acquis pour mon dme. Mais si Dieu
veut que vous mouriez a présent, cue [crez-vous aprds
si vous vivez contrc son gré ? Et qui sait si plustard vous
feriez la mort que vous espérez faire ? Qui saitsi en chan-
geant de volonté, vous ne tombericz pas dans d’aulres pé-
chés, el si vous ne vous damnericz pas? ELs’il en étail au-
irement, du moeins vous ne pouvez vivresans commettre
des péchés au moins Iégers. Car, s’ceriait S, Bernard, cur
vilam desideramus , in quu tanto ampling vivimus, lanto
plus peccamus. (Mod. ¢. 8.) II est certain yu’un péché
vénick déplait plus & Dicu, que ne peuvent lui plaire
toutes les bonnes ccuvres (ue nous puissions faire.

Je dis encore que celui qui désire faiblement le paradis,
donne des preuves gu’il aime peu Dieu. Celui (ui aime,
désire toujours la présence de Tobjet aumé, mais nous
nc pouvons voir Dieu, si nous nc quillons Ia terre; et
tous les Saiunts n’ont désiré Ia mort que pour aller jouir
de la présence de Dicu. C'est aprés ecla que soupirait S.
Augustin : Eig moriar, ut t¢ vidcam. S. Paul : Desiderium
habens dissolvi et esse cum Christo. (Ad. Phil. 1. 28.)
David : Quando veniam et apparcbo ante faciem Dei ? (Ds.
xLI. 3.) C’est encore aprds cela qu’ont soupiré toules les
ames qui ont aimé Dicu. On lit dans un auteur , (Flores
Enrcl. Grul. 1v. ¢. 88.) qu'un chevalier allant un jour a
Ia chasse dans un bois, entendit un homme qui chan-~
it douccment. Le chasscur s’approche ¢l apercoit un
Lpreux dégoutant, dont le corps tombait cn lambeaux;
il lui demande si c’est lui qui chante. Oui, monsicur,
reprit le Iépreux, ¢’est moi-méme. Comment donc pou-



DE L’AMOUR DIVIN. ANT

vez-vous chanter ainsi au milicu de tant de souffrances ,
et lorsque vous allez mourir? Mais , dit le 1épreux, entre
Dicu ¢t moi il n’y a d’autre séparation que ce mur de
boue, que ce corps chétif; quand je scrai débarrassé de
cel obstacle , je jouirai de mon Dicu: en voyant que je
tombe en lambeaux , je me réjouis ¢l je chante.

Enfin, pour dernicr degré de grice et de gloire, il faut
que nous nous conformions la divine volontlé; nous
devons faire cas sans doute de la gloire de Dicu, mais
aous devons préférer sa volonté. Nous devons désirer
d’aimer plus que les Séraphins , mais nous ne devons
pas vouloir un degré d'amour de plus; si cc n’cst celut
gue le Seigneur a voulu que nous ayons. ILe pére Avila
Pa dit. (Audi filii. c. 15.) Je ne crois pas qu’il y ait
cu de sainl qui n’ait pas désiré de devenir ncilleur
qu'il n’éait; mais jamais ce désir ne leur cnlevail Ia
paix, car ils ne le désiraient pas par cupidit¢, mais seu-
lement pour Dicu, ct iis ¢taient contens de ce qu’il leur
avail donné, quoique souvent ils possédassent bien peu.
Ils pensaient qu’il y avait plus d’amour a s¢ conlenter
de ce que Dicu leur donnait qu'a désirer davantage.
est iei le Jicu de rapporter ce que dit Rodriguez ( Tract.
vilL. ¢. 50.), que, quoique nous devions étre soigneux 2
nous procurer la perfection , autant qu'il cst en nous, afin
de n’avoir d’excuse ni dans i tiédeur, ni dans la paresse,
comme disent quelgues personines. Dica me la donnera,
je ne puis aller que jusque a. Quand nous manguons ce-
pendant , nous ne devons pas perdie la paix etlaconfor-
mit¢a la voloni¢ de Dicu, quia permis notre défaut, el nous
nc devons pas perdre non plus courage. Prenons des forces,
humilions-nous par le repentir, demandons lesccours du
Scigneur et poursuivons notrc chemin. Ainsi, quoique



A48 DE L’AMOUR DIVIN.

nous puissions bien désirer de nous réunir dans le ciel,
au cheeur des Séraphins, non pour avoir plus de gloire
pour nous, mais pour glorifier Dieu ct ponr aimer davan-
tage, nous devons alors nous résigner & sa sainte volonté,
nous conlenter du degré auquel il daignera nous admet~
tre dans sa misér corde.

Ce scrail encore un (rop grand défat, que de désirer
d’avoir le don d’oraison surnawurclle, e don d’extase,
de vision , de révélation ; car les maitres de la vie spiri-
tuelle disent que les ames que Dicu favorise de ces
grices doivent le prier de I'en priver, aflin de T'aimer
simplement par Ia foi pure; cc qui est le moyen le plus
certain. Bien des Saints sant arrivés a la perfection sans
ces grices surnaturclles ; les vertus scules portent les
ames A la sainteté, ct les font se conformer a la volonté
de Dieu. Si Dicu ne veutl pas nous ¢lever a ce degré
sublime de pecfection et de gloive, conformons-nous a
son saint vouloir ; prions-le qu’il nous sauve au Moins
par sa miscricorde. En agissant ainsi , la récompense que
le Seigneur nous donnera dans sa bonté ne sera pas
petite, car il aime par-dessus tout Jes ames résignées.

Au fait, nous devrions regarder toutes les choses qui
nous arrivenl, ¢t qui nous devaient arriver , comme
venant dc Ja main de Dicu. Nous devons aussi diriger
toutes nos actions vers un seul but, cclut de faire la
volonté¢ dc Dicu, el de ne rien faire que ce que Dicu
veul; ct pour y acriver plus siirement , il faul que nous
nous laissions guider par nos supéricurs pour le lempo-
rel, et par nos directeurs pour Je spirituel, afin d’ap-
prendre d’cux ce que Dicu exige de nous; il faul aussi
avoir foi dans ces paroles de Jésus-Chris: : Qui vos audit ,
me audit. (Luc, x. 46.) Par-dessus tout, appliquons-



DE L’AMOUR DIVIN. 449

nous i servir Dicu de Ia maniére dont il veut que nous
lc servions. Je dis cela, afin que nous évitions 1’erreur
de celui qui perd son temps & se dive: Si j’étais dans un
désert, si j'entrais dans un monastére, si j’allais dans
un aatre licu, loin de ma maison, de mes parens et de
mes compagnons, je mesanctifierais; je ferais telle péni-
tence, je ferais tant d’oraisons. 11 dit toujours je ferais,
Je ferais. Mais, malgré cela, en supportant de mauvaise
grace cclle croix que Dieu lui envoic, en nc marchant
pas dans Je chemin qu’il Jui indique, il ne se fait pas
saint , el va de mal en pis. D’autres fois ces désirs scront
des tentations du démon, car ils ne seront pas selon la
voloni¢ de Dicu; par conséquent, il faut les chasser , et
s’cncourager i servir Je Seigncur par les moyens qu’il
nous a choisis. En faisant sa volonté, nous ne pouvons que
parvenir 2 Ja sainteté dans toules les condilions ou le
Seigncur nous a placés. Ne veuillons donc toujours que
ce quc Dieu veut; si nous agissons ainsi, il nous pres-
sera sur son cocur. Aussi familiarisons-nous avec les pas~
sages dec I’Ecriture,, qui nous invilent 2 nous unir tou-
Jours de plus en plus 4 la volonté de Dieu. Domine,
quid me vis facere? O mon Dicu, ditcs-moi ce que vous
voulez de moi, car je veux Paccomplir. Tuus sum ego,
salvum me fuc. (Ps. xvui. 94.) Je nc suis plus & moi ,
je suis & vous, Scigneur; failes de moi ce que vous vou-
lez. Lovsru’il nous arrive quelque contrariété plus grande,
telle que Ia mort de nos parents, Ja perte de nos biens :
Ita pater, écrions-nous, ita pater, quoniam sic fuit pla-
citum aite te. (Matth. x1. 26.) Qui, 0 mon Dicu, oui, 6
mon pére, qu’il en soit ainsi, puisque cela vous a plu;
que la pridre que Jésus-Christ nous a enscignée, soit sur-
tout chere a notre cocur @ Fiat voluntas tua, sicut in ceelo



450 DE L’AMOUR DIVIN.

et in terra. Le Scigneur dit un jour A Sainte Catherine de
Gtnes, de toujours répéter le Pater noster, el ¢’ msister
particulicrement sur ces paroles, que sa sainte voloulé
s’accomplit en elle, aussi enticrement que les Saints Pac-
complissent dans le ciel , el nous aussi conduisons-nous
ainsi, et nous parviendrons & la sainteté.

Aimée ¢t loude soit & jamais la volonté de Dicu, ct
Ia bicnheureuse vierge Maric congue sans péché.

1V.

Consolations pour les ames scrupuleuses, dans leurs rapporls
d’obdissance avec leur direcleur.

Ce qui inquiéte les scrupulcux, c'est Ia crainte qu’ils
ont Jorsqu’ils opérent, d’agir cn doulant, s’ils ne com-
metient pas un péché et de Pencourir par le fait. Mais
alors il faut qu’ils sachent que celui qui agit par obéis-
sance 4 un confesseur picux ct &clairé, w’agit ja-
mais dans le doute, mais avec la certitude la plus
grande que nous puissions avoir sur la terre, car Jésus-
Christ a dit, que cclui qui écoule scs minisires , esl
comme celui qui Pécoute lui-méme : Qui vos audit, me
gudit, (Math. x. 46.) Ce qui it dire & S, Bernard (De.
Praec. et Disp. ¢. 12.) Quidquid vice Dei precepit homo,
quod non sit tamen certum displicere Deo, haud secus om-
nino accipiendum est, quam si preecipiat Deus.

1l cst cerlain que, pour cc qui a rapport & la direction
de la conscience, le confesscur cst e supéricur légitime,
comme disent tous les maitres de Ja vie spirituelle, ct



DE L’AMOUR DIVIN. 451
S. Francois de Sales avee enx. (Introd. & la vie dévote,
chap. 14.) VYuici ce que dit le pére Pinamonti dans son
Dirccicur spirituel : Il faut apprendre aux scrupulenx,
qu’en se soumettant & la volonté des ministres du Sei-
gneur, ils doivent jouir de Ia séeurité In plus grande,
dans toul ce qui n'est pas évidemment un péché. Qu'on
leur fasse live les vies des Saints, ct ils verront que ccs
ames fidtles n’ont pas reconnu d’autre moyen plus sar
que celui de 'obéissance. Les Saints ont montré qu’ils
suivaient la voix de leur confesscur plutdt que la voix
immédiate deDicu, ct les scrupuleux préferent s’appuyer
plutot sur leur jugement que sur I'Evangile , qui dit:
Qui vos audit, me audit.

Le bienhcurcux Ienr: de Suson dit ( aprés Ie pire
Brencola , Chemin de e perfection. ) : Que Dieu nc nous
demande pas comple des choscs que nous avons failes
parobdissance. S. Philippe de Néri disait encore lIa méme
chosc. (In Vita, lib. 1. cap. 10.) Ceux qui désirent tirer
de l'utilitd dans Ja voie de Dien sc soumcticnt a un
confesseur éclairé, auguel ils obéissent comme a Dieu
méme ; quand on agit ainsi, on est certain de ne pas
renddre compte d Pien des actions que Pon commet. Le
méme saint dit encore, que si 'on avait véritablement
foi dans Ie confesscur, le Scigneur ne e laisscrait pas
crrer. 11 0’y a rien de plus stir, et qui brisc mieux les
embhiiches du démon, que de faire la volonté d’autrui
dans le bien; il 0’y a rien de plus dangereux que de
vouloir se conduire ¢l s¢ gouverner sor-méme. CG'est ce
que dit S. Jean de Ia Croix (Tr. des épines. 1. 1. coll.
A. §. 2. n. AL.), car il s’éeriec au nom du Secigneur : Si
vous &tes infidele & volre confesscur, vous I'éles & moi-
méme, parce que jai dit, qui vous méprise me meéprisc



452 DE I AMOUR DIVIN.

ct plus bas au n. 8: Ne pas faire ce que le confesseur
vous commande, ¢’est tre orgueilleux, c’est manguer
de foi.

I faut donc avoir Ia ferme confiance qu’en ohdéissant
au pére spiritucl, on cst cevlain de ne pas pécher. Le
reméde le plus efficace pour les scrupulenx, dit S. Ber-
nard, c¢’est une ohdissance aveugle au confesscur. Jean
Gerson rapporte (Tract. de Preeparat.) que le méme S.
Bernard ordonna un jour & un de scs moines d'aller
célcbrer sur sa foi; le moinc ayant obéi, fut guéri de
tous scs scrupules. Quelqu’un dira peut-&ire, ajoute Ger-
son: Plul a4 Dicu que moi aussi jeusse un S. Bernard
pour directeur; mais le mien est d’une science bicn mé-
diocre. Voici cc que ce directeur répond @ Quisquis it
dicis, erras; non enim tc commisisti in manibus hominis,
fguia litteratus, ctc.; sed quia tibi est pracpositus. Quamobrem
obedias illi, non wt homini, sed ut Deo! Cest cc qui
fait dire & Sainte Thérese (Fondat. ¢. 10.) : L’'une prend
Je conlesseur avee Ia détermination de ne plus penser &
notre excuse, mais dese confier a la parole du Scigneuar :
Qui vos audit, me audit. Lo Scigneur estitne tellemaent
celle soumission, que, quoique ce soit aprés mille combals
que nous accomplissions les choses qu’on nous a impo-
S¢Cs, que ce soil avee peine ou sans peine (ue nous
les fassions, le Seigneur nous préle son SCCOUTS.......
Elle ajouic ensuile, que nous contestons la volonté de
Dicu.

De la S. Francois de Sales (Tntrod. ¢. 4.), cn parlant
de la dircction du pere spirituel, pour marcher cn sareté
dans les voics de Dieu, dit: C’est Ia Pavertissement des
averlissemens. Vous avez bean chercher, dit le preux
Avila, vous ne trouverez jamais plus sarement Ia volonté



DE L’ AMOUR DIVIN. A53

de Dicu, que dans le chemin de Pobéissance , que les
anciens dévols onl tant pratiquée et tant recommandde.
Aussi le pise Alvarez disait-il : Quand bien méme le pere
spirituel sc tromperait, Pame obcissante est sire de ne
pas pécher , car elle est soumise A celui que Dien lui a
domné pour supéricur. G’est encore ce qu’éerit le pére
Nieremberg (Tr. des scrup. §. 2.): Celui qui obéit i son
confesscur ne peche jamais, quand méme ce qu’il ferait
serait unc faute, tant qu’il agit avec 'intention d’obéir
A cclui qui tient la place de Dieu, cl en se persuadant
qu’il est dans 'obligation de lui obéir, car, comme disent
le pére Rogacci ct Lessius, le confesseur est pour nous
Vinterpréle de la volonté divine. Et c’est encore cc qui
est confirm¢ daus Ia glosse. (In. cap. ad aures, de temp.
ord. lit. f. in finc) : Si vero dubium sit pracceptum, propter
bonwm obedientice excusatur a peccatis, licet in veritate sit
malum. 25. qu. 1. Quid culpatur. 2. Et dans le ch.
Inquisitioni. de Scnt. exc. on recommande encore dans
le méme endroit I'obéissance au confesseur , en disant
qque les scrupules debent abdicari ex pastoris sui consilio.

S. Francois de Sales donnait trois sortes de consola-
tions aux scrupuleux. (In vit. circ. finem mass. 27.)
1° Unc ame qui obéit ne se perd jamais. 2° Il faut se con-
tenter de ce que le pére spirituel vous dit que vous
marchez bicn, sans en chercher Ia raison. 3° Le meil-
leur est de cheminer en aveugle, sous Ia direction de la
divine providence, au milieu des énchres et des per-
plexités de cetie vie. G'est pour cela que tous Ies docteurs
moralistes discnt communément avec S, Antoine, Navar-
rc, Silvestre, etc... Que I'obéissance au confesseur est
la régle la plus siwe pour bien marcher dans Ia voie
de Dicu. Yoild, dit le pire Tirillo avec le pére Lacroix ,



Aol DE L’AMOUR DIVIN.
quclle cst Ja doctrine la plus généralement enseignée
par les pares et les maitres de la vie spiritucle.

En sccond licu, les scrupulcux doivent savoir, que
non-sculement ils sont cn pleine séeurité en obéissant ,
mais qu'ils sont obligés & obdéir i leur directeur, ct de
mépriser les scrupules, en agissant avee liberi¢ dans
leurs doules. C'est ainsi ue Denscigne No¢l Alexandre
(Theol. hib. 3. c. 4. Reg. 40.) : Quod autem scrupuli as-
pernari debeant, accedente prudentis, pii, doctique directoris
judicio, et contra illos sit agendum, constat ex ¢, In-
quis., etc., ut supra : de méme le pérc Wigandt (Tr. 2. Ex.
2. (.): Non peccar qui agit contra scrupulos; imo ali-

gz

quando est preecepti, prasertim si accedit confessarii judi-
cium ; ¢’est ainsi que pensent ces auteurs gui suivent ce-
pendant Ies opinions rigides. Les docteurs penscnt com-
munément 9insi. (Ap. Salmant. tr, 20. c. 7. n. 10.)
La raison en cst, que les sciupuleux, en ne surmonlant
pas lears scrupules, s’exposent & mettre de grands obsta-
cles & I’accomplissement de leurs obligations, cu du
moins & leur profit spiritucl, ou bicn & perdre la cer-
velle, Ta santé et la conscience par le désespoir et par le
relichement. De 13 S. Anton, avee Gerson (d'aprés Nodl
Alex. 1. cit.), blament les scrupuleux qui, par vaine
crainte, ne tichent pas de vainere les scrupules @ Cuveus ad
extremuir, ne, dum queris Securilatem, in graven ruds
pracipitationis foveam. Prencz garde, disent-ils, de ne
courir & volre pertc, cn voulant marcher avee trop de
sirelé.

Voild pourquoi e méme pére Wigandi (L. cit. ¢. 4.)
dit que Jes scrupuleux doivent obéir a leurs directeurs
pourva que le commandement ne soil pas ¢videmment
un péché: Nisi contra Deum (director) pracipict aperte.



DE L’AMOUR DIVIN. 4155

Chacun cst tenu dans les choses douteuses d’obéir & son
supéricur, pourvu qu’il n’ordonne pas un péché ; ¢’est I’o-
pinion commune et certaine aprés les docleurs. Cela se
prouve par S. Bernard, avec Ie passage sur le principe
adopté : Quidquid vice Dei, etc.; par S. Ignace de Loyola
(In Const. Sec.): Obediendwm in omnibus, ubi peccatum
non cernitur, id est, (in declar.) in quibus nullum manifes-
tum est peccatum ; de plus, par B. Ilumbert , géndral des
peres prédieateurs, lequel dit (In L. de Erud. Rel. ¢.41.) :
Nisi aperte sit malum quod preccipitur, accipiendum est, ac
si a Deo precciperetur ; de plus, par le B. Denis-le-Char-
treux (In 2. Dist. qu. 3.) : In dubiis, an sit contra pre-
ceptum Dci , standum est preecepto preelati @ quia, etsi contra
Dcum, attamen propter obedientia: bonum non peccat subdi-
tus. Par S. Bonaventure, (In Spec. Disc. ¢. 4.)

C’est pour cela que Jean Gerson (Cons. 6.) dit:
Scrupulosis contra scrupulos agendum cst, ¢t fixe operis pede
certaidum. Scrupulos compescere melius quam per contemp-
tum nequimus, et requlariter non absque alterius, et preeser-
tim superioris consilio ; alioquin timor immoderatus, aut incon-
sulta praesumptio preccipitat. 11 dit que I’on doit de pied ferme
combattre les scrupulces, ¢t les mépriser. Le remede qu’a-
vait employé¢ S. Philippe de Nért pour les scrupuleux, ¢’é-
tait de leur faire mépriser les scrupules. Voici comme c’est
rapporté dans sa vie (Lib. 2. ¢. 10.) : De plus, au reméde
ordinairc de sc remettre en tout ¢t pour lout au jugement
du confesseur, it cn donnaitun autre, qui était d’exhorter
les scrupuleux & mépriser lcs serupulcs. I défendait i cer-
taincs personncs de s’en confesser, el quand dans la
confession les pénitens parlaient des scrupules, il avait
coutume de les faire communier sans les écouter.

Ainsi , pour conclure, les scrupuleux doivent avoir



456 DE L’AMOUR DIVIN.

devant les yeux I'obéissance, et juger comme vaine la
crainte des scrupules , et agir librement. Et pour cela, il
n’est pas nécessaire, comme disent les docteurs (Busemb.
De Cons. Scrup. cap. 3. cum Sanch., Bec., Reg., Fiil.),
que, dans tout acte particulicr, ils disent que telle ou
telle chose est un scrupule, et qu’ils doivent obéir &
leur confesscur en la méprisant; il suffit qu’ils le com-
battent par le bon propos qu’ils ont fait auparavant; car,
d’apres I'exercice qu’ils ont fait en cux-mémes, ils sont
habitucllement ou virtuellement dans la méme disposi-
tion, bien qu'elle soit obscure ct confuse.

Ce qui fail dire a La Croix (Lib. 1. num. 857. ¢t Tam-~
bur. in dec. cap. 3. §. 8. avec Vasq. Val., cle.), quesile
scrupuleux ne peut pas dans cetle obscurité déposer tout
aussilot sa crainte, ni arriver & Pobdissance du confes-
seur (cc qui estunc impossibililé pour certaines conscien-
ces perplexes de se défaire des scrupules, par la crainte qui
les arréte), alors il ne péche pas, encore qu’d agisse avec
la crainte de pécher. La raison en esl, qu’ayant cu d’abord
par amour pour P'obéissance la disposition de mépriser
de tels scrupules, il doit penser qu'il la posstde encore,
quoiqu’il nes’en apergoive pas dcausede la cramte quiil
éprouve; mais celte crainte, le scrupuleux doit la mépri-
ser, car clle ne forme pas une véritable régle de con-
science. Voici comment Gerson la confirme ct la conseille
(InTr. de Conf. ct Scrup.) : Conscientia formata est , quando
post discussionem et dcliberationem ex definitiva sententia
rationis judicatur aliquid faciendum aut vitandum : et contra
cam agere st peccatum. Timor vero scu scrupulus conscien—
ticc est quando mens inter dubia vacillat, nesciens ad quid
potius tencatur; non tamen vellet omiticre, quod sciret esse
placitum divinee voluntati, et iste timor, quam ficri po-



DE L’AMOUR DIVIN. 457

test, abjiciendus et cxtinguendus. Gerson dil done en sub-
stancc, que 'on péche dans le doute pratique, quand le
doute provient d’une conscience formée ; mais il n’y
a de conscience formée que quand on a examiné les cir-
conslances , que I'on portc un jugement avec dclibéra-
tion, ¢l qu’on prononce une senicnee définilive sur ce
que I'on peul faire ou ne pas faire. Voild comment
on péche, quand on optre avec une telle conscience; mais
quand Pesprit est vacillant, il ne veut jamais faire ce qui
déplait 3 Dieu; ce n’est donc pas un doule, c’cst une
crainic vaine que 'on doit rejeter el mépriser. Ainsi, lors-
que chez le scrupuleux il y a volonté habituclle de ne pas
vouloit offenser Dicu, il est certain que lorsqu’il agit dans
Ie doute, il ne péchic pas. G’est e sentiment de Gerson ;
sans doute, il a raison, car c’cst 1a une crainte fu-
tile, et non un vrai doute, comme elle lccroit. On doit
savoir que, pour commettre un péché mortel , il faut une
advertence pleine de lintellect, et un conscntement par-
fait et délibéré de la part de la volonté, pour adhérer A une
action qui offense Dicu gravement. Cette docirine est la
moins douteuse et celle que les théologiens enseignent Je
plus généralement d’aprés les D. de Salam. (Tr. 20. c. 11.
n. b.) Méme les plus rigides comme Juenin, Habert, et
le rigoriste Gonet, qui lui-méme s’exprime ainsi : Quod
si aliqua insit deliberatio , sed imperfecta, erit peccatum ve~
niale, non mortale. C’est encore ce qu’enseignent tous les
autres apres S. Thomas (1. 2. qu. 88.a. G.) : Potest quod
est mortale esse veniale propter imperfectionem actus, quia
non planc pertingit ad perfectionem actus moralis , cum non
sit deliberatus, sed subitus.

Que les ames scrupulcuses souffrent cetle croix avee
résignation et gu’ellgs ne s’Ctonnent pas, dans leurs grands

n, 20



A58 DE L’AMOUR DIVIN.

embarras, que Dicu seul permet pour leur profit, afin
quielles soicnt plus lumbles. Quelles se gardent des oc-
casions gravement dangereuses, ¢l qu’elles se recomman-
dent Ie plas souvent au Scigneur, et qu’clles se contient
heaacoup plus & sa divine bonté. Qu’elles aicut recours
le plus souvent possible & la (rés-sainte Vierge, qui sap-
pette la mére de miséricorde et la consolation des affligés;
gu'clles eraignent Poffense de Dicu, I ot elles a voient;
mais qu’clles soient résolues de mourir mille fois plutot
qque de perdre Ia grice divine ; qu’clles craignent surtout
de manguer a Pobéissance de leur directeur; en obéis-
sant, qu’clles aient de la sécurité et qu’elles songent (ue
frien ne les abandonnera jamais, qu’il veut sauver toul
te monde , gu’ilaime la bonne volonté, et ¢u’i ne laissera
jumais périr une ame vraiment obdissante.

Nullus speravit in Domino, et confusus est. (Eccli. 11.)

Omnem sollicitudinem vestram projicientes in eum , quo-
wiam ipst cura est de nobis. (I. Eph. v.)

Dominus illuminatio mea et salus mea , quem tincho.
(Is. IXVI.)

In pace in idipsum dormiam ct requiescam : quoniamn tu,
Dowine, singulariter in spe constituisti me. (P's. 1v.)

In te, Domine, speravi, non confundar in cternum.
(Ps. XXXIX.)



DE L’AMOUR DIVIN, AK%

V.

Conscils de censolation ct de confiance pour une ame désolée.

Dialogue entre Pauleur et Pame qui demande un conseil,

1’AutEur,.—VYoyons, faites-moi connaitre les embarras
de conscience qui vous affligent, comme vous me le dites?

I’AnE. — Il y a deux ans, monsicur, que je ne trouve
plus Dica, ni dans 'oraison, ni devant le saint sacrement
de Pautel, ni dans la communion. I me semble que je
suis une ame sans amour, sans espérance, sans {oi ; en un
mot unce ame abandonnée de Dieu. Je n’éprouve plus de
tendrosse, ni en songeant & la passion de Jésus-Christ, ni
a la sainte eucharistic; je suis inscnsible & toule dévotion.
Yavoue que je le mérite par mes péchés, car je mérite
I'enfer.

L’Auresur. — Mais, diles-moil, vous éles-vous confes-
sée de ces péchés?

L’AME. — Qui, mon pre, j’cn ai fait Ja confession gé-
nérale; je les ai méme confessés plusieurs fois.

L’Auresn. — Et que dit voutre directeur ?

L’Aug. — II m’a défendu de jamais penser & ma vie
passCe; malgré cela, je me sens toujours inquidte, ct je
crains de nc les avoir pas assez développés & mes yeux. Je
suis cncore tourmentée par mille tentations contre la foi,
contre la pureté, contre I'humilité. Je les chasse bien, il
cst vral, mais je crains cependant d’avoir donné mon con-
senfement tacile.



460 DE L AMOUR DIVIN.

L’Avteur. — EL que vous dit votre directeur, & propos
de ccs mauvaiscs pensées?

L’Ane. — Il ne veut pas gue je m’en confesse, & moins
que je ne puisse jurer, sans avoir besoin de réfiéchir, que
j’ai donné mon conscntement, Mais vous, monsicur, que
me dites-vous? Donnez-moi, je vous pric,. quelque ins-
{ruction coasolante.

L’Auteur. — Que vous dirai-je, moi ? D’avoir plus de
coufiance dans I'obdissance que vous devez & votre direc~
tcur. Connpaissez-vous ce que dit S. Philippe de Nén,
&eoutez : Celui qui obéit d son confesseur agit de manicre
a ne pas rendre compte & Dicu des actions qu’il fait, Le
méme saint ajoute : Si 'on avait véritablement foi dans
Ie confesseur, le Scigneur ne le laisscrait pas crrer. Il n’y
a rien de plus str et qui brise micux les embiiches du
démon que de fairc la volonté d’autrui dans le bicn. 1l
n’y a rien de plus dangercux que de vouloir se conduire
¢l se gouverner soi-méme. Connaissez-vous le passage de
S. Francois de Sales ot il cst dit, en parlant de 'obéis-
sance que ’on doit au directeur : C’est 1 Pavertissement
des avertissemens. Vous avez beau chercher, dit le picux
Avila, vous ne trouvercz jamais plus sirement la volonté
de Dicu que dans le chemin de I'obéissance, que les an-
ciens dévols ont tant pratiquée ct tant recommandce,
C’cst encore ce que dit Sainte Thérdse. L’ame prend le
confesscur avee Ja délermination de ne plus penser a sa
volonlé, mais de sc confier & la parole du Scigneur : Qui
vos audit, me audit. Le Scigneur estime tcliement cette
soumission (ue¢, quoique ce soit aprés mille combals
qque nous accomplissions la bagatelle qu’on nous a impo-
ste, (ue ce soil avec peine ou sans peine gue nous I'ayons
faite, ¢ Seignecur nous préte son secours.... Car nous



DE 1 AMOUR DIVIN, 461

accomplissons pour lors Ia volonté de Dieu. S. Jcan de
Ja Croix dit encorc, cn parlant au nom de Jésus-Christ -
Si vous ¢les infideles 4 volre confesscur, vous 1'éles &
moi-méme; parce que jai dit: Qui vous méprise me mé-
prisc. Kt plus bas, au n® vur : Ne pas faire ce quele con-
fesscur vous commande, ¢’cst étre orgucilleux, ¢’cst man-
quer de foi. Ce saint dit cela & T'occasion des paroles de
Josus-Chirist que nous avens rapporlées plus haul : Qui vos
audit, me audit; cc qui fait ajouter & 5. Francois dc Sales
ces maximes extrémement uliles : 4° Une ame qui obéit
ne s¢ perd jamais ; 2° Il faul se contenter de ce gue le pere
spiritacl vous dil que vous marchez bien, sans en cher-
cher Ia raison. C’est 1a une grande legcon pour les person-
nes scrupuleuses, qui veulent savoir pourquoi le pére
spiritucl leur ordonne tellc ou telle chose. En troisicme
licu, S. Frangois ajoutc unc belle maxime, qui n’cst que
In conséquence des deux autres : Il vautl mieux, dil-il,
marcher en aveugle, sous la direction de Ia divine Provi-
dence, au ilicu des téncbres et des perplexiiés de cette
Vic.

Obéir au pore spirituel dans les doutes de conscience,
c’est 1a ce que nous enseignent tous Ies docteurs de 1'E-
glisc e tous les saints peres. Nous cilerons sculement S.
Bernard, qui dit que ioutes les fois qu’un homme nous
commande ant nom de Dieu de faire quelque chose, si ce
qui nous est ordomé n’est pas un péché nous devons
Paccomplir comme si Dicu lui-méme cat parlé. Quidquid
vice Dei preecipit homo, quod non sit tumen certum displicere
Deo, haud secus omnino accipicndum est quam si preecipiat
Deus. (S. Bern. De Praceept. et Disc. cap. 2.)

L'obéissance aux ministres sacrés est, en un mot, le
scul remede eertain que Jésus-Christ nous ait laissé pour



462 DE 1. AMOUR DIVIN.

tranquilliser les conscicnees doutcuses. Aussi Tai en de-
vons-nous d’innombrables actions de graces. Car si nous
n’cn avions pas, comment unc ame scrupuleuse pourrail-
clle retronver la paix? Cetie tribulation de scrupules est
la plus pénible pour les personnes qui aiment Dicu ; clle
surpass¢ toules les autres afflictions, les infirmilds, les
persceutions. Presque lous Jes saints y ont ¢ié cen butle,
Sainte Thérese, Sainte Maric-Magdeleine de Pazzi, Sainte
Francoisc Fremiol ¢t une foule d’auwres. Comment ces
saints amaicnt-ils trouvé la paix §’ils n’cussent pratiqué
Pobéissance? Eh bicn, que dites-vous maintenent ? Etes-
vous persuadée qu’en obéissant 3 voli¢ dirccleur vous ac-
querrcz de la séeurité ?

L’AuE. — Qui, monsicur, je suis persuadée. Mais pour-
quoi donc, moi, qui suis obéissantc dcpuis deux ans,
n’¢éprouvé-je pas de la dévouon?

L’AutEcr. — Je¢ connais maintenant votre défaut, car
vous e dites quc vous ne trouvez pas Ia paix ; cherchez-
vous A faire la volonté de Dien, oubien cherchez-vous les
consolations ¢t fes douceurs? Si vous voulez devenir sainte,
ne cherchez désormais que la volonté de Dieun, qui veut
quc vous vous sanclifiicz, mais qui ne veat pas peut-Glre
que vous ayez des consolations sur cclle terre. St vous
n’avez pas de consolation, consolez-vous cn pensant (ue
vous avez le consolateur avec vous. Yous vous plaigiicz
de la sécheresse que vous Cprouvez depuis deux anndes,
mais Sainte Frangoise Fremiol cut quarante ans d’aridite ;
Sainte Magdeleine de Pazzi cul cing années de peines ct
de (entations, sans un instant de repos, ¢t apres €es Cing
anndes, clle demanda & Dicu de ne plus lui accorder au-
cune consolation sensible sur ceue (erre. S. Philippe de
Neri était si enflammé d'amour qu’il §’éeriait : O mon



DE L’AMOUR DIVIN. AG3

Iésus, je ne vous ai jamais aimé, el je voudrais vous ai-
mer cepeudant. Une autre fois il disait : Je voudrais vous
aimer, 60 mon Josus, el je ne sais comment m’y prendre.
Je vous cherche el je ne vous trouve pas. Tel est le lan-
gage des saints, el vous vous laissez aliérer parce que vous
aver des aridilés; parce que vous ne trouvez pas Dicu
comme vous voudricz lc trouver ?

I’AnE. — Mais sans doule vous me cilez Ja Pexemple
des saints, el sais-je moi si Dien m’a pardonné (outes
mes offenscs, car jignore encore si junais j’en ai eu de
la doulcur.

L’Aureuvr., — Eh quoi ? vous-Cles vous complue dans
les péehés que vous avez commis.

L’AnE. — Non, je les déteste, et je les hais plus que
lIa mort méme.

L’Aureur. — Pourquoi donc craignez-vous que Dicu
ne vous ail pas pardonné? Les saints peres disent, que qui
hait Ie mal il a commis, est sir du pardon. Il est cer-
tain d’nilleurs, comme le dil Sainte Thértse, que celui
qui est résolu de souffrir plutot Ia mort que d’offenser
Dicu . cst ¢videmment repentant des fautes qu’il a com-
mises. Dites-moi, ¢les vous résolue de souffriv toules sortes
de peines phitot que de perdre la grice de Dicu?

L’'AnE.—Oui, mon pére, moyennant la grdce de Dicu,
je prends Ja résolution de me laisser hacher en mille mor-
ceaux plutol que de commetire un péché véniel de pro-
pos delibérd,

L’Avreur.—Eh! mais, pourquoi donc Dicu vous hairait-
i, pourquoi craignez-vous que Dieu vous haissc? Oh, si
vous voyiez 'amour qu'il a pour vous, vous mourricz de
bonheur? Ne savez-vous pas que Jésus-Christ est cc bon
pasteur iy est venu sur Ia terre pour donner sa vic pour



A6 DE L’AMOUR DIVIN,

scs brebis, pour les sauver lors méme qu’clles sc sont
perdues volontairement ? Kt comment abandonnerait-il
une brebis qui préfere mourir ue de lui faire la moindre
peine de propos délibére?

L’Aue. — Mais qui sait si j'ai donné mon consente-
ment & quelque péché grave, et si pour celie raison Dicu
ne m’a pas abandonnée?

L’Avseun. -—— Non, non, vous ne parlez pas bien. Le
piché mortel est quelque chose de si monstrucux , qu’il
cst impossible qu'une ame en soit souillée sans qu’elle
le connaisse. Aucun péchicur élant en disgrice avee Dicu,
ne lignore pas; il est certain d’avoir perdu la grace di-
vine. Il y a unc maxime généralement recue parmi tous
les maitres de la vie spirituelle, ¢’est que lorsqu’unc per-
sonne timorée deute si clle a perdu Ja grice dc Dieu, il
est certain qu’clle ne P’a pas perduc, car personnc ne
perd Dicu sans le savoir. Ainsi donc si vos doutez d’avoir
perdu Dica, soyez certaine que vous ne I'avez pas perdu,

L’AmE. — Pourquoi donc suis-je sans confiance?

L’AuteEur.—Ecoulez : Ia vraie confiance, sachez-le bien,
nc consiste pas dans le sentiment, mais dans la volonté;
voulez-vous vous conficr cn Dicu ? eh bien, dts que vous
voulez-vous conficr, vous avez déja la confiance.

L’Anz. — Mais Pamour de Dieu, ou est-il en moi?

L’Aurcur. — Il en est de méme pour Pamour de Dicu
comme pour la confiance. I’amour ne réside que dans I
volonté ; voulez=vous aimer Dicu? si vous voulez Vaimer,
vous P’aimez déjd par le fait, Mais vous désirericz ¢prou-
ver la consolation de sentir en vous la confiance et Va-
mour; mais pour volre ulilit¢, Dieu ne veul pas que
vous aycz la consolation de sentir celle confiance ct cel
amour. Conlentcz-vous donc de Ja posséder sans la sentir.



DE L’AMOUR DIVIN. 463

Je puis vous en dire autant de la foi. Cest assez de vou~
loir croire ce que ’Eglisc vous enscigne sans sentir cclle
croyance. Viendra un temps ott les nuages se dissiperont et
ot vous verrez Ia lumicre qui vous consolera doublement.
Ainsi contentez-vous d’éire dans Vobscurité, et de vivre
abandonnée dans Ia main de sa divine volonté el de sa mi-
séricorde. Raflcemissons - nous par les divines Ecrilures 3
Dicu dit (uelrue part : Convcrtimint ad me, ait Bominug
excrcituuon , et convertar ad vos. (Zach. 1. 3.) Si done
nous voulons Bicu, abandonnons les créatures, lournons-
nous vers lui avee amour, et lui aussi s¢ lournera vers nous
avee In méme ardeur. I nous dit & tous : Venite ad me
omnes , qui laboratis et oncrali estis, et ego refictam vos.
(Matth. x1. 28.) O vous tous qui ¢les affligés, venez &
moi, el moon plaisir sera de vous soulager. Dans un aulre
endroit: Venite et arquite me, dicit Dominus: si fucring
peccaty vestra ut coccinum, quasi nix dealbabuntur. (Isa. 1.
18.) C'est-a-dire: venez, pécheurs, venez, repenicz-vous,
et si jo ne vous pardonne pas, arguile me, gourmandez-
moi et waitez-moi de menlteur. Mais non, car quand
méme vos counsciences seraieni noires, mol avee ma
grice je les rendrai plus blanches que la neige. 11 va
aprés des pécheurs en gémissanl sur leur perte ¢t en leur
disant : FEt quare moriemini, domus Israel? (Ezech. xvirr.
31.) Gest comme s’ disait: Pourquoi voulez-vous vous
damner, 0 mes enfans, quand je m’empresse de vous
sauver , si vous avez recours i moi? Or, si ¢’est 1 son
langage vis-d-vis des obstinés, comment chassera-t-il une
ame qm veut Paimer.

Parlez-moi avee sineérité: Gles-vous attachée  quelque
chose de terrestre, & quelque personne, d quelque pro-
p1iéle? avez-vous de Vambiton? désirez-vous &ire pré-

20,



AG6G DE L’AMOUR DIVIN.

feéré i autrui ? Ecoutez S. Jean de la Croix, qui vous dit
qu'un seul lien, qu’un simple fil peut vous empécher de
voler vers Dicu, ot d’dire tout A lui.

L’AmE. — Oh! non, par la grace de Dieu il me semble
que je ne suis altachée d rien de ce monde, sans quoi je
me plairais & I'offenser délibérément; mais je me vois tou=
jours remplie de défruls: je rougis d’éire méprisée et je
m’cn ressens dans les occasions.

L’Aureun. — Mais aprcs cela que faites-vous?

I’Aue. — Je m’humilie, je prie Dicu qu’il me par-
donnc, je me proposc de me plus tomber, el je me
confic dans Jésus-Christ, afin qu’il me donne la force;
mais, malgré cela, je suis toule atterrée el inquidte, ct il
mc semble alors impossible de devenir sainte ; aussi se-
rait-ce orgucil que de le prétendre.

L’Avreur.—Ccela va bien; contlinuez, sculement n’ayez
pas d’inquictude. Si vous tombez cent fois le jour, pour
ainsi parler, faites loujours In méme chose. Repentez-vous
¢l proposez-vous de ne plus tomber avee 'aide de Dicu,
confiez-vous en Jésus-Christ, ct puis tranquillisez-vous ;
sachez ensuile que ce n’cst pas de Vorgueil que de désirer,
apres avoir commis un péché, de devenir saint. Il y aurait
platot de T'orgucil a s’avilir, & se troubler comme si nos
bons propos devaient nous assurer (ue nous nc tomberons
jamais plus. Humilicz-vous donc ct conficz-vous en Dieu.

L’Ane. — Monsieur, puisque vous avez lant de cha-
Fil¢, je vous pric de me donner quelques avis qui me
donnent du courage dans les circonstances embarrassantes
Oll je n¢ pourrai avoir recours a vous.

L’Avreur.—Je veux bicn; je vais vous laisser par écrit
quelques paroles simples etsans ordre, que vous pourrez lire
quand votre esprit sera oppressé, Elles vous donneront du



DE L’AMOUR DIVIN. A067

courage pour supporter cc combat que tout homme doit au
moins souffrir dans cette vallée de larmes jusqu’a la mort.

I. La premiére chose que je vous rccommande, c’est
d’ob¢ir exaclement 2 votre dirccleur; soyez allentive
Jui obéir cn tout: quand je dis en lout, j’entends dans ce
qui nc sera pas péché. Souvenez-vous de ce (ue dit
Saintc Thérése, qu’en obéissant & volre confesseur, soit
avee peine , soil sans peine, nous sommes assurds de faire
la volonté de Dieu. S. Bernard dit que le reméde le plus
efficace contre Ies scrupules, ¢’cst de se soumetire au juge-
ment de son conducteur ; car Dieu lui-méme a institué ce
reméde afin que celui qui ne peuat tranguilliser ses doutes
avec son propre jugement, les trancpuillise avec Ie jugement
du dirccteur. Mais quoique celui-ci puisse se tromper ,
comme le pensent les scrupuleux, ils n’en seront pas moins
cn séeurité en obéissant au guide que Dieu leur a donné.

I1. Soyez ensuite attentive dans les contrariéiés qui vous
survicnnent & recevoir toul de la main de Dicu, surtout
dans lc temps de vos infirmilés ; obéissez exaclement au
médecin en prenant les remédes ; expliguez-lui toules vos
souffrances sans exagéralion, ¢t puis tranquillisez-vous;
nc mendicz pas la compassion de ceux qui vicnnent vous
visiter; ¢l lorsque quelgqu’un vous plaindra d’unc ma-
niére immodérée , dites-lui comme Jésus-Christ: Calicem
quem dedit mihi puter, non bibam illum ? (Joan. xviu. 11.)
Dites : ceite maladic Dicu me Penvoie , mais ce n’cst pas
parce quc Dicu me veut du mal, c’est parce qu’il inc veut
du bicn , pourquoi donc ne Pacceplerais-je pas avee tran-
quillité? On reconnait dans les temps des maladies si quel-
qu’un a I'esprit de Dieu ou s’il ne I’a pas. Il y a des person-
nes pieuscs qui, lorsqu’elles sont bicn portantes, sont loutes
douceur el toutes humilité; mais pour peu qu’elles souf-



468 DE L’AMOUR DIVIN.

frent, clles sont impaticntes et orgucilleuses; elles se plai-
gnent de tout, surtout si clles ne sont pas servies & temps
et comme elles le désirent. Quand vous sercz malade,
souffrez donc sans vous plaindre. Dans D'adversité dites
avee le saint homme Job : Sicut Domino placuit, ita factum
est; sit nomen Domini benedictum. (Job. 1. 21.) Soycez cn-
core altentive 4 supporter les mépris sans en avoir du res-
scntliment; ’on connait si une personne est humble, lors-
qu’cllc recoit les mépris avee patience.

I11. Du reste, Slargissez volre cocur, el conficz-vous cn
Josus-Christ; il est la bonté méme cnvers ceux qui le
cherclhient: Bonus est Dominus anime quazrents ilfum. Dicu
n'a jamais abandonné ccux qui ont cu de la confiance
en lui: Nullus speravit in Domino et confusus cst. (Eccl. 11.
11.) Dieu permel que ceux qui ne le cherchent pas, le trou-
vent , comme dit S. Paul : Inventus sum a non queren-
tibus me; A plus forle raisun Dicu sc fait-il wouver de
ccux qui Ic cherchient ? Gardez-vous donc de dire désor-
mais que Dicu vous a abandonnée; le Seigneur n’aban-
donne que les obstinés qui veulent vivee dans le péchés
mais , malgré cela, il courl encore aprés cux jusqu’a la
mort en les éelairant de quelgue trait de umiére pour
ne pas les voir se perdre.

IV. Mais quand une ame cherche & Paimer, il ne peut
faire autrement gue de Vaimer, car il a dit: Ego diligentes
me diligo. (Prov. viir. 17.) Et lorsqu’il s¢ cache aux smes
qui Paiment, il ne I fait que pour leur uiilité afin de les
voir plus désircuses de trouver sa grice et de se les mieux
altacher 3 Jui. Voila ce que disait Sainte Catherine de Gé-
nes lorsqu’elle éprouvait quelque sécheresse au point de
sembler abandonnée de Dieu, et de n’avoir plus d’es-
pérance, Oh! que je suis heureuse dans cet Clat déplos



DE L’AMOUR DIVIN. 469

rable! Que mon cceur soil parmi les ruines, afin que
mon amour soit glorifit. O mon amour, st de cc mal-
heureux ¢tat il pouvait vous en rejailliv un seul rayon
de gloire, laisscz-moi, je vous prie, laisscz-moi ainsi pen-
dant toute’éternité. En disant ces mots, elle retombait
dans sa ddsolation.

V. Tichez que les ames qui aiment la désolation du
crucifix gravent Dicu plus profondément dans leur ceeur.
Ricn n’invite & chercher Dieu comme la désolation, rien
n'attirc Dieu dans un cocur comme la désolation, car
dans la désolation, les actes de conformité a la volonté
de Dicu sont plus parfaits ; plus la désolation est grande,
plus 'humilit¢, Ia confiance, la résignation, les priéres
ont de¢ purcté, plus les grices et les sceours du ciel sont
abondans.

VI. Pour avancer dans Ia perfection, exercez-vous surlout
a Pamour divin. Lorsque Pamour de Dicu est maitre de
notre coeur, il le dépouille de toulc affection désordon-
née. Tachez alors de répéter souvent des actes d’amour,
et dites : O mon Dicu, je vous aime, je vous aime, je
vous aime ; ali! j’espére mourir en disant, mon Dicu,
je vous aime. Les Saints discnt qu'unc ame nc doit pas
IMoins aimer ue respirer.

VIIL. De plus, dans la pricre, offrez-vous souvent & Dieu
sans réscrve; dites-lui de cocur : Mon Jésus, jeme donne
a vous sans réscrve, je veux élre & vous, & vous, & vous
toule enlicre ; et si je nc sais pas me donner comme je
devrais, prencz-moi, mon Jésus, ct faites-mol loute &
vous. Sainic Thérese s’offrait & Dicu cinquante fois par
jour. Vous pouvez le pratiquer; vous aussi donnez-hui
toujours volre volonté, dites-lui avec S. Paul : Domine,
quid me vis facerc? (Acl. 1x. 6.) Ce scul acte a suffi pour



A70 DE L’AMOUR DIVIN.

faire de S. Paul un vase d’¢lection, tout perséculeur
qu’il ¢tait. Voild pourcuoi pricz souvent le Scigneur avee
David = Doce me facere voluntatem tuam. (Psalm. cxui. 10.)
Que toulcs vos pricres soient dirigées vers Dicu, ¢l vers
Ia mére de Dicu. Priez I’Ange gardien, et tous vos saints
patrons , afin que vous oblenicz de faire parfaitenient Ia
volont¢ de Dicu. Enfin, celle scule parole, fiat voluntas
tue , vous survira de remede 4 ous vos maux.

VHI. Etquand vous vous (rouvez plus aride, exercez-vous
a vous complaire dansla joie infinic, dont scréjouit Dicu
quc vous aimez; c¢’est 'acle le plus parfait ’amour, que
puwissent faire les bienheurcux dans le ciel, qui ne se
réjouissent pas tant de leur bonhicur quec de celui dont
Dicu jowit, puisqu’ils aiment Dicu immenséinent, ct
bien plus qu’eux-mémes.

IX. Quanlau sujetqui doilservira l’oraison, ne cesscz pas
de méditer sur la passion de Jésus-Christ @ Jésus, (ui a
souffert pour notre amour, cst objet qui excile notre
coewr & PPaimer avee le plus de force. Si cn méditant les
mysleres de la passion , le Scigneur vous donne quelque
tendresse, recevez-la avec reconnaissance; mais toules
Jes fois que vous n'éprouvez pas de lendresse, sachez
(uc vous n'en recevrez pas moins dans volre ame un
grand secomrs. Allez souvent au jardin de Gethsémanti,
comme faisait Sainte Thérdése, en disant que 1a clle le
trouvait scul : considérez-le affligé, agonisant, suant
lc sang, sc déclarant accablé d’une tristesse qui va lui
donner la mort, ¢l vous vous trouvercz rassur¢ dans
volre affliction, en voyant qu’il souffre pour volrc amour;
ct & Ja vue de Jésus, qui se préparc & mourir pour vous,
préparcz-vous encore & mourir pour lui; et quand vous
vous trouvez affligée, dites alors, comme disail S, Thomas



DE L’AMOUR DIVIN. 471

Papotre aux autres disciples. Eamus cf n0s, ul moriamur
cum co. (Joan, x1.) Mourons avec Jésus.

X. Allez au Calvaire, vousle trouverez expirant sur la,
croix, consumé de douleur; ¢t en 'admirant dans cet
éat, il n’est pas possible que vous ne soyez disposée
a souflrir velontairement toutes sortes de peines pour
un Dicu qui mcurt de douleur pour volre amour. S.
Paul assurait, qu’il ne savail ¢t ne voulait savoir dans
celte vie, que Josus erucific : Non enim judicavi me scire
aliquid inter vos, nisi Jeswm Christum, ct hunc crucifixum.
(1. Cor. 11. 2.) S. Bonaventure disait, que celui qui veut
conscrver unc conlinuclle dévotion & Jésus-Christ, doit
toujours avee les yeux de Pesprit regarder Jésus mou-
rant sur la croix : Semper oculis cordis sui Christum in
cruce moricntem videat, qui devotionem in se vult conscrvare.
Et dans toutes vos craintes , gardez le crucifix, et prencz
courage, ct piéparez-vous a souffrir pour son amour.

XI. Sutloutje yous recommande la priére; quand vous
ne savez rien dive, 1l suffit que vous disicz : Scigneur,
aidez-moi, aidez-moi vite; Domine, in adjutorium meum
intende; Domine, ad adjurandum me festina. Sachez que la
sainte Eglise fait dire cette pritre trés-souvent, dans tous
Jes offices , a tous les prétres, a tous les religieux. S.
Philippe de Néri enscignait a dire soixante trois fois cette
pricre, en forme de couronne : Deus, in adjutorium meum
intende ; Domine, ad adjuvandum me festina. Le Seigneur
a promis de donner (oul ¢e (ue nous lui demanderions :
Petite , ct dabitur vobis. S. Bernard était enlevé quand
il pensait aux paroles de Jésus-Christ, adressées au pel
fils de Zébhédée, lequel lui disait : Magister , wvolumus,
ut quodcumque peticrimus , facias nobis. Et Jésus répon=
divs Quid vultis, ut faciam vobis? (Maith, x. 35.)



472 DE L’AMOUR DIVIN.

XII. Toules Ies grices que vous demandez @ Dicu, deman-
dez-les toujours au nom de Jésus-Christ. Toul ce que
nous recevons de Dicu, nous ne le recevons que par les
mériles de Jésus-Christ. Notre Rédempleur nous a méme
promis que, lorsque nous demanderions (uclque chose
a Dicu en son nom , il nous le donnerait : Amen, amén,
dico vobis : si quid peticritis patrem in nomine meo, dabit
vobis. (Joan. xv1.25.) Quand vous craindrez que Dicu veuaille
vous cnvoyer & Penfer, pensez s'it est possible que celui
qui vous dit: demandez-moi cc que vous vouddrez , ¢l jo
vous Ie donnerai, puisse avoir la volonté de vous cnvoyer
a Ienfer.

X11I. Mais pour¢uoi voulez-vous supposer que Dicu vous
hait, lorsque vous &les dans In désolation. Vous ne devez-
pas vous affliger; mais plutét consolez-vous, en voyaut
que Dicu vous Lraite, comme il traite les ames les plus
chires parmi ses serviteurs, ¢l comme il a trailé son bien-
aimé lils, dont parle V'Ecriture : Et Dominus voluit con-
tererc eum in infirmitate. (¥sa. Luc. 10.) W a voulu le voir
consum¢ de douleur ¢t de souffrances.

XIV. Quand vous pensez (queDicu veul vousabandonner,
a causc de volre ingratitude , faites comme fircnt les
deux disciples qui allaicnt & Emmaiis. Jésus les accom~
pagnait sous la figure d’'un pelerie, et quand ils furent
prés de ce licu, le Scigneur feignit de vouloir passer
oulre (se finxit longius ire); mais ceux-ci, dit 'lvan-
gile, et coegerunt illum dicentes : Mane nobiscum, quoniam
advesperascit. Alors Jésus prit plaisir & entrer dans celte
maison , el derester avee cux : E¢ intravit cum illis. Tout
ccla sc trouve dans S. Marc. (Chap. x. vers. 28 ct 29.)
Et quand vous pensez que le Seigneur veul vous délaisser,
forcez-le 2 rester avee vous, ¢t dites-Jui : Mon Jésus,



DE L’AMOUR DIVIN. 475

mane mecum, reslez avec moi, je ne veux pas que vous
m’abandonnicz; si vous m’abandonnez, & qui puis-je m’a-
dresser, pour me consoler et me sauver ! Domine, ad quem
ibimus ? commedit S. Picrre. (Joan. vi. 69.) Efforcez-vous
de le prier avee amour ct tendressc, €t ne craignez pas
qu’il vous abandonne, et diics-lui ensuite avec Vapotre :
Negue mors.... neque creatura alic polerit nos scpararc
& charitate Dei, cte. (Rom. yur. 38. 39.) Dites-lui : Mon
Sauveur, monlez-vous sévire envers moi; sachez que
ni la crainte de la mort, ni le désir de la vic, ni aucune
créaturc du monde, ne pourra me séparer de votrc amour.
Ditcs-lui ce que S. Francois de Sales disait; quand il
Clait jeunc, comme il ¢lait dans unc grande aridité, le
démon lui suggérait qu’il était destiné & Venfer; et il lui
répondil : Eb bicn , puisque je ne pourrai pas aimer mon
Dicu pendant I’éternité, je veux du moins Paimer dans
cetie vie, aulanl que je pourrai. Voila pourquoi je re-
prends mon allégresse.

XV.Durcste, st vous avez intention d’aimer Dieu, ouvrez
volirc cocur : Dilata os tuwm, et implebo illud. ( Ps. rxxx.
14.) Ouvrez votrc bouche, dit Dieu, ct je Ia remplirais
1l vient nous dirc que nous ne recevrons de Dieu u’au-
tant (que nrous cspérerons en Dicu. Il déclare qu'il favorise
ceux qui sc confient en lui : Protector est omnium sperain-
tium in se. (Ps. xvu. 31.) Figurcz-vous que, lorsque vous
douicz que leScigneur vous aime , il vous blime, comme il
blamaitS. Picrre, cLqu’il vous dit : Hodicee fidei, quare dubi-
tasti. (Mauth. xv. 51.) Pourquoi douter que je vous
ccowe, sachant que j’ai promis d’cxaucer toutcs les
pri¢res ! Et voild pourquoi, s'il veut nous exaucer, il
veut que nous croyons gu’il nous cxauce, lorsque nous
lui demandons une grice : Omnin quwcumque oranics



ATA DE L’AMOUR DIVIN.

petitis, credite quia accipictis, et evenient vobis. (Mare, X1,
24.) Remarquez ces paroles, credite, ct accipictis. Nous
avons done besoin de demander & Dicu les grices avec une
grande confiance, sans craindre de ne pas Jes recevoir,
comme nous exherte S. Jacques : Postulet aute min fide nihil
hasitans. (Jac. 1. 6.) Dicu vous Iraitant avee ceite bonté,
conficz-vous & lui, et chasscz votre mélaneolie. Celui qui
serl Dicu, s'il est triste, au licu de 'honorer, le désho-
nore. S. Bernard dit (Bern. cant. serm. xxviir. n. 2.)
que cclui qui se représenic Dieu sévére, lai fait injure,
puisqu’il est la boni¢é méme et la miséricorde. Com-
ment pouvez=vous douler, dit ce saint, que Jésus par-
donne vos péchés, lorsqu’il les a fixés avec les clous
qui percérent ses mains sur cetic méme croix ot il cst
mort.

XVI. Dicu déclare que ses délicessont deresteravecnous :
Delicice mew esse cum filiis hominum. (Prov. vin. 51.)
Si donc Dicu met ses délices 2 trailer avec nous, 11 est
justc que nous mettions toules nos délices & traiter avee
Dicu. Cette pensée doit nous encourager a frailer avee
Dicu, cn toute confiance; aussi thchons de passer tout le
temps de Ia vie qui nous reste, avee notre Dieu qui nous
aime (ani, ¢t avee lequel nous espérons &tre un jour dans
Ic ciel pendant Véterniié.

XVIH. Traitons donc avec confiance ot amour avee
Pami le plus affectionné et le plus cher que nous ayons
¢l qui nows aime plas que personne. Oh! Dicu, les ames
scrupuleuses traitent Dicu comme un Lyran qui n’exige
de scs sujels que crainte et réserve; c’est pour ccla qu’ils
craignent que pour unc parole un tant soit peu inconsi-
dérée , pour unc pensée qui leur a passé par Uesprit , Dieu
n’cntre en coldre et nc les jetic en enfer. Non, Dicu ne



DE I AMOUR DIVIN. 475

nous prive de sa grice que lorsque nous le méprisons et
gue nous lc fuyons avec connaissance de cause. Quand
nous commelions quclque péché véniel, pour léger qu’il
soil, nous lui faisons de la peing, il est vrai, mais il nenous
prive pas pour ccla de Uamour qu’il avail pour nous au-
paravant, cl il s’apaisc aussilt par un acte de repentir ou
par un acte d’amour.

XVIII. Celle majest¢infinic mérite tout respect ct toule
vénération ; mais clle préfere &tre traitée avec unc con-
fiance amoureusc ct unc sujélion timide par les ames qui
’aiment; tandis que vous, vousne traitez ce Dieu quecomme
un tyran. Souvenez-vous des graces qu’il vous a faites,
méme aprés vos offenses et vos ingratitudes. Souvenez-
vous des actions amourcuscs qu’il a faites pour vous reti-
rer de volre vie désordonnée , des lumicres extraordinaires
quil a fait luire & vos yeux, et au moyen desquelles il
vous a appelée tant de fois & son amour. Enfin, doréna-
vanl trailez avec Dicu avec lendresse ot confiance, comme
avec I'objet le plus cher que vous ayez. Passons oultre.

X1X. Cen’estpas le lieu de vous recommander la fré-
quentation des sacremens, car vous les fréquentez déja.
Confesscz-vous deux fois la semaine ou toul au moins une.
Quant 2 Ia communion, obéissez & volre dirccleur. Mais,
quoique vous vous scnliez cn proie aux sécheresses, ne
laissez pas de la demander, car les directeurs sc riéglent
souvent , pour permetire plus ou moins de communicr,
sur le désir que les pénitens manifestent. Quand le direc-
teur voit que vous ne la demandez pas ¢t que vous nc la
désirez pas, difficilement it vous ordonnera de commu-
nicr ? Lorsque vous ne faites pas Ja communiun réelle,
faites du moins la communion spirituclle; faites-la sou-
vent ¢t plusicurs fois le jour.



476 PE L’AMOUR DIVIN.

XX. Quc ces deux grands mysteres, du sacrement de
Pautel ct de la passion de désus-Christ, soicnt continuel-
lement les objets les plus chers & votre amour. Si Pamour
de tous lIes ceenrs sunissail en un seul cocur, certainement
il ne pourrait pas correspondre a amour que Jésus-Cluist
nous a montré dans le mystérs de sa passion ot dans celui
de. Peucharistic. Tachez donc pendant la vie (ui vous
resle d’aimer Dicu ct de vous conficr en fuij el ne vous
rchutez pas lorsque vous vous trouvez au milicu des
afflictions ct des peines, car ¢’est 1 un signe d’amour ¢
non un signe de haine. A cc propos, je vais terminer ce
petit trait¢ par le réeit du martyre d'unc vierge, de
Sainte Liduvine. Jc ne sais si daps loule la vie des Saints
on trouverait un el exemple de souflrances et de tribula-
tions. Ellc naquit de parcns pauvres, dans une terre de
ITollande appelée Scedan. Dans son bas ige, commae clle
se promenail un jour sur la glace, elle lomba ci sc cassa
unc cole. Elle ¢lait trop pauvre pour se faire soigner, dés-
Iors 11 Tur survint un apostéine sur Ie dos. Cet aposiéme
s’ouvril de lui-méme, infecta tout le corps et Iu laissa para-~
Iytique. Scs parens Pabandonncrent et n’en prirent aucun
soin. Ceile fille resta percluse de tous scs membres, cx-
cepté¢ de la (2te et du bras gauche ; son bras étail allaqué
du feu de S. Antoine, ses os élaient carids ; et cependant
clle n’osait parler de son mal, afin de n’Clre pas gour-
mandce de ses parens.

XXI. Elle avait de violens maux de &te, son front
¢lait couvert d’unc large phiie, son menton ¢lail ouvert
jusqu’a la bouche et rempli de caillots de sang, de telle
manicre qu’clle ne pouvait ni parler ni manger. Un de
scs yeux élait rentré dans la (@te et devenait inutile; Pau-
tre étail teliement rempli d’humeurs, qu’elle ne pouvait



DE L’AMOUR DIVIN. ATT

supporter la préscnce d’unc Jampe. Elle souffrait des
maux de dents si horribles, qu’elle en élail réduite &
Pagonic. Elle avait un flux de sang continuel par Ja hou-
che, par les narines, par les yeux cl par les orcilles.
Elle souffrait d’unc excorification au gosier, ¢l ne pouvail
respirer. Elle élail sans cesse lourmenlce dela ficvre ; clle
vomissail toujours, ¢t rejetail unc espéee d’cau mélée de
sang toules les fois qu’clle vemail de prendre la plus
Jégore nourriture. Elle éail fout ensemble hydropique ,
&tique et phibisique, avec eela dépourvue de tout ci aban-
donnée de tout sceours. Quelquefois, par compassion, 1l
se (rouvail queclqu’un qui lui donnait un reméde , mais
alors son martyre redoublait, et clle le prenait avee obéis-
sance, comme un agneau qui ne sail pas se plaindre. Ses
parcns, pauvres et fatigués de tant de maux, Ja gourman-
daicnt souvent; ils lui disaient qu’elle n’élail née que
pour leur tourment et pour leur dévorer le peu qui leur
restait, (u’il valait mieux sans doulc qu'clle mourit
bientot. Mais elle gémissail & son tour, non sur les maux
qu’clle endurait, mais sur les incommodités qu’elle cau-
sail aux autres.

XX1iI. Elle nc pouvait pas se remucr ¢l restail toujours
couchée sur le dos ; mais alors son dos se pourrissail et
Ia peau s’aulachait au lit, ou, pour parler avee plus de
vérité , sur Ia paille onr on 'avait délaissée, Lorsque quel-
qu'un la sculevait par pitié, la peau restait attachée a la
paille ¢t le corps était comme déchiré. En un mot, cette
pauvre fille de quinze ans , élenduc sur son grabat, res-
pirail & peine et ¢élait comme un cadavre sur la planche ;
c’est ainsi que vécul pendant trente-huil ans celle sainie
fille. Un jour, quatre militaires entrérent dans sa cham-
bre, lui dirent mille ipjures, la traitérent d’bypocrite, et



A78 DE L’AMOUR DIVIN.

Jui enlevérent eetle misérable couverture de Taine qui Iui
servail 2 couvrir son corps & demi-morl. Puis, avant de
sortir, ils curent la cruauté de la frapper & coups de
sabre.

XXII. A lous ces maux extéricurs se joignail unc dé-
solation intéricure qui Paffligeait depuis plusicurs an-
nées 3 car Dicu , pour la purifier davantage , retira, comme
il fait envers les ames qu’il chérit, son assistance sensi-
ble, et cette sainte fille fut abandonndée de cetie amourcuse
confiance qu'elle avait en Dicu. Dans <cs momens, le
démon la fourmentait cn Jui insinuant que, puisqu’elle
¢lait en proicd lant de maux, ¢’é¢lail un signe cerlain que
Dicu Vavait abandonnée-ct qu’elle mourrait dans Ie déscs-
poir. Mais cetie sainte fille, quoique accablée par de si gran-
des infirmilés, et malgré ses peines intérienres, souffrait
tout avee résignation ot bénissait Diew de ce qu’il Ia wraitait
ainsi. Et afin de Vapaiser, clle portait une ceinture de
crin qui cntrail dans ses chairs couvertes de plaics.

XXIV. La sainte vécut dans cette désolation pendant
qualre années ; Mais clic souffrit tout en se résignant i la
volonté de Biew et en le bénissant toujours de ce qu’il Ja
traifait ainsi. Elle unissait ses souffrances & Ia passion de
Josus-Christ et se soulint ainsi pendant tout le temps de
cette horrible tempéte. Mais Dieu quelguefois In consolait
cependant ; et au milicu de ses douleurs les plus cuisan-
tes , elle s'Ceriait : Quand je vois mon Jésus attaché aune
croix , je n’¢prouve plus aucune douleur. Mes souffrances
m’arrachent des cris, mais mon cozur dil avee sincérite :
O Jésus , mon amonr, aagmentez MeEs peines, mais AUSS)
augmentez mon amour. A ceux qui la plaignaient clie
disait : Mon mal n’cst ricn, car je suis entre les maing
de la bomé infinic, entre les mains d’un Dicu quia



DE L’AXOUR DIVIN. ATS

des entrailles plus compatissanies qu'un pére et qu’une
mare.

Pritre d’une amc amourcuse qui se trouve dans la désolation.

O mon Jésus crucifié, vous savez déjd que pour P'a-
mour de vous j’ai tout abandonné ; mais puisque j’ai tout
quilté , pourquoi me délaissez-vous? Que dis-je, 6 mon
amour , prencz pitié de moi ; ce n’est pas moi qui parle,
¢’cst ma faiblesse qui me fait parler ainsi; je sais que je
mérite toute sorte de peines par rapport & mes péchés.
Vous m’avez abandonnée , comme je le méritais, el vous
m’avez privée de votre assistance amourcuse avec laguelle
vous m’avez tant de fois consolée ; pour moi, malgré
tout, bien que vous m’aycz abandonnée et que je sois
dans Ta désolation, je proteste que je veux vous aimer et
vous bénir toujours. Ne me privez donc pas de Ja grace
de pouvoir vous aimer. Traitez-moi comme vous le vou-
drez. Je vous dirai comme votre servante bien-aimdée ;

Je vous aime, quoique & vos yeux
Je sois volre ennemie ;
Chassez-moi de volre présence,

J¢ vous suivrai toujours.

Seigneur, privez-moi de tout ce qu’il vous plaira, mais
ne me privez pas de vous. Trahe me post te. O mon
amour, cnlraincz-moi auprds de vous; que m'importe
(que vous me priviez de la consolation de le savoir; en-
trainez-moi avec force ct arrachez-moi & la boue de mes
défouds : Tuis famulis subveni, quos pretioso sanguine rede-
misti. Jc veux Cure loule & vous, & quelque prix que ce



A80 DE L’AMOUR DIVIN.,

soit, Je veux vous aimcer de toutes mes forces ; nmais que
puis-jc, moi? Votre sang cst mon espérance. O mcére de
mon Dieu, Marie, mon refuge, ne cessez de prier pour moi
pendant mes tribulations. J¢ me confie pour mon salut
&terncl dans le sang de Jésus-Christ et puis dans vos sain-
ics pricres : In te, Domina, speravi, vous dirai-jc avee
S. Bonaventure, non confundar in aternum. Qblencz-moi
la grice de toujours aimer Dicu dans celte vie ¢t dans
T'éternild ; et je ne vous demande rien de plus.
Vive Jésus notre amour, cl Maric notre espérance.

FIN DU TOME DEUXIEME.



TABLE DES TRAITES.

DE L’AMOUR DIVIN. Page 377
II. — Maniere de converser famili¢rement avec Dieu. 394
III. — De la conformité a la volonté de Dieu. 419
IV.— Consolations pour les ames scrupuleuses, dans leurs
rapports d’obéissance avec leur directeur. 450
V. — Conseils de consolation ct de confiance pour une ame
désolée. 459
Priére d'une amc ameureuse qui se tronve dans la déso-
lation. 479

(149 21



