
M A l l I U S  S E P E T

 1 >♦<■ !----

APERÇUS D’HISTOIRE MONASTIQUE

PARIS
ANCIENNE MAISON CHARLES DOUNIOL

P. TÈQUI, SUCCESSEUR 
29, ru e  de T o u rn o n , 29

1900
TOUS DROITS r £8ERVÉ3





SAINT-filLDAS DE ROTS



OUVRAGES DU MÊME AUTEUR

Jeanne d’Arc, Tours, Alfred Marne et fils. Editions diverses.
Gerbert et le changement de dynastie. Paris, Victor 

Palmé, 1870, in-8.
Le Drapeau de la France. Paris, Victor Palmé, 1873, in-12.
Les Prophètes du Christ. Etudes sur les origines du théâtre 

au moyen-âge. Paris, Didier, 1878, in-8.
Le Drame chrétien au moyen-âge. Paris, Didier, 1878, in-12.
Les Préliminaires de la Révolution. Paris, Retaux-Bray, 

1890, in-18 jésus.
La Chute de l’ancienne France. — Les Débuts de la 

Révolution. Paris, Victor Usfcaux, 189-3, in-18 jésus.
Napolâôn, son caractère, son génie, son rôle historique.

Pâfis, Perrin, 1891, in-12.
La Chute de l’ancienne France. — La Fédération. Paris, 

Victor Retaux, 1896, in-18 jésus-
En Congé. — Promenades et séjours. Paris, Téqui, 1896, in-12.
Les Maîtres de la poésie française. Tours, Alfred Marne 

et ûls, 1898, gr. in-8.
Saint Louis, dans la colléetion « Les Saints ». Paris, Victor

LecofFre, 1898, in-12.

SOUS PRESSE 

Voyages de corps et d’esprit.

EN PRÉPARATION

La Chute de l’ancienne France. — La Fuite du Roi. — 
La Constitution.

Les Origines du théâtre moderne. Essais et esquisses.





cA V A N T -P R O P O S

A la première page de cette étude on en trouvera 
indiqués l’origine et le caractère. Commencée pour en 
faire un article de revue, elle s'est étendue peu à peu 
aux proportions d'un volume. Cela montre l'intérêt 
qu’elle a eu pour nous. Nous souhaiterions naturelle­
ment que le lecteur en pensât de même.

Peut-être, s’il veut bien y prêter une attention favo­
rable, les descriptions, les scènes successives et 
variées que renferme ce volume, depuis le sixième 
siècle jusqtt’à nos jours, ne seront-elles pas pour lui 
sans utilité, ni sans agrément. Peut-être emportera-t-il 
en nous quittant une notion plus nette de quelques- 
uns des aspects de notre histoire religieuse, de nos 
institutions et de nos mœurs nationales, et de leurs 
vicissitudes à travers les âges.

L’étude sur Abélard, qui forme une notable partie 
de cet ouvrage, devrait, si notre intention avait été 
remplie, jeter un certain jour sur les origines du haut 
enseignement en France et sur les mœurs scolaires du 
douzième siècle. Nous avons essayé d’y donner une 
idée juste de la société cléricale de cette époque, des 
mouvements, des passions intellectuelles qui l'agi­
taient» Pour cela, comme du reste pour tout le livre,



nous avons mis largement à profit les travaux de nos 
devanciers en telle ou telle voie. Nos sources ont été 
soigneusement indiquées soit dans le texte, soit dans 
les notes. Mais nous devons ici un témoignage parti­
culier de reconnaissance aux beaux travaux de M. 
Vabbé Vacandard, qui honorent tant leur auteur et 
tout le clergé de France.

Nous avons, dans ces Aperçus, voulu présenter les 
choses comme elles ont été. L’histoire n’est ni un 
panégyrique, ni une satire ; c’est un tableau. La 
moralité qui en dérive tient à son exactitude même.

Clamart, le 28 décembre 1899.



S A I N T - G I L D A S  DE RUIS

APERÇUS D’H ISTO IR E MONASTIQUE

Durant l’agréable séjour que nous fîmes avec 
notre famille,au mois d’août 1897, dans le cou­
vent des religieuses de la Charité de Saint- 
Louis, à Saint-Gildas de Ruis (1), hospitalière 
maison qui, chaque année, reçoit, au profit de 
l’orphelinat qu’elle abrite, d’assez nombreux 
pensionnaires durant la saison des bains, il 
n’était guère possible que, les yeux si souvent 
fixés sur la vieille église abbatiale, paroissiale 
aujourd’hui, qui domine le cloître sur lequel 
s ’ouvraient nos fenêtres, nous ne fussions pas 
attirés par la perspective de haute et lointaine 
histoire qu’un tel spectacle évoquait devant les 
regards de notre esprit. Les lectures faites, les 
renseignements recueillis dans la maison même, 
les recherches reprises et poursuivies depuis

(1) Voir le récit de ce séjour dans notre volume ac­
tuellement sous presse : Voyages de corps et d'esprit.

i



notre retour, nous ont suggéré l'idée du présent 
travail, qui n’est pas, à proprement parler, une 
monographie complète et détaillée de Saint- 
Gildas, mais un coup d'oèil, ou, pour mieux dire, 
une série d'aperçus, qui ne nous ont pas para 
dépourvus d’intérêt et d’uti'ité, sur les vicissi­
tudes d’un monastère neuf fois séculaire, dont 
l’histoire se rattache par des points successifs et 
variés, quelquefois saillants, à quelques-uns 
des événements, des épisodes, des institutions, 
des personnages importants du passé, antique 
ou récent, de l’Eglise et de la France, et se relie, 
dans tout son cours, aux caractères divers, aux 
aspects pittoresques et changeants de l’histoire 
des mœurs. Nous l’avons un peu conçu comme 
une sorte de voyage, accompli dans le temps an 
lieu de l’être dans l’espace, et pour lequel nous 
demandons qu’on veuille bien nous concéder, à 
l’occasion, les détours, les excursions, les ascen­
sions, les rencontres, les incidents, les insis­
tances, quelque chose, en un mot, de la liberté 
et de l’impréva qui ne sont précisément pas, 
croyons-nous, le moindre agrément des voyages 
proprement dits.



I

LE MONASTÈRE CELTIQUE

On n’admirera jamais trop la puissance de 
conquête et d’assimilation des Romains. Non 
seulement les légions de César restèrent maî­
tresses du sol de la Gaule, mais, à leur suite, 
s’y implantèrent de façon indéracinable la légis­
lation, la langue et l’esprit de la cité universelle. 
Au début du cinquième siècle, à la veille des 
invasions, il n’y subsistait plus que d’assez fai­
bles vestiges du vieux fond celtique, même à 
cette extrémité orientale du territoire, dans cette 
péninsule armoricaine, où il semblerait au pre­
mier abord (et l'histoire s’y est longtemps trom­
pée) que l’idiome et les mœurs des contempo­
rains de Vercingétorix eussent dû trouver un 
dernier et inexpugnable refuge. Selon l’expres­
sion d’un critique de première autorité sur ce 
sujet, l’Armorique est alors « un pays roma-



nisé » (1). Aussi est-ce moins un fait de race 
que de situation géographique, auquel il faut 
attribuer l’indépendance éphémère conquise par 
la péninsule, durant l’agonie de l’empire d’Occi- 
dent et la première période de la conquête ger­
manique. « Vers 408, comme l'expose le même 
critique (2), les Armoricains, ainsi que les habi­
tants des autres provinces gauloises, prennent 
les ormes et chassent Tes magistrats romains, 
qui ne savent pas les défendre et ne font que les 
pressurer. Honorius, en 411, envoie une armée 
contre les Barbares qui désolaient la Gaule ; il 
est vainqueur et les provinces révoltées se sou­
mettent. En 417,* Exuperantius est gouverneur 
de l'Armorique. Les cités armoricaines s’étant 
révoltées (443?), Aetius lance contre elles un 
chef alain, Eocarich. Saint Germain d’Auxerre, 
venant de Grande-Bretagne, intervient, arrête 
Eocarich et' se rend à Ravenne auprès de l’Em­
pereur, pour intercéder en faveur des Armori­
cains. Au moment où il revient éclate une nou­
velle révolte des cités. Elle fut sans doute 
promptement étouffée, la Gaule, d’après Sidoine 
Apollinaire, obéissant tout entière aux préfets 
de Valentinien III. Les Armoricains secondent

(1) J. Loth, JL’Emigration bretonne du Ve au VIIe 
siècle de notre ère. Bennes, 1883, in-8, p. 92.

(2) Ouvrage cité, pp. 72-73.



les efforts des Romains pour repousser les ten­
tatives des Visigoths sur les pays situés au-delà 
du Rhône. Lorsque la puissance romaine est 
définitivement brisée par les Francs dans les 
Gaules, ils forment une confédération indépen­
dante et se défendent vigoureusem nt contre les 
Francs. Ceux-ci devenus chrétiens, un accord 
intervient entre eux et les Armoricains. Les 
soldats romains isolés en Armorique se mêlent 
aux Armoricains en paix avec les Francs, mais 
leurs descendants restent encore reconnaissa­
bles à certaines habitudes militaires particu­
lières. Par cet accord avec les Armoricains, la 
domination de Clovis se trouve étendue de la 
Seine à la Loire. »

Si la conversion de Clovis et de ses Francs 
facilita leur entente avec les Armoricains, c’est 
que ceux-ci, comme la grande majorité des 
Gallo-Romains, étaient chrétiens lors de l’inva­
sion germanique Trois sièges épiscopaux, Nan­
tes, Rennes et Vannes, se partageaient, à l’épo­
que de Clovis, la juridiction sur la péninsule (1). 
L’apostolat du grand évêque de Tours, saint 
Martin, pour la propagation du christianisme 
jusqu’aux dernières couches de la population 
rurale de Gaule, œuvre continuée par ses disci-

(1) J. Loth, ouvrage cité, pp. 74, 75.



pies, avait eu son effet jusqu’au fond de l’Ar- 
morique, où il semble toutefois que subsistassent 
encore au Ve et au VIe siècles un nombre assez 
notable de paysans païens, adonnés à une idolâ­
trie superstitieuse, qui conservait sans doute en 
cette région certaines traces plus ou moins mar­
quées de l’ancienne religion celtique et de l’en­
seignement druitique (1). Mais ces paysans mêr 
mes ne parlaient plus le vieux gaulois ; leur lan­
gue était le latin vulgaire, alors déjà en cours 
d’évolution pour devenir le roman, puis le 
français \2). Les dialectes celtiques encore au­
jourd’hui vivants ou demi-vivants dans une par­
tie de la péninsule et les populations qui les par­
lent sont issus d’une tout autre origine. Le 
nom môme qui maintenant sert à désigner l’an­
cienne Armorique est une importation d’outre­
mer. La Bretagne du temps de Clovis, c’était 
l’Angleterre ou Grande-Bretagne d’aujourd’hui.

La grande île, peuplée de Celtes comme le 
continent gaulois, avait comme lui éprouvé la 
puissance de Rome, mais plus tardivement et

(1) J. Loth, ouvrage cité, p. 75. Cf. A. de laBorderie, 
Eludes historiques bretonnes Gildas et Merlin. Paiis, 
Champion, 1884, in-8. Bu rôle historique des saints de
Ttrp ff lf i î ip  \ '"V 7

(2) Cf. Romania (article de M. G. Paris), t. XIII 
(1884), p. 488.— A. de la Borderie, Histoire de Bretagne, 
Rennes, Plisson et Hervé ; Paris, Alphonse Picard, 
1890, in-4, pp. 146, 175 et suiv., 186,187, 198 et suiv.



avec un effet moindre.. Commencée à une date 
ultérieure, la conquête avait dû se borner à une 
partie du territoire, dont la colonisation, gênée, 
puis interrompue par la décadence croissante de 
l’empire, était demeurée très imparfaite. En 407 
les troupes romaines de Bretagne furent rappe­
lées pour renforcer, inutilement d’ailleurs, la 
résistance à l’inondation barbare qui menaçait 
l’Italie et qui allait se déverser victorieusement 
sur la Gaule.

Leur départ laissa en Bretagne non pas comme 
chez nous des populations latinisées, mais des 
Bretons, ayant reçu sans doute la marque ro­
maine, mais restés pourtant dans leur ensemble 
des Celtes de langue et de moeurs,et que leur con­
tact, bien qu’hostile, avec les Pietés et les Scots, 
demeurés toujours indépendants, contribua 
sans doute à ramener aux coutumes de leurs 
ancêtres, qui florissaient également alors en 
toute liberté dans l’île voisine d’Hibernie, qu’on 
appela depuis Irlande. Toutefois, le christia­
nisme apporté aux Bretons par des mission­
naires venus de Gaule, ne se retira point 
avec les soldats romains ; il s’affermit au con­
traire et se développa dans la Grande-Bretagne 
durant le cours du cinquième siècle. On vit 
même s’y épanouir une culture ecclésiastique 
assez brillante, due, à ce qu’il semble, à l’in­



fluence de saint Germain d'Auxerre qui-, à deux 
reprises, en 430 et en 447, passa la mer pour 
combattre la propagation dans l’église bretonne 
de l’hérésie du moine Pélage, lui-même breton 
d’origine.Un trait caractéristique de cette église> 
que saint Germain, s’il n’en fut pas l’initiateur, 
dut en tout cas, d’après ses sentiments connus, 
plutôt fortifier qu’atténuer en elle, ce fut la pré­
pondérance croissante dans son organisation de 
l’élément monastique, transmis d’Orient en Occi­
dent par saint Athanase, et sans doute de Gaule 
en Grande-Bretagne par quelques-uns des 
disciples ou des imitateurs des grandes fonda­
tions de Marmoutier et de Lérins. Cette prépon­
dérance paraît du reste avoir eu ici un rapport 
spécial avec l’organisation civile et politique des 
Bretons retournés aux vieilles mœurs celtiques, 
c’est-à-dire qui avaient repris le système antique 
et patriarcal de la tribu, du clan, auquel s’adap­
tait particulièrement bien la vie monastique (1).

Mais, d’autre part, cette constitution tradi­
tionnelle maintenait le fractionnement de la race 
en petites peuplades, dont les petits chefs, sous 
le nom de rois, avaient sur leurs sujets une

(i) J. Lotb, ouvrage cité,' pp. £5 et suiv., 131, 132 et 
suiv., 138, 139. —A. de la Boiderie, Etudes historiques 
bretonnes. Saint Gildas^ Vhistorien des-Bretons, p. 217 
et suiv. — Montalembert, Les Moines d’Occident, T. I, 
5e édition, p. 225 et suiv., T. III, Sédition, pp. 17-19.



autorité peu étendue et peu solide,et de plus,ajou­
tant leurs querelles particulières aux dissidences 
et rancunes de clans, se livraient entre eux de 
continuels et sanglants combats. Cette anarchie 
livra la Grande-Bretagne àl’invasiongermanique,
comme l’épuisement d’énergie propre, lors de la 
chute de l’empire romain, y avait livré la Gaule. 
Imprudemment appelés de leurs cantonnements 
d’outre-mer, comme auxiliaires dans ces guerres 
civiles, les Angles et les Saxons, païens encore, 
passèrent de leur sol natal dans le grande île du 
nord-ouest, et y ayant pris pied, s’y trouvant 
bien, refusèrent de la quitter et commencèrent 
à la conquérir. Une lutte acharnée s’engagea, 
qui dura un siècle et demi, mais où les Bretons, 
malgré une résistance opiniâtre, furent vaincus 
et refoulés.

« Vers l’an 450, dit un récent et éloquent his­
torien de l’apôtre romain del’Angleterre(l),com­
mence en Grande-Bretagne l’invasion saxonne. 
Une cinquantaine d’années après, les lieux de 
débarquement et les premières conquêtes ne 
forment encore sur les côtes de la grande île, à 
l’est et au sud, qu’une suite de postes sans co­
hésion. Au milieu du sixième siècle, les.zones

(1) Saint Augustin de Canterburg et ses compagnons, 
par le R. F. Brou, S. J., dans la collection : « Les Saints» 
Paris, Victor Lecoffre, 1897, in-18, pp. 1-3.



— io ­

de conquête ont grandi jusqu’à se rejoindre ; la 
race teutonne occupe une bande large et irrégu­
lière qui fait, presque sans déchirure, le tour de 
la moitié de l'île. Mais toujours de nouvelles 
masses arrivent de Germanie ; c’est un courant 
continu, certains cantons d’Allemagne en sont 
dépeuplés. Le Kent est si bien envahi qu’il n’y 
reste pas un Breton : il est vrai qu’il a fallu près 
de dix ans pour anéantir les Celtes et les déloger 
de leurs inexpugnables forteresses de la forôt 
d’Anderida. Le W essex met vingt-six ans à se 
fonder dans le sud ; puis, à cet endroit, l’inva­
sion s’arrête pendant un demi-siècle et ne 
reprend que plus tard sa marche envahissante. 
Sur la côte orientale, les tribus germaines af­
fluent toujours, hommes, femmes, troupeaux. 
La poussée vers l’intérieur est irrésistible, Les 
Bretons sont chassés de partout, ne gardant 
vers la seconde moitié du sixième siècle que la 
vallée de la Tamise jusqu’à Londres.

« Invasion féroce, au moins dans les premiers 
temps. La résistance des Bretons, qui avaient 
retrouvé l’énergie d’autrefois, exaspérait les 
hordes Jutes et Saxonnes. Par malheur, l’en­
semble manquait dans la résistance plus encore 
peut-être que dans l’attaque. Si les chefs ger­
mains agissaient chacun pour son propre compte, 
les rpitelets bretons ne s'inspiraient que de leurs



dangers personnels. L'histoire de la guerre 
contre les Romains recommençait ; efforts hé­
roïques, magnifiques coups de main, mais in­
souciance et égoïsme. On ne secouait son indif­
férence que lorsque, gagnant de proche en 
proche, les Saxons étaient en vue.

«Le moine Gildas, qui, du fond du pays de 
Galles, assistait à ces déroutes continues, s’é­
criait dans son style étrange : «Juste châtiment 
des anciens, crimes,, d’une mer à l’autre mer 
s’étala l'incendie venu d’Orient, attisé par des 
mains sacrilèges, dévastant les villes et les cam­
pagnes, et ne s’arrêtant que.lorsque sa langue 
rouge et sauvage eût léché à peu près toute la 
surface de l’île, jusqu’à l’Océan occidental... 
Alors, sous les coups de bélier, les villes crou­
laient, les habitants, avec les chefs de leurs 
églises, les clercs et tout le peuple... parmi les 
crépitements de la flamme tombaient morts à 
terre. Effroyable spectacle 1 à travers les places 
publiques, portes des tours arrachées de leurs 
gonds,pierres des murs, saints autels, cadavres 
en lambeaux, rouges de sang coagulé et à demi 
gelé, tout était mêlé, broyé, comme sous un 
épouvantable pressoir. Pas d’autre sépulture 
que les maisons en ruines ou le ventre des bêtes 
et des oiseaux de proie ; je ne parle pas de 
l’âme des saints, si toutefois il s’en est trouvé

- 1 1  —



12 —

beaucoup que les anges aient pu, en ce temps-là,
porter dans les hauteurs des cieux... Combien 
de ces misérables, poursuivis jusque dans la 
montagne, étaient égorgés par masses!d’autres, 
mourant de faim, se livraient pour toujours en 
esclaves, trop heureux d’échapper pour une 
heure à la mort. Il y en avait qui passaient la 
mer avec de grands gémissements, et sous les 
voiles gonflées, ils chantaient en ramant : 
Dedistinos tanquam oves escarum ,etin gentiks 
dispersisli nos, Dcvs. Quelques uns, retranchés 
dans les montagnes, au milieu des précipices, 
dans les forêts épaisses, sur les rochers de la 
mer, toujours au guet et tremblants, gardaient- 
pourtant une patrie. »

Le moine Gildas se lamentait en ces termes 
tout pleins d'une expressive et lyrique véhé­
mence, dons l’ouvrage spécial qu’il composa 
sur les causes de la ruine de sa patrie : De exci- 
dio Britanniæ. Il était l’une des lumières de 
l’Eglise bretonne au sixième siècle. Né 
dans les dernières années du siècle précé­
dent ou dans les premières années de celui-ci> 
il avait participé avec une vaillante ferveur à la 
renaissance de zèle apostolique et de culture lit­
téraire dont la mission de saint Germain semble 
avoir été le point de départ. Il est difficile de dé­
gager les traits exacts de sa carrière de la con­



13

fusion des traditions et des légendes qui se sont 
accumulées autour de son nom (t). Mais il pa­
raît avoir agi dans une double voie : l’évangéli- 
sation de la Bretagne du nord et de l’Irlande, 
dont la conversion, commencée au cinquième 
siècle, laissait encore beaucoup à faire ; la ré­
forme de la chrétienté bretonne, en proie au 
relâchement du clergé séculier et à la cruauté 
licencieuse des roitelets, que de continuelles 
guerres civiles et la lutte acharnée contre les en­
vahisseurs saxons avaient ramenés, eux et 
leurs sujets, à une quasi-barbarie. 11 faut enten­
dre de quel ton l’ardent et terrible saint les 
gourmande: « La Bretagne a des rois, elle a des 
juges ; mais ces juges sont impies et ces rois 
sont des tyrans. Us ne pillent et ne foulent que 
les innocents ; ne vengent et ne patronnent que 
les scélérats et les voleurs. Ils ont plusieurs 
femmes, mais ce sont des courtisanes et des 
adultères. Ils jurent souvent, mais se parjurent ; 
font des vœux, et les rompent immédiatement ; 
ils prennent les armes mais toujours contre

„ (l) çf. l’intéressant travail de M. de la Rorderie,
Saint Grildas, Vhistorien des Bretons, ouvrage cité, p. 217 
et suiv. — Romani a , t X 'I (18^3), p. 628 ; t. XIV (1885) 
p 175. — Th. Mommsen et H. Zimmrr, üans Monumen- 
ta Germon iœ historlca. Anctorum antiqnissimorum, t. 
XIII, pp. 4 et 6. — Analecta Bollandiana, t. XV (1896), 
pp. 352 et 353.



leurs concitoyens et contre la justice. Ils pour­
suivent volontiers les voleurs à travers champs ; 
mais les larrons qui siègent à leur table, ils les 
aiment, ils les comblent de présents. Ils font de 
larges aumônes, mais ils entassent sur leurs 
têtes des montagnes de crimes. Ils siègent dans 
la chaire des juges, mais ne s’inquiètent guère 
des règles de la justice. Ils méprisent les inno­
cents et les humbles ; mais les hommes de sang 
les orgueilleux, les parricides, les adultères, tous 
les ennemis de Dieu, loin de les détruire, eux et 
leur nom, comme ils le devraient lorsque l’occa­
sion s’en offre, ils les portent aux nues de tout 
leur pouvoir. Ils ont dans leurs prisons des cap­
tifs, que la fraude plus que la justice a chargés 
de chaînes. Ils se présentent devant les autels 
pour prêter serment; l’instant d’après ils les fou­
lent aux pieds comme des pierres souillées de 
boue. » — « La paix de la patrie, crie-t-il à l'un 
d’eux, tu la détestes autant qu’on peut détester 
un serpent venimeux. Les guerres civiles et les 
brigandages, tu en as toujours soif. Resté seul dès 
à présent comme un arbre desséché au milieu de 
la plaine, rappelle-toi, je t’en prie, la vaine pré­
somption de tes pèr~<s et de tes frères et leur 
mort précoce en pleine jeunesse. Crois-tu donc, 
pour tes religieux mérites, obtenir de vivre cent 
ans, ou peut-être même autant que Mathusalem?

- 14 -



Non ! non ! Mais si tu tardes ô revenir à Dieu, 
il ne tardera pas à brandir son glaive contre toi, 
ce Roi qui par son prophète dit : « Je donne la 
mort et la vie ; je frappe et je guéris, et nul ne 
peut fuir ma main (1). »

Pour le double but qu’il poursuivait, saint 
Gildas employait le même moyen : le développe­
ment et la propagation de l’institut monastique, 
si conforme, nous l’avons dit, aux mœurs de sa 
race. Une part considérable et une influence dé­
cisive devaient revenir ô cet institut dans l'un 
des événements principaux des temps barbares 
et de l'histoire des Bretons : l’émigration dans la 
péninsule armoricaine des peuplades de la 
grande île, écrasées, refoulées par les Anglo- 
Saxons, et la colonisation à nouveau, sous la di­
rection des moines celtiques, d’une portion 
considérable de cette région, qui devait prendre 
en conséquence le nom de Bretagne, qu’elle con­
serve encore aujourd’hui, tandis que la domina­
tion, de jour en jour plus étendue, des conqué­
rants germaniques imposerait, à la Bretagne 
d’autrefois, concurremment avec le nom de 
Grande-Bretagne, celui de terre des Angles ou 
Angleterre.

« L’émigration bretonne en Armorique, du Ve

—  15 —

(1) La Borderie, ouvrage cité, pp. 307, 310.



au VIIe siècle de notre ère, dit M. Loth (11, est 
un des faits les mieux prouvés de l'histoire.

« Au Ve siècle, la péninsule armoricaine, 
comprenant les cités des Namnètes, Redones, 
Veneti, Ossismii, Curiosolites, est complète­
ment romaine de langue et dé culture. Son sol 
est sillonné de voies romaines reliant des villes 
importantes, situées pour la plupart sur le litto- 
toral : le centre de la péninsule, couvert de fo­
rêts, est peu peuplé. Les habitants sont en grande 
partie chrétiens : les cités des Namnètes. d^s 
Redones, des Veneti, sont constituées en évê­
chés.

« Au VI* siècle, la péninsule armoricaine, 
moins la plus grande partie du territoire des 
Redones, des Namnètes et un coin du pays des 
Veneti, a entièrement changé de face : nom, 
langue, mœurs, tout y est transformé. Au lieu 
d'Armoricains alliés des Francs, on voit appa­
raître des Bretons, leurs ennemis déclarés. Sans 
parler du témoignage des hagiographes et des 
historiens, le nom de ce peuple, sa langue, le 
nom de ses plus importantes tribus, nous ap­
prennent qu’il vient de l’ile de Bretagne et prin­
cipalement de l'ouest et du sud-ouest. Une pre­
mière invasion des Angles et des Saxons a

_  le —

(i) Ouvrage cité, pp. 235-237.



— In ­

déterminé, vers le milieu du Ve siècle, dans ce 
pays, un mouvement d’émigration. C'est à la 
panique causée par la brusque attaque de ces 
peuples germains que nous devons l’apparition 
sur le continent des douze mille Bretons de Rio- 
thime, à la solde de l’empereur Anthémius con­
tre les Visigoths, et peut-être aussi la fondation 
de Coriosopitum (Quimper) par les Cornovii 
insulaires. Le gros des émigrés ne parait pas 
cependant avoir quitté l’île avant les premières 
années du VI® siècle ; c’est seulement à cette 
époque que les deux principales tribus passées 
en Armorique, les Cornovii et les Domnonii, se 
trouvent en contact direct avec les envahisseurs. 
L'émigration a dû se continuer pendant tout le 
cours du VIe siècle, comme le montrent quel­
ques vies de saints. Le territoire des Cornovii en 
Grande-Brètagne n’a été complètement occupé 
que vers 607.

« Les Domnonii couvrent tout le littoral nord 
de la péninsule armoricaine depuis le Couesnon 
jusqu'à la rade de Brest. De bonne heure, les 
pagi d’Ach et de Léon forment une principauté 
gouvernée par des chefs particuliers, sous la su­
zeraineté des rois de Domnonée. Les Cornovii 
s’emparent de tout le territoire situé entre la rade 
de Brest, les monts d’Arrée, l’Océan, l’Ellé; le 
Rlavet, l’Oust et la source duLeff. A l’ouest, sur



—  18

la rive gauche de l’EUé et du Blavet, sont can­
tonnés les Bretons de Bro-Waroch, dont le pays 
est ainsi appelé du nom de leur plus glorieux 
chef au VIe siècle. Nous ne savons pas exacte­
ment de quel point de l'île de Bretagne ils sont 
partis. Us se répandent autour de la ville de 
Vannes ; leur avant-garde, dès la première moitié 
du VIe siècle, est solidement établie dans la 
presqu'île de Guérande. C'est cette peuplade bel­
liqueuse qui mène la lutte contre les Francs : il 
n’est guère question que d'elle parmi les peu­
plades bretonnes, chez les écrivains mérovin­
giens et carlovingiens.

« Les Bretons sortent d'un pays quia été long­
temps sous la domination de Rome, mais que la 
civilisation romaine n’a pas assimilé. Quelques 
mots latins dans leur langue, des ruines ro­
maines sur le sol de la Bretagne, sont à peu près 
les seules marques du passage des Romains. 
Les Bretons sont chrétiens. .Les émigrants 
comptent dans leurs rangs un très grand nom­
bre de moines. Les monastères s’élèvent rapi­
dement en Armorique. Plusieurs deviennent dès 
centres de population importants. Les monas­
tères de Samson à Dol, de Malo à Lan-Aleth, de 
Brieuc à la place où s’élève la ville de Saint- 
Brieuc, de Tutwal à Tréguier, deviennent le 
berceau d’autant d’évéchés, Leur juridiction.



— 10 —

d’abord sans doute mal définie, ne tarde pas à 
se renfermer dans des bornes précises. Nomé- 
noé, au IXe siècle, n’a pas eu à créer d’évêchés 
à Dol, Saint-Brieuc, Aleth et Tréguier : il n’a fait 
que reconnaître un fait accompli, lui donner une 
consécration officielle et aussi séparer nettement 
la dignité épiscopale de la dignité abbatiale, qui, 
sinon de droit, au moins de fait, paraissent avoir 
été inséparables jusqu’au IX* siècle, dans ces 
circonscriptions religieuses. Les évêchés de Cor- 
nouailles et de Léon, fondés par des moines in­
sulaires, semblent, de tous les évêchés bretons, 
avoir eu les premiers une existence officielle et 
régulière. Le principe qui a présidé à la forma­
tion des évêchés bretons est le même qui a dicté 
la transformation des cités en évêchés, avec 
cette seule différence qu’il ne s’agit pas de cités 
gallo-romaines, mais de tribus bretonnes. »

« Ce qu’on doit entendre par le mot d’émigra­
tion bretonne, dit M. de la Borderie{l), c’est 
l’ensemble de toutes les bandes d’émigrés, plus 
ou moins nombreuses, qui durant plus d’un 
siècle, à partir de l’an 460 environ, sont venues 
successivement et presque incessamment débar­
quer en Armorique. Si, parmi ces bandes,

(1) L u  rôle historique des saints de Bretagne, ou­
vrage cité (Etudes historiques bretonnes), pp. 1^3-130.— 
Cf. Histoire de Bretagnet l. I, p. 280 et suiv.



—  20

beaucoup étaient conduites par des chefs mili­
taires, un grand nombre aussi devaient avoir 
pour guides des chefs ecclésiastiques...

« Ouvrons les Actes anciens des saints qui 
sont venus de l’île s’établir en notre péninsule, 
tous y arrivent avec des armées de disciples : 
saint Tudual en avait soixante-douze, saint Léo- 
nore soixante-treize, saint Brioc (ou Brieuc) cent 
soixante-huit, etc. Ces chiffres élevés eussent 
déjà pu faire soupçonner aux historiens que les 
émigrations de nos saints étaient plus que des 
émigrations individuelles ; mais parce que les 
légendes citent toujours les clercs en première 
ligne et ne donnent jamais le chiffre des émi­
grants laïques dont ceux-ci se trouvaient ac­
compagnés, ils se sont apparemment imaginé 
que les bande3 venues en Armorique à la suite 
des saints de l’île de Bretagne étaient purement 
ecclésiastiques. Grande erreur, comme on va ie 
voir, et là-dessus nous en appelons aux légendes 
elles-mêmes. Dans les Actes de saint Paul Au- 
rélien, premier évêque de Léon, on lit ce qui 
suit, au sujet du passage de ce saint en Armo­
rique : « Il avait avec lui douze prêtres du Christ, 
beaucoup d’autres personnes qui lui étaient atta­
chées, soit par les liens du sang, soit par ceux 
de l’affection, et un nombre d’esclaves propor­
tionné »



21 -

•« Ce n'est done pas seulement leurs disciples, 
leurs clercs, que les moines et les évêques de 
l’île de Bretagne emmènent avec eux sur le con­
tinent : c’est aussi leurs parents, leurs amis, 
les serviteurs de leurs amis et de leurs parents. 
Et l’on sait comme est compréhensif chez la race 
bretonne ce terme de parents : au X e siècle, dans 
les lois Cambriennes, les liens de la parenté 
légale, déjà sans doute plus restreinte qu’au 
VIe siècle, s’étendaient jusqu'au .dix-huitième 
degré. On peut juger par là de l’importance des 
émigrations dirigées par nos sain*s. Et le fait 
relevé dans la vie de saint Paul'n’est point excep­
tionnel. On en retrouve plusieurs fois la confir­
mation dans les légendes originales qui nous 
restent, encore bien que ces légendes, aujour­
d’hui malheureusement en petit nombre, soient 
généralement peu explicites. Les Actes de saint 
Magloire, entre autres, nous disent formellement 
que saint Samson (cousin de saint Magloire) 
passa en Armorique cum tam clericorum quam 
laïcorum collegio. Et si l’on veut encore quelque 
chose, non de plus concluant, mais de plus ex­
plicite, qu’on lise les Actes de saint Teliau. — 
Une épidémie cruelle, connue sous le nom de 
peste jaune, désolait la Cambrie, emportant les 
hommes et les animaux, semant partout la 
mort. Saint Teliau, évêque de Landaff, primat



de toutle Deheubarth (South-Wales actuel) tenta 
de fléchir le courroux céleste.

« Alors (nous disent ses Actes), grâce aux priè­
res de saint Teliau et de plusieurs autres saints, 
la colère divine s’apaisa quelque peu ; et Teliau, 
sur un avertissement venu du ciel, se réfugia 
en des régions lointaines avec tous ceux que le 
fléau n’avait point encore moissonnés (cumhis 
qui residui fuerant). Et voici comment cela s'ac­
complit. Un ange dit à Teliau : — Lève-toi, ras­
semble les débris de la nation (reliquias gentis 
tuæ), et te mettant à leur tête va-t-en au pays 
d'outre-mer. — Saint Teliau se leva donc, et 
emmenant avec lui plusieurs évêques ses suffra- 
gants, et des personnes de toutes les classes, et 
des hommes et des femmes, il gagna d’abord le 
Gornwall; puis de là se rendit avec tous ses com­
pagnons chez les habitants de l’Armorique qui 
lui firent un accueil empressé. »

« Ce texte n’a pas besoin de commentaire. Il 
y a, à la suite de saint Teliau, non seulement des 
clercs, non seulement des parents et des amis, 
mais des gens de tout sexe et de toute condition, 
une nation ou au moins une tribu tout entière. 
Objectera-t-on qu’ici la cause de l’émigration, 
c’est la peste jaune, non l’invasion saxonne ; l'é­
pidémie, non la guerre? Cause pour cause, il 
n’importe, puisque le fait est le môme et du môme

—  22 —



23 —

temps. II. s’agit toujours d’une émigration outre­
mer : et pourrait-on nous dire en quoi il eût ré­
pugné davantage aux Bretons de prendre pour 
guides leurs chefs ecclésastiques quand ils émi­
graient devant la peste ?

« Voici donc le résultat que nous pouvons 
constater :

« Les émigrations de nos saints sont autre 
chose que des émigrations individuelles ou des 
émigrations purement ecclésiastiques. Ce sont des 
bandes véritables, des clans, et quelquefois des 
tribus que les moines et les évêques de l’île de 
Bretagne amènent avec eux dans notre péninsule ; 
— ou du moins de ces tribus et de ces clans ce 
que le fer et la peste ont épargné.

« Et il n’est pas téméraire d’affirmer qu'à cha­
que saint qui débarque en Armorique venant de 
la Grande-Bretagne, c’est une nouvelle bande 
d’émigrés qui débarque avec lui. Fait laissé dans 
l’ombre jusqu’ici, et qui n’en sera pas moins très 
fécond quand on voudra étudier d’une manière 
sérieuse l’histoire de l’émigration bretonne.

« Nous savons donc maintenant que, dans cette 
émigration, l’élément ecclésiastique- et en particu­
lier les saints, tiennent une place immense ; nous 
savons que les moines et les évêques de l’île de 
Bretagne ont partagé avec les chefs de guerre 
l’important privilège de guider sur les flots les



—  24

barques des émigrants bretons; nous savons 
pourquoi, enfin, de ces barques fugitives, par 
dessus le concert varié des lamentations indivi­
duelles, monte et s’élève, comme la voix du com­
mandant, la solennelle psalmodie des chants ec­
clésiastiques. »

Parmi les monastères édifiés en Armorique 
par les émigrés bretons du sixième siècle, nous 
en remarquons un pittoresquement situé sur 
une colline dominant la mer et les rochers qui 
la bordent, à l’extrémité d’une des presqu’îles 
du pays vannetais, terre aujourd’hui fertile et 
plantureuse, alors en-grande partie couverte de 
bois, « rudement assaillie au sud par l’Océan 
grondeur, doucement caressée au nord par le 
calme Morbihan » (1) ; nous en remarquons un 
dont le nom de Ruis, dans les textes anciens 
Reum-Visii, serait celtique et rappellerait l’ori­
gine de ses premiers moines. « La dernière par­
tie du nom se retrouve dans Caer-Wys, dans 
le comté de Flint (Nord-Galles), et probablement 
aussi dans Powys (Pou-Vis, pays de Vis?), par­
tie est de la Cambrie (2). » Le nom de son pa­
tron est plus significatif encore. La tradition, 
recueillie au onzième siècle dans un texte dont

(1) La Borderie, Saint Gildas, l’historien des Bretons, 
ouvrage cité, p. 262.

(2) J. Loth, ouvrage cité, p. 187.



—  25

les sources diverses et l’exacte valeur historique 
ne sont pas encore déterminées avec certitude, 
en attribue directement la fondation à l'illustre 
apôtre et amer censeur de ses concitoyens, Gil- 
das, surnommé le Sage, dont nous écoutions 
tout à l’heure les lamentations douloureuses et 
les accents indignés (1),

Le monastère de Saint-Gildas de Ruis fut cer­
tainement, dans la période d’occupation et de 
colonisation bretonne de la péninsule armori­
caine, du sixième au dixième siècle, l’un des 
centres religieux les plus importants et les plus 
renommés de la nouvelle nation celtique.

Par un procédé de comparaison et d’induc-

(1) L’identité du fondateur de Huis et de l’auteur du 
Do eœcfdio Britannirp> admise déjà par Mabillon, Test 
également par MM. de la Borderie ot Lolh, Monimsen 
et Zimmer. Assurément, ce sont là des autorités du 
plus grand poids. Toutefois, avouons-le, nous n*ose­
rions pas être aussi affirmatif. Cette identité, dans l’état 
actuel de notre information, ne nous semble ni absolu­
ment invraisemblable, ni non plus indiscutable, — Si, 
en conséquence de nouvelles recherches, la critique en 
venait à distinguer deux saints contemporains du nom 
de-Gildas, l’un demeuré en Grande-Bretagne, l’autre 
passé en Armorique, cela rappelerait l’homonymie de 
deux grands saints irlandais de la même époque, saint 
C’olumba et saint Colornban. — Dans cette hypothèse, il 
ne serait pas, ce semble, impossible que lo second saint 
Gildas, c e l u i  d’Annorique, eût été un disciple, peut- 
être même un parent de Gildas-le-Sage, qui aurait reyu 
de cet homme illustre ou spontanément adopté son 
nom, 1*



26 -

tion très ingénieux et très légitime, M. de la 
Borderie s’est attaché à reconstituer pour nous 
le caractère et l’aspect de ces groupes civilisa­
teurs. Demandons-lui quelques-uns des traits 
principaux qui les font revivre :

« Pour restituer, dit-il (1), la physionomie des 
monastères d’Armorique au VIe siècle, nous 
pouvons nous aider des traits qui nous sont 
fournis et par ceux des Bretons insulaires et par 
ceux des Scots (2) : secours précieux, en rai­
son des nombreux renseignements venus jus­
qu’à nous sur les monastères d’Irlande et plus 
encore sur celui de l’île d’Iona, fondé près des 
côtes d’Alban par le Scot saint Columba ou 
saint Goulm, qui est encore aujourd’hui le pa­
tron de plusieurs de nos paroisses (3).

« Un monastère breton ou scotique du VIe 
siècle renfermait presque toujours une popula-

(1) Ouvrage cité, p. 263 et suiv. — Cf. Histoire de Bre­
tagne, pp. 507 et suiv., "512 et suiv.

(2) Au VIe siècle, ce nom était encore aussi bien 
celui des habitants de l’Hibernie (Irlande), berceau 
de la race scotique, que de ceux de la région du nord 
de la Grande-Bretagne, qui plus tard prit d’eux le nom 
d’Ecosse.

(3) (( Entre autres, ajoute l’auteur en note, Plougoulm 
(Plou-Coulm), près Morlaix, dans le Finistère, et Saint- 
Coulomb, près Saint-Malo, dans l’Ille-et-Vilain g. » — 
Cependant saint Columba n’est jamais venu en Arnio- 
rique.



tion nombreuse : au moins cent cinquante per­
sonnes, souvent bien plus ; dans le monastère 
de saint Cado (Nant-Carban), il y en avait trois 
cents ; plus de deux mille dans celui de Bangor 
au pays de Galles ; en Irlande, jusqu’à trois 
mille, à Clonard, sous la direction de Finnian ; 
et autant, un peu plus tard, à Clonfert, sous 
celle de saint Brendan...

« En se bornant à cent cinquante personnes, 
s’il avait fallu loger cette troupe dans des édifi­
ces de pierre, comme on le fit plus tard au 
moyen-âge, créer un monastère, eût été au VI9 
siècle une longue et bien difficile affaire. Mais 
alors tous les bâtiments monastiques, y com­
pris l’église (ecclesia, nralorium, monasterio- 
lum), étaient en bois. Chez les Scots, la cellule 
de chaque moitié formait une loge ou cabane 
séparée , toutes ces loges — sortes de baraques 
en planches ou môme simplement en clayon­
nage étaient rangées en file les unes à côté 
des autres, sauf la cellule de l’abbé, de dimen­
sions un peu plus considérables, placée dans 
une position que nous indiquerons tou t-à- 
l’heure.

« Les moines mangeaient en commun ; pour 
cela il leur fallait un grand bâtiment, le réfec­
toire (refeclorium, prandii tectum), auprès 
duquel il s'en trouvait un autre contenant la



cuisine (coquina). Enfin, il y avait encore le logis 
destiné à recevoir les étrangers (hoxpitium).

« Ces divers bâtiments, ainsi que l’église et 
les loges des moines, étaient placés plus ou 
moins régulièrement autour d’une cour qui for­
mait le centre du monastère et qu'on nommait 
le placis ou préau (p/afeo/a). La cellule de l’abbé 
(celln, tlomus), construite de madriers, s’élevait 
un peu en arrière dans une situation dominante, 
parfois sur'un monticule, de façon à embrasser, 
surveiller toute la communauté.

« L’ensemble de ces constructions était envi­
ronné d ’un vallum, c’est-à-dire d’une muraille 
de terre ou de pierre couverte d’un fossé, de 
figure circulaire le plus souvent, — clôture et 
rempart du monastère. Aussi, en Irlande,quand 
un chef voulait fonder un établissement de ce 
ce genre, il donnait d’ordinaire à l’abbé un fort 
(rafh), dans l’enceinte duquel on élevait les bâ­
timents. ..

« En dehors du uallum se trouvaient les dé­
pendances du monastère : l’étable, l’écurie, le 
grenier, le four à sécher le grain, et s’il y avait là 
quelque cours d’eau, le moulin. Quant à la forge 
et à l’atelier de charpenterie, indispensable dans 
un établissement tout bâti en bois, on incline à 
croire qu’ils étaient dans l’intérieur du vallumf 
mais ce point nous semble douteux. Si le mo-

—  28 —



29

nastère était au bord de la mer, il y avait habi­
tuellement un petit port garni de barques pour 
son service...

« Enfin, les chefs monastiques de ce temps, 
en Irlande et en Bretagne, durent tenir compte 
du goût qui pressait souvent leurs moines de 
quitter la vie commune pour s’imposer dans la 
vie érémitique de plus rudes austérités. En 
dehors du valhnv, à quelque distance du mo­
nastère, on construisait une ou plusieurs très 
petites cellules en pierre, en forme de ruche 
d’abeilles, avec une entrée fort basse, où les 
anachorètes se retiraient pour suivre en toute 
libeité les inspirations de leur zèle, sans échap­
per complètement 5 la surveillance de leur abbé. 
Ce ou ces ermitages s’appelaient le Désert, 
desertum.,.

« Dans les monastères scotiques, notamment 
à Iona, les frères qui constituent la famille mo­
nastique sont divisés en trois classes : 1° les 
anciens, seniores, voués uniquement à la prière 
et aux œuvres de piété ; 2° les ouvriers, operarii 
fratres, principalement appliqués aux travaux 
manuels ; 3° les jeunes, novices et écoliers, dé­
signés sous le nom de juniorcs, alumni ou 
pueruli farniliarcs. En Armorique, la distinc­
tion est très nette entre les moines proprement 
dits, monachi, paires, majores, et les écoliers,



30

scolastici, juvenes, minores, parvuli monachi. 
Mais (jusqu’à présent) nous n’y avons point vu 
les moines partagés en seniores et en operarii 
fr&tres ; sauf impossibilité résultant de la ma­
ladie ou de l’âge, le travail manuel était une 
obligation pour tous...

« Le chef de ta famille monastique était l'abbé 
appelé abbas, — abba pater, — pa 1er spiritalis, 
— ou simplement pater, — et encore patronne, 
magister, preeceptor, très souvent senex. Il 
habitait à part, un peu à l’écart du reste du 
monastère. Ses moines ne l’abordaient qu’en se 
prosternant devant lui et ne lui parlaient qu’a­
près en avoir reçu la permission. Tous ses 
ordres devaient être obéis pleinement et immé­
diatement ; sa volonté était tenue pour la volonté 
même de Dieu ; y contrevenir était une offense 
contre Dieu plus que contre l'abbé.

« Il avait sous lui, pour l’assister, un officier 
appelé œconomus, souvent mentionné dans les 
Actes des saints bretons, notamment dans ceux 
de saint David, de saint Gado et de saint Sam- 
son. L’économe dirigeait — par délégation de 
l’abbé — toute l’administration temporelle du 
monastère, il suppléait l’abbé en son absence, 
il était le premier après lui, aussi appelait-on sa 
charge magisteriale officium. Dans la commu­
nauté dont saint Paul Aurélien était le chef, à



—  31 —

son arrivée en Armorique, cette charge était 
confiée à saint Tégonec.

« Au-dessous de l'économe était le pistor 
(boulanger), dont l'office ne se bornait point, 
comme on pourrait le croire, à fabriquer le pain 
de la communauté. Il avait la garde et la dispo­
sition de toutes les provisions, en particulier de 
tous les vivres, et était chargé (comme on dirait 
aujourd’hui) d’assurer et diriger le service de 
l'alimentation de la famille monastique...

« Les autres offices d’ordre inférieur ne sont 
guère mentionnés, sauf le cuisinier (coquus) et 
même le cuisinier-chef (archimagirus) chargé 
du double soin d’appréter les mets et de faire 
toutes les dépenses pour la cuisine...

« Les moines d’Irlande — du moins ceux de 
saint Columba — étaient habituellement vêtus 
d’une tunique (tunica) et d’une coule (cuculla) : 
la tunique, vêtement de dessous, parfois de cou­
leur blanche ; la coule, qu’on appelait aussi cappa 
ou chape, vêtement de dessus passablement 
large, fait d’une grosse étoffe de laine laissée 
dans sa couleur naturelle, et muni d’un capu­
chon. Par le froid ou le mauvais temps, on subs­
tituait à la coule un véritable manteau plus 
ample et d’étoffe plus chaude, appelé amphi- 
balus. Les moines scots étaient chaussés de



32 —

sandales, qu’ils ôtaient ordinairement avant de 
se mettre k table...

« Le costume des moines bretons ressemblait 
presque entièrement à celui des Scots. Ils por­
taient, eux aussi, la coule et la tunique. La 
coule figure, entre autres, s.ous le nom de cocula, 
dans la Vie de saint Cado qui atteste formelle­
ment sa ressemblance avec le vêtement des 
moines d’Hibernie, et sous celui de > appa dans 
un curieux épisode de la Vie de saint Malo. On 
trouve aussi la tunique (tunica) dans la Vie iné­
dite de saint Lunaire. Mais le texte le plus 
curieux, pour l’objet qui nous occupe, est celui 
de la Vie de saint Gwennolé, où on voit, jus­
qu’au ix® siècle, les moines de Landevenec vêtus 
jour et nuit d’une tunique, d’un surtout de peau 
de chèvre, le poil en dehors (melote), munis 
d’une chaussure dont on ne dit ni le nom ni la 
forme, et en voyage d’un manteau (palliolum) 
représentant Yamphibalus^ dss Scots. comme 
leur peau de chèvre reproduit la coule, sauf la 
matière. De même, quand saint Brieuc et ses 
moines abordent à l’embouchure du Gouët, un 
cavalier qui les aperçoit rapporte tqu’ils sont 
vêtus d’habits de peau velus et de couleur rouge : 
ce qui se rapporte sans doute à la teinte fauve 
de certains poils de chèvres, car il est peu pro­
bable qu’on se donnât la peine de les teindre. »



—  33 —

Le régime des monastères bretons, imité, par
*

l’intermédiaire des plus anciens monastères de 
Gaule, des coutumes des moines d’Orient et des 
austérités des Pères du désert, était d’une sévé­
rité plutôt excessive.

L’une des principales règles religieuses suivies 
dans l’Eglise celtique, celle de saint David, ne 
se lit pas sans effroi. « D’après la règle de saint 
David; dit le P. Brou (1), tout le monde est de­
bout au chant du coq ; on prie jusqu’à l'heure 
du travail; pyis, vêtus de peaux de bête, les 
moines partent pour les champs, où se passe la 
journée. On vit de son travail, le monastère ne 
recevant absolument rien des nouveaux arrivés. 
Silence perpétuel, et, autant que le permet la 
faiblesse humaine, prière continue. Pas de bœufs 
pour aider au labour, afin que le travail soit plus 
rude. Le soir venu, on rentre pour la lecture et 
l’office ; un maigre dîne» attend les moines, cor 
le jeûne est ininterrompu : du pain, des racines, 
du sel, de l’eau et du lait. Trois heures d’orai­
son achèvent la journée. Pour mériter de mener 
cette vie, le postulant doit mendier dix jours du­
rant à la porte la faveur d’entrer ; et on ne lui 
répond que par des refus et presque des insultes. 
Puis, quand la grâce pousse à redoubler d’aus-

(I) Ouvrage cité, pp. 114, 115.



térités, le moine s’en va, cherche une maison où 
la règle soit plus stricte ; d’autres s’enfoncent 
dans les montagnes, ou s’isolent en mer sur un 
écueil ; là, en pleine solitude, ils passent des 
heures à psalmodier ou ô multiplier les génu­
flexions, plongés jusqu’à la ceinture dans l’eau 
glacée. »

Fondée sur ces principes, môme avec des va­
riantes et des mitigations selon les temps et les 
lieux, la vie des moines bretons d’Armorique 
était donc très dure et très laborieuse, et c’est 
d’eux probablement, par voie d’éducation et 
d’exemple,que la forte race pastorale, agricole et 
maritime de cette contrée a reçu quelques-unes 
des rares qualités : la sobriété, la discipline, 
l’abnégation, l’endurance, qui la distinguent au­
jourd’hui encore (1). Leur action matérielle et 
morale fut énorme. Matériellement ils ont dé­
friché et, en conséquence, repeuplé la région. 
« L’agriculture, dit M. de la Borderie (2), fut le 
principal objet auquel les moines bretons appli­
quèrent ce travail manuel dont leurs règles leur 
imposaient l’obligation. La péninsule armori-

(1) En ce qui concerne la sobriété, il s'agit, bien en­
tendu, de l'ensemble du régime alimentaire. La terrible 
question de l ’alcoolisme est h réserver. L’excès même 
de la sobriété n’y est peut-être pas étranger.

(2) Du rôle historique des saints de Bretagne, ouvrage 
cité, pp 154-161.

-  34 —



—  35

caine était alors presque entièrement couverte 
de bois, la plupart des saints venus d’outre-mer 
s’établirent au milieu des forêts... Tout autour 
de leurs établissements, les saints et les moines 
brisaient ce réseau envahisseur de bois et de 
halliers ; puis ils défrichaient, labouraient, ense­
mençaient et remplaçaient les chênes par les 
moissons... La légende de saint Léonore ren­
ferme sur ce sujet de curieux détails.

« Léonore, revêtu dans la Cambrie des fonc­
tions épiscopales, passa en Armorique à la tête 
d’une bande considérable de moines et de laïques. 
Il s’établit sur la côte septentrionale, entre l’em­
bouchure de la Rance et celle de l’Arguenon, au 
bord d’un ruisseau où la mer remonte, et qui 
tombe lui-même dans une petite baie, défendue 
contre les vents d’ouest par un long sillon de 
roches abruptes qu’on appelle aujourd’hui la 
pointe du Décollé.Cette côte était alors inhabitée, 
inculte, occupée par une vaste forêt : les émigrés 
y  vivaient péniblement de leur chasse et de leur 
pêche. Un jour enfin, comme Léonore s’était 
retiré à l’écart pour prier, un petit oiseau vole­
tant vint se poser tout près de lui, un épi de blé 
au bec Cette vue fut pour le saint une joyeuse 
nouvelle ; il y avait donc sur cette côte sauvage 
un lieu où le blé pouvait croître, où il en croissait 
encore quelques épis. Il appelle aussitôt l’un des



— 36

moitiés qui l’accompagnaient, lui ordonne d’épier, 
de suivre la direction que va prendre l’oiseau, et 
de chercher, sur cet indice, le bienheureux 
champ de blé. L’oiseau complaisant l’y mena 
tout droit. C’était une clairière dans la forêt, où 
s’étaient conservés en ressemant d’eux-mêmes 
quelques pieds de froment, dernier reste d’une 
riche culture disparue de ces lieux avec les habi­
tants qui l’y avaient apportée. A la nouvelle de 
cette découverte, la communauté entière chanta 
h  Dieu un solennel cantique d’actions de grâces, 
comme pour le plus signalé bienfait ; et le lende­
main tous les cénobites, leur chef eii tête, se 
mirent en train de jeter bas la forêt.

« Ce fut un rude labeur : les moines se levaient 
chaque nuit au chant du coq, célébraient mâ­
tines, et dès l’aube se rendaient au travail, d’où 
ils ne revenaient ensuite qu’à trois heures de 
l’après-midi, pour passer le reste du jour en 
prières et en exercices religieux. La besogne se 
prolongea, et la fatigue devint telle que les pau­
vres moines, perdant courage, vinrent supplier 
Léonore dabandonner cette terre rétive pour 
chercher ailleurs un lieu où ils pussent gagner 
leur vie avec moins de peine. Mais le saint fut 
inflexible: « Ceci est, leur dit-il, une tentation 
du diable ; prenez courage et fortifiez-vous en 
Djêu. » Ces paroles furent écoutées, et, pour



—  37 —

récompenser leur constance, les moines, peu de 
temps après, se rendant un. matin à l’ouvrage, 
trouvèrent la forêt entièrement abattue et déjà 
môme en partie entraînée par la mer. Le bio­
graphe de saint Léonore voit là un miracle ; sans 
doute une tempête violente, comme il s’en lève 
souvent sur ces côtes, avait achevé durant la 
nuit la besogne déjà bien avancée par les céno­
bites... Quoi qu’il en soit, l’opération du labour 
une fois terminée, les semailles se firent ensuite 
au temps convenable, et le biographe de Léonore, 
pour achever ce récit, nous montre le pieux 
évêque parcourant avec sollicitude ses nouveaux 
champs et suivant d’un œil inquiet les progrès 
de la moisson, qui couronna enfin ses longs 
efforts par une abondante récolte.

« Si je me suis arrêté sur l’histoire de saint 
Léonore, c’est qu’elle nous montre, avec une 
grande vérité et sous des couleurs vivantes, ce 
que fut l’œuvre civilisatrice accomplie par les 
moines émigrés de l’ile de Bretagne. A cette joie 
solennelle, à ces vives actions de grâces inspirées 
par la découverte d’un petit champ de blé au 
milieu des bois, ne croirait-on pas voir les colo­
nisateurs de quelque plage déserte encombrée 
de forêts vierges ? La tâche est rude, en effet ; 
plus d’une fois les ouvriers sentent défaillir leurs 
bras et leurs cœurs ; mais l’énergie du chef

2



demeure inébranlable, il soutient, il ranime ses 
compagnons ; à force d’opiniâtreté et d’indus­
trie il dompte tous les obstacles, il contraint la 
nature à servir de. nouveau aux besoins de 
l’homme... En face des difficultés sans nombre 
de la colonisation armoricaine et surtout de cette 
première opération du défrichement, on peut 
assurer sans crainte que le travail individuel 
abandonné à lui môme, avec ses caprices, ses 
efforts irréguliers, isolés, mal combinés, fût de­
meuré bien longtemps insuffisant; il fallait un 
agent plus énergique, il fallait l’association, le 
travail en commun, et surtout ce travail patient, 
continu, régulier, que rien ne rebute, pas môme 
la stérilité, apparente de ses efforts, parce qu’il 
a pour principe l’accomplissement d’un devoir 
religieux ; non la satisfaction d'un intérêt per­
sonnel. »

Pelle fut l’œuvre accomplie dans la presqu'île 
de Ruis par les moines de Saint-Gildas.

Moralement, l’action des saints et des moines 
celtiques ne fut pas moindre dans la péninsule 
armoricaine. C'est à eux, on a de sérieuses rai­
sons de le croire, que revint l’honneur d’extirper 
définitivement, dans la région envahie par les 
Bretons, leurs compatriotes, les vestiges subsis­
tants du paganisme romain et gaulois. En s’oc­
cupant de convertir au christianisme ou d’y



—  39 —

maintenir les paysans gallo-romains tombés 
sous la domination des peuplades guerrières 
de Grande-Bretagne, ils leur procurèrent sans 
aucun doute un traitement plus humain et con­
tribuèrent à la fusion des deux races (1). Ils 
organisèrent la vie religieuse, par la création et 
le service des paroisses, sur tous les points du 
pays. Ils travaillèrent enfin avec un succès très 
notoire, quoique seulement relatif, à l'adoucisse­
ment des 'm œurs sauvages et des passions 
emportées des chefs celtiques, devenus, selon 
leur importance, dans la petite Bretagne, aux 
temps mérovingiens, des rois ou des comtes, 
du moins selon la terminologie des écrivai ns latins 
de cette époque (2). Ils conservèrent enfin et

(t) Il y a divergence d’avis sur le caractère, violent ou 
pacifique, de l’occupation bretonne, entre MM. J. Loth et 
A., de la Borderie. Cf. J. Loth, ouvrage cité, pp. 176-183, 
et A. de la Borderie, Histoire de Bretagne, t.I, pp. 291-292.

(2) cc Ils adoucirent, en les christianisant, dit M. de la 
Borderie, ces natures fougueuses et déréglées ; ils firent 
descendre jusqu’à l’âme l’eau du baptême, qui n’avait 
encore touché que le front. Mais cette œuvre ne fut pas 
toujours d’un succès facile ; les vices endurcis, les pas­
sions sauvages de la barbarie opposèrent souvent une 
résistance tenace, et parfois insurmontable » Bu rôle 
historique des saints de Bretagne, p. 169. — Cf. Histoire 
de Bretagne, t. I, p. 527 et suiv. « Dans l’âme de cette 
nation, conclut à bon droit l’auteur, l’idéal chrétien sous 
toutes ses formes, le signe divin de la Croix a été gravé 
par eux à une telle profondeur que depuis quatorze siècles 
bien des révolutions ont passé et bien des vissicitudes 
de toute sorte sans pouvoir affaiblir cette empreinte 
sacrée, »



40 —

entretinrent dans une mesure et avec un carac­
tère assez difficiles à déterminer, au moyen des 
écoles annexées à leurs monastères, une certaine 
culture intellectuelle et littéraire. Saint-Gildas 
de Ruis doit être considéré comme un de ces 
foyers de civilisation chrétienne et bretonne.

Ce qui peut donner, par induction, une haute 
idée de l’apostolat des saints bretons dans la 
péninsule armoricaine, c’est l’œuvre étonnante, 
entreprise à la même époque, dans la Gaule 
franque et burgonde et jusque dans l’Italie du 
nord, par l’incomparable hardiesse et l’énergie 
merveilleuse du fondateur de Luxeuil et de 
Bobbio, le missionnaire irlandais saint Colomban 
(543-615). « Colomban, dit Montalembert (1), 
vit affluer autour de lui jusqu’au dernier jour de 
sa vie, dans les sanctuaires qu’il avait fondés, 
une véritable armée de disciples. Ils furent plus 
nombreux et plus illustres que ceux de saint 
Benoît. Enflammés par le souffle de ce grand 
saint, pénétrés de la sève vigoureuse qui débor­
dait en lui, comme lui opiniâtres, intrépides, 
infatigables, ils donnèrent à l’esprit monastique 
l’impulsion la plus puissante, la plus rapide et 
la plus active qu’il eût encore reçue en Occident. 
Us le propagèrent surtout dans les contrées

(1) Les Moines d? Occident, t. II, pp. 535,536.



où se constituait laborieusement cette race 
franco-germaine qui recélait dans ses flancs 
l'avenir de la civilisation chrétienne. Par eux le 
génie et la mémoire de Colomban plane sur tout 
le VIIe siècle, le plus fécond et le plus illustre de 
tous par le nombre et la ferveur des établisse­
ments religieux qui y prirent naissance. Et cepen­
dant, on le verra, avant que ce siècle s’achève, 
la règle et l’institut du grand Irlandais seront 
partout remplacés par l’esprit et par les lois de 
son immortel prédécesseur. »

Toutefois, dans la péninsule armoricaine, la 
substitution totale de la règle de saint Benoît 
aux institutions et coutumes monastiques appor­
tées de la Gande-Bretagne par les émigrants 
celtiques fut plus tardive. Elle se rattache à 
l’histoire des rapports de la nation bretonne 
d’Armorique avec l’empire fondé en Gaule par 
les Francs. L’autorité des rois mérovingiens 
s’étendait sans conteste sur la partie de l'Armo­
rique demeurée d’abord libre de l’invasion néo­
celtique, c’est-à-dire sur les pays de Rennes et 
de Nantes et sur une partie du pays de Vannes, 
dont la réunion formait un grand commandement 
militaire connu sous le nom de marche de 
Bretagne. Mais elle n’eut que le caractère d’une 
suzeraineté assez précaire sur la région bretonne, 
et, dans une partie de cette région, correspondant

— 41 —



au Vannetais occidental, non-seulement cette 
suzeraineté mais les limites des deux nations, 
furent l’objet de luttes sanglantes et prolongées (1). 
Charlemagne, sans enlever aux Bretons une 
certaine autonomie, les fit pourtant, de sa main 
puissante, entrer dans l’unité'de son empire.

Louis-le-Pieux, son successeur, eut à dompter 
plusieurs fois leurs révoltes, et, entre autres 
mesures destinées à les rattacher plus étroite­
ment à l’ensemble de la chrétienté occidentale, 
il prescrivit la renonciation du clergé breton aux 
coutumes particulières de l’Eglise celtique (2) et 
l’adoption par les monastères de la règle de 
saint Benoit (3). Mais, en revanche, il choisit 
pour son lieutenant général dans cette région 
un prince de race bretonne et de haut mérite, 
Noménoé, des services duquel il n’eut qu’à se 
louer durant tout son règne. Mais quand, après

(l| Cf. A. de la Borderie, Histoire de Bretagne, t. 1, 
pp. 287 et suiv., 442 et suiv., 478 et suiv., 506 et suiv., 
531 et suiv. — J. Loth, ouvrage cité, p. 177 et suiv.

(2) La plus apparente de ces coutumes, du moins dans 
la Bretagne armoricaine, était la forme de la tonsure. 
« bile partageait le crâne en deux portions, suivant une 
ligne allant d’nne oreille à l’autre. Sur la partie anté­
rieure les cheveux étaient entièrement rasés, sur l’autre 
on les laissait croître. » À. de la Borderie, Histoire de 
Bretagne, p. 515.

(3) J. Loth, ouvrage cité, p. 214. — Dom Morice, 
Mémoires pour servir de preuves à Vhistoire de Bre­
tagne11.1, p. 228.

—  42 —



— 13 -

sa mort, la guerre éclata entre ses fils et que 
s’opéra la dissolution de l’empire de Charle- 
magne, Ncménoé, brouillé avec Gharles-le- 
Chauve, résolut de se créer dans la péninsule 
Armoricaine un état indépendant. Il se fit pro­
clamer roi de Bretagne et son règne, demeuré 
célèbre, marque l’apogée de la puissance de sa 
nation sur le continent. « Au IXe siècle, selon 
M. Loth (1), un puissant.Etat, celtique de langue 
et de mœurs, semble définitivement fondé dans 
la péninsule. Il est à prévoir que les populations 
de Rennes et de Nantes, encore gallo-romaines, 
ne résisteront pas longtemps à la puissance d’as­
similation des Bretons. » Mais, sous les succes­
seurs deNoménoé, l’état des choses en Bretagne 
fut bouleversé par le terrible fléau qui sévissait 
alors sur toute la France, et qui eut dans la 
péninsule armoricaine un caractère d’acharne­
ment particulier : la grande invasion Scandinave 
ou normande du Xe siècle.

« Rien n’est plus dramatique, écrit le même 
savant (2), que l’histoire des relations et des 
luttes des Bretons et des Normands. Quelquefois 
unis dans un commun amour du pillage et des 
aventures, les deux peuples étaient plus souvent 
ennemis ; il n’y avait pas place pour eux deux

(1) Ouvrage cité, pp. 238, 239.
(2) Ouvrage cité, pp. 239-241.



—  44 —

sur le sol de la péninsule'; il fallait que l’un ou 
l’aulre succombât. La péninsule, par son admi­
rable situation entre les deux pays les plus chers 
aux Normands, la Grande-Bretagne et la Fran.ce, 
avec ses bras de mer profonds, aux rives cou­
vertes de bois, les nombreux ports creusés par 
tant de rivières à leur embouchure dans la mer, 
excitait par dessus tout les convoitises des 
pirates. Ils se sont acharnés à la conquérir. 
Pendant à peu près un quart de siècle, ils en ont 
été les maîtres, et ils y eussent fondé un Etat 
puissant, dans lequel ils n’auraient pas été, 
comme dans la province à laquelle ils ont donné 
leur nom, absorbés par une population nom­
breuse et arrivée à un état de civilisation dont 
les avantages matériels ne pouvaient manquer 
de les séduire, s’ils n'avaient eu devant eux un 
peuple qui ne leur cédait pas en courage, en 
humeur batailleuse, et qui avait sur eux l’avan­
tage de défendre sa patrie et son indépendance. 
Sans l’énergie des Bretons, la péninsule deve­
nait une véritable Scandinavie. Mais, malgré son 
triomphe définitif sur les Normands, la Bretagne 
celtique a été profondément atteinte par l’inva­
sion... La fuite (en France) d’une notable partie 
de la population conquérante avait laissé le 
champ libre à l’élément gallo-romain, représenté 
dans une partie de la zône bretonisée par les



45 —

gens attachés à la glèbe. Il lut bientôt considé­
rablement renforcé par l’union définitive des 
pays de Nantes et de Rennes, d’où les Bretons, 
assez clairsemés d’ailleurs au IXe siècle, avaient, 
au Xe, à peu près complètement disparu, si on 
excepte la zône de Guérande. La délivrance de 
la péninsule par les Bretons, le prestige acquis 
par eux, leur avait gagné l’estime des popula­
tions gallo-romaines : elles devinrent bretonnes 
de cœur ; mais l’élément celtique, très éprouvé 
par l’émigration et la guerre, ne se trouva plus 
assez fort pour se les assimiler et les rendre 
bretonnes de langue. La population gallo- 
romaine, réconciliée avec les Bretons, joua bien­
tôt dans la péninsule un rôle prépondérant. Les 
unions entre les chefs bretons et les familles 
françaises devinrent fréquentes. La langue 
française devint la langue de la Cour et des 
Grands ; la langue des conquérants ne fut jamais 
enseignée. Ainsi se prépara peu à peu l'union 
avec la France d’un pays dont la possession était 
pour elle nécessaire et dont la conquête, s’il fût 
devenu breton de langue et de culture, n’eût pu 
s'acheter qu’au prix de guerres d'extermination. 
Ainsi se trouvèrent en partie paralysés les effets 
de l’émigration bretonne en Armorique qui 
auraient pu être bien autrement profonds et 
durables. »



-  46

Durant les péripéties cruelles de la lutte con­
tre les pirates du Nord, de nombreux chefs bre­
tons avec leurs guerriers durent se réfugier en 
France. Ce douloureux exode s’imposa aussi 
aux religieux de nombreux monastères, et, en 
particulier, à ceux de Saint-Gildas de Ruis qui, 
sous la conduite de l’abbé Daioc, emportant avec 
eux loin du sol natal les reliques de leur saint 
fondateur et d’autres saints bretons, avec les 
objets sacrés, les livres et les archives de la 
communauté, s’en allèrent, d’étape en étape, jus­
qu’en Berry. Un seigneur, nommé Ebbon, leur y 
donna l’hospitalité sur les bords de l’Indre et 
contruisit môme pour eux, sous l’invocation de 
leur patron, un monastère nouveau où ils se 
fixèrent. L’abbaye de Saint-Gildas au diocèse de 
Bourges subsista durant tout le moyen âge et au 
delà. Elle fut sécularisée par une bulle du pape 
Grégoire XV, en date du 24 août 1622, au profit 
de Henri de Bourbon, prince de Condé. Daioc 
et ses moines ne revirent donc jamais Saint-Gil­
das de Ruis, qui fut ruiné de fond en comble 
par les Normands. Toutefois, lors de leur départ, 
comme espoir et gage d’un avenir meilleur, ils 
avaient laissé, dit-on, dans le tombeau vénéré 
d’où ils avaient.enlevé les reliques de leur fon­
dateur, huit de ses principaux ossements,cachés 
sous le grand autel de leur église, qui furent



47 —

retrouvés lors de la restauration du célèbre 
monastère breton dans les premières années du 
onzième siècle, époque ou commence une 
période nouvelle de son histoire (1).

(1| Cf. Xita S. Gildrn abbatis Ruyenzis, auctore mona- 
cho Ruyensi anonymo, cap 32,33, (Mabillon, Acta sanc- 
torum ordinis S > Benedicti, t. I, p. 138 et saiv. — Monu- 
menta Germanüo Kistorica. Auctor. antiquissim, t 
XIII, p. 91 et suiv.j — Gallia christiana, t- il, p. 152 et 
suiv. — Ms fr, 16S22 à la Bibliothèque nationale, p. 406 
et suiv. — Histoire de Saint-Gildas deR huys ,par l’abbé 
Luco.Vannes, L. Galles, 186Ü, petit in-12, p. 124 et suiv.





—  49 —

II

LA COLONIE DE SA IN T-BEN O IT-SU R-LO IRE

Entre les grands monastères fondés dans la 
Gaule franque à l’époque mérovingienne, une 
importance de premier ordre fut, presque dès 
son origine, reconnue à celui de Fleury-sur- 
Loire, qui, à cause de la translation dans ses 
murs du corps de saint Benoît, enlevé par une 
expédition hardie à sa sépulture du Mont-Cas- 
sin, se trouva placé par excellence sous le patro 
nage et l’invocation du glorieux patriarche des 
moines d’Occident (1). L’abbaye de Saint-Be­
noît devint, à l’époque carolingienne, l’un des 
principaux centres religieux et intellectuels de

(1) Sur cette translation et les controverses auxquelles 
elle a donné lieu cf. l’intéressant ouvrage de Dom B. 
Heurtebize et de M. Robert Triger : Sainte Scholastique, 
patronne du Mans, Solesmes, imprimerie Saint-Pierre ; 
Paris, Victor Retaux ; 1897, in-4, cbap. II, p. 31 et suiv.



50

France, notamment sous le gouvernement de 
Théodulfe, évêque d'Orléans, placé à sa tête par 
Charlemague L’immense étendue de ses do­
maines, en diverses parties du territoire, ët les 
privilèges doiit l’avaient dotée les souverains, 
ses protecteurs, en taisaient aussi l’une des 
principales agrégations sociales de cette époque, 
de celles qui, en raison de la décadence du 
pouvoir central, allaient prendre une large place, 
comme éléments constitutifs, dans l’organisa­
tion de la féodalité triomphante. Mais, d’autre 
part, l’anarchie dont s’accompagnait ce triom­
phe et les dévastations des pirates normands qui 
la redoublèrent, furent pour Saint-Benoît-sur- 
Loire des causes de détriment temporel et spiri­
tuel. Fréquemment dépossédée parles seigneurs, 
plusieurs fois pillée et incendiée par les pirates, 
l’abbaye était aussi tombée, au début du 
sixième siècle, dans le plus triste relâchement 
moral. « La plupart des religieux avaient aban­
donné le monastère pour se retirer dans leurs 
familles, et ceux qui restaient n’y pratiquaient 
plus aucune règle ; les devoirs les plus essen­
tiels du christianisme eux-mêmes y étaient né­
gligés (1). »

(1) L’abbé Rocher, Histoire de l’abbaye royale de Saint- 
Benoît-sur-Loire, Orléans, 1865, in-8, p. 113.



—  51

Un de ces grands hommes que produit, aux 
temps de crise et de péril, la fécondité de l’esprit 
chrétien, saint Odon, abbé de Cluny, inaugurait 
alors le mouvement de réforme du clergé régu­
lier et séculier qui, dans le siècle suivant, de­
vait aboutir, far l'héroïque pontificat de saint 
Grégoire VII, à dégager l’Eglise des abus et des 
entraves qui menaçaient de l’étouffer. Il fut 
chargé de régénérer Saint-Benoît-sur-Loire et 
cette œuvre pensa lui coûter la vie. « Odon 
faillit plusieurs fois être massacré par les moi­
nes à demi sauvages dont il voulait faire des 
religieux exemplaires (1). » Il réussit cependant 
et, grâce à lui, l’antique abbaye de Fleury brilla 
d’une.splendeur nouvelle. Ecolâtre. puis abbé, 
un autre grand homme, saint Abbon, y fit revi­
vre, à la fin du siècle, l’éclat intellectuel du temps 
de Théodulfe. Il mourut martyr de la réforme 
ecclésiastique qu’il était allé porter aux moines 
dégénérés de la Réole.

« Le monastère de la Réole, dédié au prince 
des apôtres, dit M. l’abbé Rocher (2), est si­
tué sur le sommet d’une montagne. Trois col­
lines l’environnent au nord, à l’est et à l’ouest ;

(1) L’abbé Delarc, Saint Grégoire Y II  et la réforme de 
VEglise au X I6 siècle. Paris, Retaux-Bray, 1889, in-8, 
1.1, p. XX.

(2) Ouvrage cité, p. 174 et suiv.



la Garonne coule à ses pieds au midi, dans une 
vallée profonde. Abbon, ami de la science et de 
la belle nature, se plaisait à visiter ces lieux, et à 
explorer les ruines antiques dispersées dans les 
environs, entre autres celles du palais de Cassi- 
gnol, que Charlemagne avait habité ; et lorsque, 
de la cour du monastère, il jetait un regard sur 
les vastes campagnes dominées par cette posi­
tion : « Ici, disait-il, avec cette gaîté qui lui était 
naturelle, ici, je suis plus fort que le roi, mon 
seigneur, possédant une telle citadelle dans une 
contrée où sa puissance est si peu respectée »

« Cependant, la féte de saint Martin étant sur­
venue, Abbon célébra dans l’église du monas­
tère la messe solennelle avec une grande dévo­
tion. Le surlendemain, jour de la fête de saint 
Brice, un moine gascon, nommé Azenan, homme 
dissimulé et haineux, dont les méchantes inspi-. 
rations et les paroles perfides avaient occasionné 
une première rixe entre les serviteurs des reli­
gieux, réveilla par vengeance les querelles mal 
assoupies. Un des gens du monastère de Fleury, 
profondément irrité des injures que les Gascons 
vomissaient contre le saint abbé son maître, 
s’emporta jusqu’à asséner sur la tête d’un pal- 
frenier de la Réole un coup de bâton si violent, 
que ce misérable tomba à terre à demi-mort. La 
mêlée devint générale. En entendant le tumulte



—  53 —

et les cris, l’homme de Dieu sortit du monastère 
pour apaiser ces furieux. Un des Gascons se 
précipita aussitôt à sa rencontre et lui perça la 
poitrine d'un coup de lance. Le sang coulait à 
grands flots. Il appela à lui ses religieux et ses 
serviteurs, qui le soutinrent dans leurs bras. 
« Mon Dieu, s’écria-t-il, ayez pitié de monôme, 
et protégez toujours le monastère que vous aviez 
confié à ma garde ». La mort de ce saint reli­
gieux n’apaisa pas ces forcenés : l’un d’eux eut 
la barbarie de venir massacrer le serviteur qui 
tenait sur ses genoux la tête défaillante de son 
maître, et qui l’arrosait de ses larmes.

« Le corps de ce saint martyr de la charité fut 
inhumé dans l'église mê'me de la Réole, et placé 
dans un caveau, devant l’autel de saint Benoît. 
Bernard, duc de Gascogne, vengea sa mort ; ses 
serviteurs, qui étaient au nombre de seize, furent 
traités avec bonté par la duchesse Rosemberge, 
qui leur procura le moyen de retourner en leur 
pays.

« Il serait difficile de dépeindre la consterna­
tion qu’un tel événement répandit dans le mo­
nastère et les écoles de Fleury. On apprit la fatale 
nouvelle de la mort de saint Abbon le jour même 
de la fête de la Tumulation de saint Benoît, au 
mois de décembre. Odilon, abbé de Gluny, le 
plus intime et le plus tendre ami du saint, était



—  54 —

venu pour prendre part à la solennité ; il put 
mêler ses larmes à celles de tous ses frères et de 
tous ses enfants désolés.

« La mort d’Abbon arriva au mois de novembre 
de l’an 1004. Son culte était déjà très répandu en 
l'an 1031. Tous les auteurs anciens l’ont mis au 
rang des martyrs, et notamment Raoul Glaber. »

Située en plein domaine de la maison ducale, 
puis royale, issue de Robert le Fort, l’abbaye de 
Fleury-sur-Loire fut au premier rang des puis­
sances religieuses françaises, dont sut habilement 
s’aider la politique des fondateurs de la dynastie 
capétienne, et dont ils ne tardèrent pas, en retour 
de la protection très appréciée dont ils les cou­
vrirent, à s’adjoindre, à se subordonner, à s’assi­
miler l’influence. Le successeur de saint Abbon, 
Gauzlin, non seulement proposé, mais imposé 
aux moines de Saint-Benoit par son frère, le roi 
Robert, était un fils naturel de Hugues-Capet, 
élevé dès son enfance dans l’abbaye même. L’ir­
régularité de sa naissance fut, à l’honneur des 
opposants, l’une des principales causes de la ré­
sistance rencontrée par cette promotion, comme 
plus tard par celle du même Gauzlin à l’arche­
vêché de Bourges, dont il joignit la charge à 
celle de son monastère. Il se montra d’ailleurs, 
par ses vertus et ses talents, égal à cette



double tâche (1). Saint- Benoît-sur-Loire con­
tinua de briller sous lui par la haute renom­
mée de ses écoles qui, durant tout le onzième, 
puis encore au douzième siècle, demeurèrent 
l’un des principaux établissements français 
d ’instruction secondaire et supérieure, fré­
quenté par plusieurs milliers d’étudiants, dont 
le séjour, fixé sans doute non seulement dans 
l’enceinte, mais aussi dans le voisinage du mo­
nastère,devait donner au pays une animation sin­
gulière,un rare éclat aux cérémonies religieuses, 
aux processions,auxfêtes périodiques auxquelles 
l’abbaye conviait ses sujets du bourg et des cam­
pagnes environnantes. Parmi ces écoliers se re­
crutait le personnel des représentations drama­
tiques sur des sujets tirés de la Bible, c’est-à-dire 
de l’Ancien et du Nouveau-Testament et aussi 
des légendes des saints : agréable addition faite 
par les moines aux offices solennels et aux ré­
jouissances de telle ou telle fête. Ces jeux pieux 
et récréatifs fournissaient, dans la composition 
et la déclamation chantée de leur texte en prose 
latine, envers latins métriques et rythmiques, un 
utile exercice à l’imagination, à la mémoire, à la 
voix, à la muse des étudiants, sous la direction

(i) Gallia christiana, t. II, pp. 38-41. — L’abbé Rocher, 
ouvrage cité, p. 180 et suiv.

— 65 —



de leurs maîtres. Un manuscrit du treizième 
siècle, venant de Fleury et conservé à la bibliothè­
que d'Orléans, nous a heureusement transmis 
plusieurs de ces drames, de ces opéras religieux 
et scolaires, de forme liturgique ou quasi-litur­
gique, auxquels, en dépit du latin, les spectateurs 
populaires ne manquaient pas (1). Au mouvement 
intellectuel, théologique, philosophique, scientifi­
que et littéraire, entretenu par les grandes écoles, 
se joignait dans l’abbaye de Fleury-sur-Loire, 
à son époque de splendeur, non seulement un 
enseignement musical, que les coutumes de la 
liturgie rendaient l’objet d’un soin particulier, 
mais la culture des arts plastiques. C’est ce qu'at­
testent encore aujourd’hui pour nous les curieux 
chapiteaux historiés de la basilique abbatiale, 
naïfs et précieux monuments de la sculpture 
monastique et de l’art roman (2).

Après que la Bretagne eut été soumise à 
l’empire franc de Charlemagne et les monas­
tères celtiques à la règle de saintBenoit par

(1) Cf. Catalogue garnirai des manuscrits des bibliothè­
ques publiques de France. Départements. T. XII. Orléans 
par M. Ch. Cuissard, pp. 108. 109. 'Paris, Pion, 1889, 
in-3.) — Marius Sepet, Le Drame chrétien au moyen âge. 
Paris, Didier, 1 7̂8, in-12, p. 80 et suiv. — Les plus 
anciem drames en langue française. Paris, Victor Re- 
lâux, 1894, in-8, p. 5 et suiv. — Petit de Julie vilLo, Les 
Mystères. Paris, Hachette, 1380, in-8. T. I, p. 48 et suiv.

(2) Cf. l’abbé Rocher, ouvrage cité, p. 469 et suiv.

_  56 —



— 57 —

Louis-le-Pieux, des rapports s’établirent proba­
blement entre ces monastères et l’illustre abbaye 
de Fleury-sur-Loire, et ils se continuèrent sans 
doute, dans une certaine mesure, même sous le 
règne indépendant de Noménoé.

A plus forte raison redoublèrent-ils quand 
les dévastations des pirates Scandinaves et les 
vicissitudes de la lutte terrible engagée contre 
eux, contraignirent le clergé et surtout les moines 
bretons à chercher un refuge sur le territoire 
français. C’est à Saint-Benoît-sur-Loire que 
l’évêque Mabbon, transporta, vers le milieu du 
dixième siècle, les reliques de son saint prédé­
cesseur sur le siège de Léon, Paul Aurélien, un 
moine celtique peut-être contemporain de saint 
Gildas, fondateur deRuis, et en tout cas, émigré 
comme lui de la Grande-Bretagne. Mabbon lui- 
même vécut désormais et mourut à Fleury sous 
l’habit et la règle du grand monastère (1). La 
bibliothèque de l’abbaye recueillit un certain 
nombre de manuscrits provenant des commu­
nautés bretonnes. Tel fut assurément le cas, par 
exemple, pour la vie de saint Paul Aurélien, 
composée à la fin du neuvième siècle par un 
moine de Landevenec, nommé Uurmonoc,

(1) Mabillon, Annales ordinis S. Benedicti, t. IV, p. 
204. — L’abbé Rocher, ouvrage cité, p. 130 et suiv. — 
Gallia christiana, t. XIV, p. 974.



puisqu'elle fut abrégée plus tard par un moine de 
Fleury, qui en avait sous les yeux le texte (t). 
Dans leur douloureuse odyssée vers le Berry, 
l’abbé de Saint-Gildas et ses religieux firent 
peut-être, bien qu’aucun texte ne nous le dise, 
quelque séjour à Fleury-sur-Loire. Quoi qu’il 
en soit, c’est de Fleury que, dans les premières 
années du onzième siècle, devait partir la colo­
nie restauratrice de leur monastère abandonné.

La Bretagne respirait alors, définitivement 
délivrée de l’invasion Scandinave et faisant quel­
que trêve à ses discordes intestines. Elle était 
gouvernée par un prince de haut mérite, Geof- 
froi I, fils de Conandit le Tort, comte de Rennes, 
et d’Ermengarde, fille elle-même de Geoffroi Gri- 
segonelle, le puissant et vaillant Comte d’Anjou, 
que sa renommée déjà légendaire allait faire 
introduire, par un anachronisme épique, dans la 
Chanson de Roland. Geoffroi de Rennes avait 
pris, sinon le titre, du moins l’autorité de duc, 
et imposé à tous les seigneurs bretons sa suze­
raineté, que son mariage avec la fille d’un autre 
célèbre prince de cette époque, Richard-le- 
Vieux, duc de Normandie, également introduit

(1) J. Loth, ouvrage cité, p. 252. — La Borderie, His­
toire de Bretagne, 1.1. p. 341, note 2. — Analecta Bol- 
landiana, 1.1. (1882), p. 208 et suiv. (Note et publica­
tion de Dom F. Plaine). — Le même texte a été aussi 
publié dans la Revue celtique > t. V, p. 417 et suiv.

— 58 —



— 59 —

pnr les poètes dans l’épopée carolingienne, avait 
rendu plus respectable et plus redoutable aux 
siens. Préoccupé de relever les ruines de sa terre 
natale et d’y faire refleurir la civilisation chré­
tienne, le duc ou comte de Bretagne, d’accord 
avec la princesse normande, son épouse, Hade- 
gogis ou Hadwis, que les chroniqueurs français 
nommèrent plus lard Havoise, résolut de s’adres­
ser à l’abbé de Saint-Benoît-sur-Loire pour obte­
nir son concours à cette grande œuvre, démar 
che qu’explique fort bien la haute situation de 
l’archevêque Gauzlin dans l’Eglise et dans le 
royaume de France, et la célébrité de la grande 
abbaye, qui avait compté et comptait peut-être 
encore, parmi ses écoliers, des fils de seigneurs 
bretons (1). Geoflroi demandait en particulier 
une colonie de Bénédictins destinée à restaurer 
les deux célèbres monastères du pays de Bro- 
Waroch, c’est-à-dire de la région vannetaise, 
détruits naguère par les pirates Scandinaves : 
Lochmenech, qu’on appela depuis Locminé, et 
Saint-Gildas de Ruis.

L’archevêque-abbé avait précisément sous la 
main l'homme qui convenait à cette mission de

(1) C’est ainsi que Guerech, successivement évêque, 
puis comle de Nantes, dans la seconde moitié dudixième 
siècle, avait, paraît-il, fait ses études à Saint-Benoît. — 
Ms fr. 16 822, pp. 424, 425, 433,



— 60 —

relèvement chrétien et social. C’était un moine 
nommé Félix, originaire de laCornouaille armo­
ricaine, qui, après avoir mené la vie érémitique 
dans l’île d'Ouessant, était venu à Fleury pren­
dre l’habit de Saint-Benoît, afin d'y couler ses 
jours dans la prière et l’étude, près des reliques 
de l’illustre évêque celtique Paul Au rélien de 
Léon. Il y fut le contemporain, sous le gouver­
nement de saint Abbon, du disciple et biographe 
de ce savant abbé, le moine Aimoin, l'un des 
auteurs de l’ouvrage composé dans l’abbaye sur 
les Miracles de saint Benoît, et qui, dans cet 
ouvrage même, nous a conservé l’écho de ses 
relations avec Félix et des pieux entretiens du 
cloître. Pour reproduire ce récit, dont la naïveté 
est pleine d'intérêt, nous ne croyons pas mauvais 
d’emprunter le style éncore archaïque, mais dont 
la docte bonhomie a bien son prix, et sa douce 
saveur, du religieux bénédictin delà Congrégation 
de Saint-Maur qui, vers 1668, à Ruis même, 
rédigea, pour l’instruction et l’édification de ses 
futurs lecteurs, l’ample composition, demeurée 
d’ailleurs inédite, à laquelle il donna pour titre : 
La Vie de sa inet Gildas surnommé le Sage et 
Badonic, la translation de son sainct corps et 
l’histoire du monastère portant le nom de 
Sainct Gildas de Rhuys en la Bretagne Armo­
rique. Une copie de cet ouvrage, conservée à



— 61 —

l’abbaye de Saint-Germain-des-Prés à Paris, 
est passée de là au département des manuscrits 
de la Bibliothèque nationale. Ecoutons donc ce 
bon religieux, qui suit ici pas à pas Aimoin de 
Fleury et l’ancien moine de Ruis (1) :

« Pour sçavoir au vray qui estoit ce Félix, 
que le duc Geffroy demanda à Gauzlin, abbé de 
Fleury, pour reformer les monastères de sainct 
Gildas, il faut nous en rapporter à deux 
autheurs très fidelles, qui ont esté ses con­
temporains etmesme ses confrères, vivans avec 
luy dans le mesme monastère et soubz le mesme 
abbé, et qui ont escrit sincèrement ses actes, 
pour les avoir entendus de sa bouche et pour 
avoir veu ce qu’ils nous ont laissé dans leurs 
ouvrages. Le premier est Aymoin, moyne de 
Fleury, au livre 3 des Miracles de sainct 
Benoist, chap. 12, d’où nous empruntons ce qui 
suit :

« Le bienheureux Félix estoit natif de Cor- 
nuaille, de la Bretagne armorique. L’année 
vingt uniesme de son aage et de Nostre Seigneur 
989 (2), il se joignit avec quelques personnes

(1) Ms fr. 10822, pp. 42Ô-529. — Cf. Les Miracles de
saint Benoît, réunis et publiés pour la Société de l'His­
toire de France par E. de Certain, Paris, Renouard, 
1858, in-8'j, pp. 155, 158, Lib. III, cap. XII. — Filia S. 
Gildæ etc., cap. 35, 45.

(2) Ces indications chronologiques ne sont pas données 
par Aimoin.

2*



— 62 —

pieuses de son pays pour aller en l’isle d’Oiies- 
sanl, que sainct Paul, jadis evesque de Léon, 
avoit sanctifiée par ses vie et miracles, après y 
avoir mené pendant quelques années une vie 
austere et parfaite avec ses compagnons (qui 
n’estoient que séculiers ou lays et non religeux) 
dans une retraitte vrayment anachoretique, et 
ayant appris que quelques années auparavant 
Mqbbo, evesque de Léon, avoit tranferé le corps 
de sainct Paul au monastère de Fleury. il luy 
prit dévotion de l’aller visiter en pelerinage, et 
par mesme moyen celuy de nostre pere sainct 
Benoist, qui repose dans le mesme monastère. 
Neantmoins, pour ne rien faire de sa teste ny à 
la legere, il voulut consulter auparavant l’eves- 
que de Léon, Paulilian ou Paulinian (1), suc­
cesseur de Mabbo, pour luy demander conseil, 
s’il jugeoit à propos qu’il fist ce voyage, et si les 
motifs qu’il en avoit estoient reglez pour la 
gloire de Dieu et le bien de son ame.

« Le petit traject de mer qui est entre l’isle 
d’Oüessant et la terre ferme, quoyque fort 
estroict, est très dangereux à passer à cause 
des rochers qui se trouvent entre deux, contre 
lesquels les flots de la mer se brisent avec 
grande impétuosité. Félix s’estant embarqué 
dans une nacelle pour le passer, elle fut par un

(1) Le nom de l’érêque n’est pas donné par Aimoin.



coup de vague renversée si subitement, que 
ceux qui estoient dedans furent en un instant 
submergés et couverts de la mesme nacelle, et 
incontinent une autre vague contraire la releva 
toute remplie d’eaiie, et jetta tous ceux qui 
croyoientestre perdus,pour ne savoir nager, sur 
un des rochers. Félix voyant le bateau relevé, 
il saute dedans avec un compagnon, et ayant 
vuidé l’eaüe avec le bas de sa robbe, approcha 
avec deux rames qui estoient restées du nauf- 
frage, du rocher, pour reprendre ceux que la 
vague y avoit jettés. Dans cette infortune, Dieu 
consola grandement son serviteur par un évi­
dent miracle qui arriva. C’est que Félix apper- 
ceut de loin son livre, dont il se servoit à prier 
Dieu (comme les ecclesiastiques se servent à 
présent de bréviaire et de diurnal, et les laïques 
d’heures) qui flottoit sur l’eaüe sans enfoncer. 
Il l’alla quérir avec le batteau, et le trouva n’a­
voir nullement trempé dans l’eaüe, mais aussy 
sec que s’il eust esté porté par les vents sur 
terre. Et ayant aussi rattrappé une partie des 
hardes qu’ils avoient perdiïes, ils arrivèrent au 
port.

« Félix alla sallüer l’evesque, et voulut l’entre­
tenir de l’estrange accident qui luy estoit arrivé 
passant le destroict, mais l’evesque le prévint et 
luy raconta la révélation qu’en avoit eüe un de



— 64

ses religieux, à qui Dieu avoit daigné manifester 
par une vision spirituelle le naufrage qu’il avoit 
faict. Dieu avoit faict voir à ce bon religieux en 
esprit Félix dans un basteau, qui passoit avec 
plusieurs personnes le traject ; il luy avoit aussy 
monstre le démon soubs la figure d’un vautour 
d'une si enorme grandeur, qu’elle esgalloit la 
hauteur des montagnes, qui faisoit tous ses 
efforts pour renverser la nacelle et submerger 
tous ceux de l’ecquipage, et qu’à mesme temps 
estoit apparu un homme marchant sur l’eaüe, 
portant la représentation d’un venerable abbé, 
lequel avec la crosse qu’il avoit en main releva 
lebatteau, retira du naufrage ceux qui y estoient 
tombés, poursuivit le vautour qui s’enfuyoit, et 
l’ayant attrapé, le frappa avec sa crosse et le 
submergea dans le fond de la mer. 11 luy sembla 
aussi voir que le personnage estoit retourné 
vers Félix et sa compagnie, et que d’un visage 
joyeux l’exhortoit de continuer son chemin en 
toute assurance, parce que par la grâce de Dieu, 
il avoit vaincu le démon qui avoit excité ce coup 
de mor, et l’avoit relancé dans les abysmes. 
Félix entendant de l’evesque la révélation qu’a- 
voit eüe son religieux, connut que c’estoit une 
figure très expresse et naïfve du naufrage qu’il 
avoit faict reellement, et que ce qu’il avoit veu 
en esprit, il l’avoit souffert et expérimenté en



65 —

son corps, et ayant appris que c’estoit nostre 
pere sainct Benoistqui l’avoit délivré du péril où 
le démon l’avoit engagé, il luy rendit mille ac­
tions de grâce pour ce signalé bienfaict et con- 
ceut lors un plus grand désir de visiter ses 
sainctes reliques. 11 prit la bénédiction de l’e- 
vesque, et s’estant muny de tout ce qui estoit 
nécessaire pour son ecquipage, il remonta sur 
mer, doubla la coste de Bretagne pour entrer 
dans le Loyre.

« Mais il pleut à Dieu faire un nouveau miracle 
non moins admirable que le premier, pour luy 
renouveller l’amour et la dévotion envers les 
saincts, et l'obliger de poursuivre son voyage 
avec plus de ferveur. Félix fit lever l’ancre et 
mettre la voile au vent, et voguant heureuse­
ment en pleine mer, voilà une furieuse bour­
rasque qui s’esleve tout à coup et agita si horri­
blement son petit vaisseau, qu’il se vid hors 
d esperance de pouvoir jamais éviter le nau­
frage qui luy estoit très certain. Alors Félix, 
tirant du plus profond de son cœur un souspir, 
adressa son humble priere à sainct Benoist et 
à sainct Paul, leur disant devotement : « Grands 
saincts, puisque j’ay desjà une fois ressenty les 
effects de vostre puissante protection, j implore 
derechef vostre assistance en pareille rencontre ; 
ne permettés pas que par la malice du démon



— (16

je sois frustré avant que mourir du bonheur de 
visiter et reverer vos très sacrées cendres ; je 
n’ay entrepris ce voyage à autre dessein que 
pour vous rendre mes vœux ; haslés vous, je 
vous en conjure, de me secourir, car les ondes 
de la mer me vont submerger et engloutir ; ce 
me sera un nouveau sujet de vous en remercier 
devant vos sacrés ossements. A peine eut il finy 
sa priere qu’en un instant la mer s’appaisa, de­
vint calme, et le vent favorable pour continuer 
sa route, et enfin arriva heureusement au mo­
nastère de Fleury. Aymoin raconte tout le 
voyage et le référé entre les miracles de sainct 
Benoist en un chapitre exprès, qu’il conclud par 
ces mots : « Ita ab instanti naufragio s?epe 
nominatus Félix exemptus ad hoc sibi diu  
desideratum (venit) cœnobium, nobisque hune 
suæ salvationis retulit fuisse modum  », ayant 
couché fidellement par escrit ce qu’il avoit ap­
pris de la bouche du mesme Félix...

« Nous avons cy dessus racconté deux mi­
racles que nostre pere sainct Benoist a faict en 
faveur de Félix, le délivrant de deux naufrages 
sur la mer. Sainct Paul, evesque de Léon, du­
quel le corps estoit à Fleury, voulut aussyle 
guérir d’une dangereuse maladie qui le con- 
duisoit au tombeau, en reconnoissance de ce 
qu’il avoit entrepris le pelerinage pour honorer



-  67

ses sainctes reliques. C’est l’aulheur anonyme 
de la vie de sainct Gildas et de l’histoire de sa 
translation qui le rapporte au trente cinquiesme 
chapitre, et le second autheur que nous avons 
dict avoir escrit ce que nous sçavons de Félix, 
et de qui nous empruntons le récit du miracle 
suivant. Félix, vivant en communauté soubs le 
mesme abbé sainct Abbon, fut attaqué d’une ma­
ladie si violente qu’il fut du tout abandonné des 
médecins, qui desesperoient de sa vie. Une 
nuict qu’il estoit gisant dans son lict (la douleur 
ne luy permettant pas de dormir) bien eveillé et 
faisant sa priere, il vid entrer dans sa chambre 
un evesque environné de grande lumière, qui 
approcha de son lict, luy demandant comment il 
se portoit et Où il avoit mal. Félix alors luy de­
manda qui il estoit. L’evesque luy respondit 
qu’il estoit Paul de Léon, de qui il estoit venu 
visiter les reliques. Félix, voyant un médecin 
si charitable, se tourna et luy monstra un des 
costés, luy disant : « C’est là, sainct pere, où j’ay 
grand mal. » Lors sainct Paul porta la main des­
sus le mesme endroit, et tira doucement une 
coste pourrie, et la luy monstra à la lumière de 
la lampe, l’exhortant d’avoir bon courage, et 
l’asseurant qu’il estoit guery, jetta la coste 
pourrie sur la place et disparut en un instant, 
ne restant aucune apparence d’une visite si



— 68 —

extraordinaire et miraculeuse qu’une soüefve 
odeur qui dura toute la nuict dans la chambre. 
Félix se voyant en un instant guery et plein de 
santé se trouva le premier à matines. Tous les 
religieux furent fort estonnés de voir debout 
celuy dont ils n’attendoient que la mort, et luy 
demandèrent comment il avoit esté guery si 
soudainement. Félix leur raconta tout au long 
la visite que luy avoit rendue son sainct evesque 
Paul de Léon, et comme il luy avoit tiré une 
coste pourrie qu’il leur monstra, la levant de 
terre. Les religieux crièrent aussytost: « Mi­
racle 1 Miracle ! » et rendirent grâces à Dieu et 
à sainct Paul, et tesmoignerent par le son des 
cloches la joye qu’ils en recevoient. »

Une petite troupe de sept ou huit moines fut 
donc envoyée, en l’an 1008, de Fleury en Breta­
gne sous la direction de Félix. Celui-ci reçut le 
meilleur accueil du duc Geoffroi, de la duchèsse 
Hadwiset de Judicaël, évêque de Vannes, frère 
de Geoffroi. Il fut investi de la possession des 
deux anciens monastères vannetais et de toutes 
leurs dépendances territoriales. Mais il n’avait 
pas commencé encore son œuvre de restaura­
tion quand le duc entreprit un pèlerinage à 
Rome, projeté depuis longtemps. Geoffroi mourut 
au retour par suite d’un singulier accident, du 
moins selon le récit, peut-être légendaire, du



— 69 —

cartulaire de Saint-Florent, adopté en ces termes 
par notre religieux de Saint-Maur : « Le duc 
estant logé dans une hostellerie, son fauconnier 
par mesgarde donna l’essor à l’oyseau, qui se 
rüa sur une des poulies de l’hostesse et la tua ; 
dont cette femme ou plutost megere entra en si 
grande furie que, prenant une pierre, elle la jetta 
contre le duc et le blessa si griefvement à la teste 
qu’il en mourut peu de temps après, n’ayant eu 
que le loisir de disposer de ses dernieres volon­
tés. Peut estre aussi, remarque le bon religieux, 
que cette femme jetta tumulluairement la pierre 
contre les gens du duc, qui par malheur receut 
le coup (1). »

Geoffroi laissait deux fils en bas âge, Alain 
et Eudes, sous la tutelle de la duchesse Hadwis, 
qui paraît avoir été douée de qualités rares. Elle 
s’opposa au départ de Félix et de ses moines 
qui, désolés de là mort de leur protecteur et dé­
sespérant après lui du succès de l ’œuvre dont il 
avait pris l'initiative, voulaient s’en retourner à 
Saint-Benoît-sur-Loire. Cédant à ses instances 
et à celles de Judicaël, qui avait conçu pour 
Félix une vive affection, celui-ci mit alors

(1) Ms fr. 10822, fol. 441. — L’auteur rapporte ainsi 
le texte même du cartulaire : « Cujus accipiter mulieris 
galLinam invadens occidit, unde a tumultuosa muliere 
caput lapide percussus, sua re disposita, mortuus est. )) 
— Cf. Dom Morice, Histoire de Bretagne, 1 .1, p. 67.



— 70 -

vaillamment la main à l’accomplissement de sa 
mission. Il édifia rapidement à Lochmenech et à 
Saint-Gildas des groupes de cellules provisoires 
et s’occupa de relever de leurs ruines les monas­
tères dévastés. L’état en était déplorable et l’as­
pect hideux. Rien n’était resté debout des habi­
tations anciennes. Quant aux églises, demeurées 
à découvert par l’incendie des toitures, elles 
présentaient aux regards des murs à demi-ef- 
fondrés, où avaient crû dans les interstices des 
arbres grands et noueux : nefs et sanctuaires 
servaient de repaires aux bêtes fauves. Mais 
Félix sut en peu de temps grouper autour de 
lui et de ses compagnons d’excellentes recrues, 
venues des meilleures familles du pays, qui lui 
confièrent, en outre, des enfants pour les élever 
au service de Dieu. La population rurale de la 
légion lui fournit sans doute aussi des bras vi­
goureux pour l’aider à faire revivre dans la cam­
pagne vinnetaise l’agriculture d'autrefois. Bien­
tôt, dans les deux vieux centres monastiques du 
pays de Bro-Waroch et dans leurs dépendances, 
les églises furent restaurées, des bâtiments et 
des maisons s’élevèrent, on commença de re­
cueillir les doux fruits des vignes nouvellement 
plantées et des jeunes vergers déjà florissants.

Mais en cette rude époque, chez celte race 
belliqueuse et redevenue quelque peu sauvage,



les pacifiques labeurs avaient peine h suivre 
leur cours. Durant la minorité du jeune duc 
Alain, la Bretagne fut encore agitée de dissen­
sions furieuses. Il y eut une terrible jacquerie de 
paysans soulevés contre leurs seigneurs, insur­
rection féconde en ruines et en incendies, mais qui 
fut noyée dans le sang des révoltés. Il y eut en­
suite une rébellion de seigneurs contre le duc, 
qui en vint à bout grâce à son heureux naturel, 
sagement mis en action par l’habile énergie de 
sa mère. Les guerres civiles, toujours accom­
pagnées d’affreux ravages, détournaient les 
cœurs et les bras des œuvres civilisatrices. Le 
découragement gagna Félix, qui voyait chanceler 
la prospérité naissante de ses monastères et à 
qui .ces continuels tumultes étaient en horreur. 
Après seize années de séjour en Bretagne, il ré­
solut, cette fois d’une volonté fixe, d’aller rè-

  *
trouver la paix de Fleury-sur-Loire, et toutes 
les prières d’Hadwis ne réussirent pas à l’ébrnn- 
ler. Mais l’habile duchesse confia secrètement 
au compagnon de Félix dans ce voyage, un bre­
ton nommé Filim, une lettre adressée à l’arche- 
véque-abbé Gauzlin, par laquelle elle suppliait 
ce prélat d’user de son autorité pour lui ren­
voyer, canoniquement revêtu du titre et de la 
charge d’abbé des monastères vannetais, le pieux 
et diligent auteur de la renaissance religieuse et



sociale de cette partie de ses Etats. Elle lui fai­
sait remarquer que ses fils Alain et Eudes gran­
dissaient et s’avançaient vers l'âge d’homme, et 
elle lui donnait l’assurance qu’ils étaient déter­
minés du fond du cœur à continuer et à soutenir 
l’œuvre chrétienne, pour laquelle Geoffroi leur 
père avait naguère demandé et obtenu l’envoi 
de Félix (1).

« Quand Gauzlin, raconte le moine du on­
zième siècle, auteurdela Via de saint Gildas (2), 
eut lu la lettre de la duchesse, il appellele moine 
Félix et lui demande pourquoi il est revenu, 
pourquoi il a abandonné le pays, la communauté 
religieuse qui lui avaient été confiés. « Parce 
que, répond Félix, il m’est impossible d’y vivre 
et d’y servir Dieu en paix ». Alors l’abbé: « Pen­
ses-tu donc obtenir dans ta patrie ce qui a été 
refusé à Jésus-Christ dans la sienne? Si tu veux 
arriver jusqu’au Christ, il faut que tu marches et 
peines comme il a peiné. Car, selon la parole de 
l’Apôtre, c’est à travers beaucoup de tribulations 
que nous devons entrer dans le royaume de 
Dieu. Ainsi, très cher ami, où que tu sois, 
souffre tes chagrins avec patience ; sois-nous

(1) Cf.  Vita S. Gildæ, cap. 36, 37. Mabillon, Annales  
Ordinis S . Benedicti( t. IV, pp. z03, £04.

(2) Vita S. Gildæ, cap. 38. — Cf. Mabillon, Annales, 
t. IV, pp. 304, 3u5. — L’abbé Luco, Histoire de Saint- 
Gildas de Ehuys, p. 148 et suiv.



obéissant comme tu l’as promis dans le vœu de 
ta profession monastique ; reçois la charge ab­
batiale avec notre bénédiction, afin que toi et 
ceux à qui nous t’avons donné pour supérieur, 
vous parveniez ensemble à la gloire éternelle. » 
Comme Félix persistait à s’excuser et déclarait 
qu’il lui était absolument impossible de porter 
ce fardeau, l’abbé Gauzlin qui, comme nous 
l'avons dit, était aussi évêque, l’entraîne comme 
de force à l’autel et lui confère la dignité d’abbé 
le quatrième jour des nones de juillet (4 juillet 
1024 ou 1025). Félix alors, après avoir reçu la 
bénédiction de son abbé et de toute la congréga­
tion de Fleury, revient en Bretagne, muni de 
lettres de recommandation de Gauzlin pour les 
princes bretons et pour l’évêque de Vannes. 
Comme il hésitait pour savoir dans lequel de ses 
deux monastères (Lochmenech ou Ruis) il fixe­
rait le siège de sa juridiction abbatiale, il con­
sulta sur cela le duc Alain et l’évêque Judicnël. 
Ceux-ci, après avoir tenu conseil avec les barons 
du pays et aussi avec quelques prélats, se pro­
noncèrent pour le monastère de Saint-Giidos, de 
fondation plus ancienne et dont le territoire était 
plus fertile, plus riche en blé, en vin, en arbres 
fruitiers ; en outre, les poissons de tout genre, 
même de grosse espèce, y abondaient, chaque 
sorte en son temps. »

— 73 —

3



— 74

Félix, désormais, se consacra sans retour à 
son œuvre apostolique et sociale. Il mourut en 
odeur de sainteté dans son abbaye de Ruis, le 
12 février 1038, et fut enseveli dans l'église qu’il 
y avait construite et qui, dit-on, avait été solen­
nellement consacrée par l’évôque Judicaël, vers 
l’année 1032, le 30 septembre. Son tombeau 
demeura un objet de vénération pour les popula­
tions environnantes, et à travers les siècles, les 
événements, les reconstructions et modifications 
successives, il subsiste encore dans le transept 
gauche de l’église actuelle de Saint-Gildas, « por­
tant, sur son couvercle en pierre, outre une 
croix pattée, cette inscription en grandes capi­
tales romaines du onzième siècle : I l  id. Feb. 
obiit Félix, abb. istius loci. » (1)

L’abbé Félix, malgré le découragement auquel 
il avait quelque temps cédé, semble bien avoir 
été un de ces grands moines fondateurs et civi­
lisateurs auxquels la société chrétienne fut si 
redevable à cette époque. La presqu’île de Ruis 
et toute la région vannetaise lui dut un renou­
vellement de foi religieuse, de laborieuse et 
féconde activité. L’état moral dans lequel il avait 
trouvé la contrée se reflète assez vivement dans

(1) LNibbé LucOj ouvrage cilé,pp. 149,152.—Cf. Ms.fr., 
16822, pp. 452, 480 et suiv. — Mabillon, Annales, t. IV 
p. 426.



-  75

une anecdote racontée en ces termes par le 
moine, auteur de l’ancienne Vie de saint Gildas :

« 11 y avait alors en ce lieu de Saint-Gildas, 
nous dit-il (1), un serviteur de Dieu, nommé 
Ehoarn, menant la vie d’un ermite. 11 fut assailli 
une nuit par des brigands « latrwvuJi », qui 
firent soudain irruption dans sa demeure, atte­
nant à l’église. L’un d’entre eux, surnommé Le 
Léopard, d’un coup de hache lui brisa le crâne, 
et répandit sa cervelle sur le seuil môme de 
l’église. Mais presque aussitôt, devenu la proie 
du démon, le meurtrier se précipita par terre, 
puis, quand il se fut relevé, il se frappa de son 
coutelas et se fit une blessure au sein, et, si ses 
compagnons ne l’eussent retenu, il se fût donné 
la mort. Ils l’attachèrent et le ramenèrent à son 
logis, mais jamais depuis il ne recouvra la rai­
son. Vingt années durant nous l’avons vu, dé­
pouillé de tout vêtement, sans tunique, sans 
chemise, sans chaussures, se promener nu, sur­
prenant spectacle 1 hiver comme été, dans le 
pays. Il arrivait parfois que, le rencontrant ainsi 
assis sous un arbre ou en un endroit quelconque, 
on lui offrait un vêtement par charité. Mais alors 
il ne bougeait pas d’où il était avant d’avoir mis 
ce vêtement complètement en pièces. Si c’était

(1) Vita 8. Oildœ, cap. 39.



une étoffe de laine ou de lin, il s’acharnait là 
môme à en arracher tous les fils ; si c’était une 
peau fourrée, il la réduisait également à rien. Et 
ainsi, pendant de longues années, comme nous 
l’avons dit, il souffrit nu, chez lui et dehors, les 
chaleurs intenses de l’été et les intolérables froids 
de l’hiver.

« 0  clémence ineffablé du Christ! ô immensité 
de sa miséricorde et de sa bonté ! ô mérites 
glorieux du bienheureux Gildas ! qui tout à la 
fois dans un seul et même homme, châtient les 
crimes et détournent les impies par un effroi 
salutaire de se rendre coupables de tels atten­
tats. Mais nous croyons que ce malheureux a 
obtenu de la miséricorde de Dieu, qui ne fait 
pas sentir deux fois sa colère pour un même 
crime, la grâce du salut éternel. »

Les « latrunculi » dont fut victime Ehoarn, et 
dont Félix, à ce qu’il semble, ne purgea pas le 
pays sans peine, servirent, il est permis de le 
croire, d’utiles instruments pour les tracasseries 
dont les auxiliaires du saint abbé dans la res­
tauration de Saint-Gildas furent l’objet de la 
part de l’éternel ennemi du genre humain et de 
la civilisation chrétienne. « Nous ne saurions 
passer sous silence, raconte notre bon moine de 
Ruis (1), quelles persécutions eurent à souffrir

— 76 —

(1) Vita S. Gildœ, cap. 42.



77

en ce temps là nos devanciers de la part du 
démon dans ce saint monastère. L'antique en­
nemi voyant que les serviteurs de Dieu avaient 
commencé à cultiver ce lieu désert, dont il avait 
été longtemps le seul possesseur, mais dont ils 
allaient le chasser, eut recours à ses vieux arti­
fices et s’efforça de mille manières, par des appa­
ritions et des terreurs nocturnes, de mettre en 
fuite ceux qu’il voyait munis de la grâce divine. 
Une nuit, par exemple, que des enfants du 
monastère, assis à une table, s’exerçaient à la 
psalmodie, le démon se présenta et se mit à 
jouer avec la lumière de la chandelle. D’abord il 
avançait la main entre les deux enfants, puis 
il la retirait, puis l’avançait de nouveau, puis la 
retirait encore, et cela sans discontinuer jusqu’à 
ce que la chandelle touchât à sa fin. On ne voyait 
que l’apparence d’un bras et d’une main, tout 
noirs et couverts de poils. Les enfants furent 
saisis de trouble et d’épouvante : l’un se nom­
mait Ratfred et l’autre Mangis, et il y avait avec 
eux un troisième enfant, un peu plus âgé, qui 
les instruisait, et qui se nommait Rannulf. Un 
vieux moine, chargé de les surveiller, qui avait 
nom Jouethen, voyant ce qui se passait et l’ef­
froi de ces enfants, leur dit : « Faites le signe de 
la croix, enfants, et continuez à chanter les 
psaumes de David. » Mais le mauvais démon



— 78

éteignit la chandelle presque consumée, puis, 
poussant un éclat de rire, il se précipita sur un 
tas de pierres placé près de là et excita une 
grande terreur par le bruit des pierres qui se 
heurtaient ; ensuite, il ne fit, pendant toute la 
nuit, qu’agiter et remuer les écuelles qui se 
trouvaient dans le réfectoire, et troubler ainsi le 
sommeil des habitants du monastère. De plus, 
il y avait aussi là un vase plein de vin, et quand 
l’économe voulut y puiser, il le trouva vide, sans 
qu’on pût remarquer aucune trace de vin ré­
pandu par terre. Félix était absent. A son 
retour, le lendemain, les religieux lui rappor­
tèrent les phénomènes qui s’étaient produits la 
nuit précédente. Il bénit de l’eau mêlée de> sel et 
en aspergea, à l'intérieur et au dehors, les bâti­
ments où les faits s’étaient passés, et depuis ce 
jour-là, par la grâce de Dieu, le monastère put 
être habité en paix. »

Comme un solide appui pour son œuvre res­
tauratrice, l’abbé Félix avait eu soin de remet­
tre en vigueur l’antique tradition du monastère 
et de renouveler le culte du saint fondateur de 
Saint-Gildas de Ruis, dont la popularité refleu­
rit dans la contrée défrichée naguère par les 
mains des religieux celtiques, émigrés de la 
Grande-Bretagne. Notre excellent moine nous a 
conservé quelques anecdotes intéressantes, se



- 7 9  —

rapportant à la fréquentation de ce centre reli­
gieux de la contrée.

« La fête du bienheureux Gildas approchait, 
nous dit-il (1), et le peuple y accourait de toutes 
parts en foule. Or, il y avait un homme retenu 
depuis longtemps au lit par une grave infirmité ; 
quand il vit ses amis et ses voisins s’empresser 
pour se rendre à la cérémonie, il s’écria qu’ils 
l’emmenassent au lieu saint. S’il lui était permis, 
disait-il, de toucher le tombeau du bienheureux, 
il recouvrirait bientôt la santé ; il en avait la foi, 
la certitude. Il fut donc emmené par ses amis et 
déposé devant le tombeau de Saint-Gildas. Or, 
pendant la célébration solennelle des vêpres, cet 
homme, couché devant le saint tombeau, s’éten­
dit tout à corps sur le sol raide comme un mort; 
il cessa de gémir, ses yeux étaient retournés, 
ses pieds, ses mains, son sein froids comme 
glace ; et enfin tout son corps semblait un cada­
vre. La multitude qui était là tout autour se mit 
à crier : « Il est mort ! emportez-le dehors 1 » 
Parmi ces cris et la foule qui se pressait de plus 
en plias autour du malheureux, personne, pen­
dant plus de trois heures, ne put, à cause de cette 
presse, ni mettre la main sur lui, ni même en 
approcher. A la fin, un des moines, appelé

(1) Vita S. Gildæ, cap. 40.



Junior, prenant en main le bâton de saint Gil- 
das (1), fit trois fois avec ce bâton le signe de la 
croix sur le corps. Aussitôt, à la stupéfaction 
générale, l’homme se leva, et il dit : « N’avez- 
vous pas vu saint Gildas debout sur cette pierre 
et me relevant de sa main ? » Alors, aux yeux de 
tous, il se mit sur pieds, sain et joyeux, et alla 
placer un cierge sur l’autel, et, le malade, que 
les bras de ses amis avaient apporté tout lan­
guissant au saint tombeau, s’en retourna sur ses 
jambes à son logis, joyeux et en pleine santé. 
Dans .la suite, comme je racontais un jour cette 
guérison miraculeuse à quelques, seigneurs de­
vant l’église de Planorcat, ce môme homme sur­
vint là et leur attesta par serment que les choses 
s'étaient bien passées ainsi que je les racontais.

« C’est une chose bien connue et répandue 
dans toutes les parties de la Bretagne, continue 
le pieux narrateur (2), que si dans une paroisse 
ou dans un pays quelconque, il survient une

(1) Le religieux de Saînt-Maur, auteur du ras. fr. 
16822, dit au sujet de ce bâton (p. 460) : « Nous avons 
faict cy dessu s mention du baston dont sainct Gildas 
s’appuyoit. On avoit coustume de s’en servir comme 
d’un baston pastoral ou crosse abbatiale, et l’abbé Dajo- 
eus l’avoü enfermé avec les autres reliques dans le tom­
beau du sainct, mais il ne se trouve plus dans le thresor 
de l’abbaye de Ruys ; il faut qu’il ayt esté distraict et 
donné à quelque eglise. comme son livre des Evangiles 
à la cathédrale de Sainct Pierre de Vennes. »

(2) Y ita S . Grildæ, cap, 41,

— 80 -



— 81 —

épidémie, les habitants se réfugient en ce lieu 
très saint et y viennent en toute confiance de­
mander à Dieu le remède à ce fléau. Une fois, 
une foule de peuple s’en venait pour cette cause 
de l’endroit nommé Ilfintinc. Mais un d’eux, 
nommé Dongual, tomba subitement frappé du 
mal, et demeura ainsi devant l’église de Sar- 
thau. Or, ses compagnons, arrivés au monas­
tère, me demandèrent d’envoyer un cheval pour 
le recueillir et l’amener, ce que je fis. On l’ame­
na donc, mais, comme il ne pouvait se tenir de - 
bout, on le plaça dans la maison des hôtes (I).

« Il était affreux à voir et il vomissait le sang. 
Personne n’espérait qu’il pût vivre jusqu’au len­
demain, ma;s on attendait sa fin d'un instant à 
l'autre. Toute la congrégation vint le visiter, 
pria pour lui, et lui donna l’onction des saintes 
huiles. Mais, à partir de ce moment, il revint à 
lui peu à peu, reprit ses forces, et après quelques 
jours recouvra sa pleine santé. Ses compagnons 
étaient retournés dans leur pays, avaient 
annoncé sa mort à sa femme et lui avaient dit 
qu’il était enterré à Saint-Gildas. Elle y vint donc 
afin d’y faire des aumônes pour le repos de

(i) Il y avait dans les monastères bénédictins un bâti­
ment spécial, destiné à donner rhospitalité aux étran­
gers : visiteurs, voyageurs, pèlerins, malades, selon les 
cas.



82 —

son mari, mais celui qu’elle croyait mort, elle le 
trouva non seulement en vie, mais très bien 
portant. C’est ainsi, c’est ainsi, ô mon Dieu, que 
vous agissez par vos saints, et accomplissez de 
grands miracles par votre seule volonté. Cet 
homme donc s’en retourna avec sa femme, 
joyeux et en bonne santé, qui était venu triste 
et moribond. Je l’ai encore vu tout récemment, 
fort bien portant, rendant grâce à Dieu et célé­
brant la puissance de saint Gildas, et il raconte 
lui-méme sa guérison telle que nous venons de 
la rapporter. »

L’époque de la rénovation d’un monastère, 
comme autrefois celle desa fondation, était natu­
rellement un temps de ferveur. Parmi les moines 
réunis à Saint-Gildas de Ruis autour de l’abbé 
Félix, il en est deux notamment qui laissèrent 
dans la communauté un grand renom de sain­
teté, et, chose touchante 1 c’étaient deux simples 
frères convers. L’un s’appelait Gingurien et fut, 
ce semble, une des recrues faites par Félix dans 
le pays môme.

« Il y avait en ce temps là, raconte notre 
bon moine (1), parmi les premiers religieux 
réunis dans ce saint monastère, un frère du nom 
de Gingurien, laïque il est vrai, mais plein du

(1). Vita S. Gildæ, cap. 43, 44.



— 83

Saint-Esprit et orné de toutes les vertus. Il ser­
vait Dieu depuis quelque temps et menait une 
vie simple et innocente, quand le Seigneur, 
voulant éprouver sa patience par les souffrances 
corporelles et le donner en exemple aux autres, 
daigna lui révéler que la fin de sa vie était pro­
chaine. Un jour donc, Gingurien se présenta 
devant l’abbé Félix et toute la communauté 
réunie en chapitre, et faisant humblement satis­
faction, demanda pardon de ses fautes. Ils lui 
répondirent tous successivement, comme à un 
homme simple et innocent qu’il était : « Que le' 
Seigneur le pardonne les fautes que tu as pu 
commettre par ignorance et qu’il t’absolve de 
tous tes péchés 1 » — « Sachez, bien aimés 
frères, leur dit alors Gingurien, qu’à partir de ce 
jour je ne pourrai plus ni circuler ni demeurer 
parmi vous. J’implore de votre charité que vous 
me recommandiez à Dieu dans vos prières et me 
donniez l’onction sainte. » Or, ils s’étonnèrent 
tous qu’un homme qu’ils voyaient en bonne 
santé demandât l’extrême onction. Mais lui les 
en suppliait avec insistance, demandant qu’on 
lui accordât cette grâcé pendant que sa parole 
était libre encore. Après le chapitre, il apporta 
tous ses ustensiles et tous ses outils, et les 
déposa aux pieds de l’abbé en lui disant : 
« Seigneur, je vous remets la tâche et l’obé-



dience que vous n’avez commandé de remplir, 
ohargez en quelque autre frère. # Le saint 
homme était en effet chargé du soin des abeilles 
depuis l’époque de sa profession, et il avait 
sous sa surveillance un grand nombre de ruches.

« Ensuite, il assista au sacrifice de la messe et, 
après le baiser de paix, s’approcha de l’autel et 
reçut la sainte communion de la main du prêtre, 
puis, ramenant ses deux mains sur sa poitrine, 
il s’étendit soudain à terre près des degrés de 
l’autel. Alors on le porta à bras à l’infirmerie, et 
aussitôt, comme il l’avait demandé aux frères, 
on lui donna l’onction sacrée. A partir de ce 
jour, comme il l'avait prédit, il demeura paralysé 
une année entière, gisant sur sa couche, et ne 
pouvant même pas se tourner d’un côté sur 
l’autre ni porter la main à ses lèvres.

(i Après une année de cette souffrance, Dieu 
daigna lui faire savoir par son ange le jour de sa 
mort. Un matin Gingurien appela le novice. Riol 
et lui dit : « Cher frère, je te prie de dire à toute 
la communauté qu’elle rende grâce à Dieu et se 
réjouisse continuellement dans le Seigneur : elle 
doit en effet tenir pour certain qu’elle a eu parmi 
elle, cette nuit, pendant l'office nocturne, l’ar­
change saint Michel, Avant qu’on ne sonnât 
l’office, l’archange en effet m’est apparu sous la 
forme d'un très bel enfant environné d’une

— 84 —



grande lumière, et il m’a dit qui il était. « Ne 
crains point, a-t-il ajouté, mais prépare toi, 
parce que, dans le jour qui va luire, tu sortiras 
de ton corps pour goûter une vie meilleure. » 
Puis je l’ai vu entrer dans l’église, par la fenêtre 
orientale, avec la lumière qui l’entourait, et tout 
le temps de l'office, cette merveilleuse lumière 
ne s’est point éloignée de l’église. Maintenant 
donc, très cher frère, annonce à nos frères ce 
que je t’ai dit, et dis leur aussi combien je suis 
reconnaissant à leur charité des bontés qu’ils 
ont eues pour moi pendant cette année entière. 
Or, après vêpres, il appela le frère qui le ser­
vait et lui dit : « Appelle nos frères, car voici que 
je quitte cette vie. » Toute la communauté 
s’étant donc réunie près de sa couche, il s ’en 
alla vers le Seigneur, à l’heure qu’il avait pré­
dite, le quatrième jour des calendes d’octobre 
(28 septembre) (1). #

(1) Après avoir, rapporté, d’après l’ancien moine de 
Ruis, le touchant épisode de Irère Gingurien, le reli­
gieux de Saint-Maur, auteur du ms. fr. 16822, s’exprime 
en ces termes (p. 477) : « Nous ne sçavqns pas au vray 
l’année qu’il mourut. L’on peut dire seulement que c’es- 
toit avant ïô deceds de l’abbé Félix. Il n’est resté aucune 
mémoire de luy dans le monastère de Ruys, ny du lieu 
de sa sépulture. » — On lit, à ce sujet, dans l’ouvrage 
de M. l’abbé Luco, p. 164 : <s Saint Félix le fît enterrer 
dans une des chapelles du chœur de l’église, derrière le 
tombeau de saint Gildas. A l’endroit où la tradition du 
pays indiquait sa tombe sans marque, le vénérable curé

— 85 —



Un autre frère convers de l'abbaye 
de Ruis a laissé dans la contrée et y con­
serve aujourd'hui encore un renom de sain­
teté plus éclatant. Notre hagiographe du on­
zième siècle nous parle de lui en ces termes : 
« En ce même temps, dit-il (1), brilla dans 
ce saint monastère Gulstan, homme vénérable 
et tout à fait digne de mémoire. Lui aussi était 
laïque, mais il avait appris par cœur les psau­
mes et les oraisons, et il ne cessait de les chan­
ter devant Dieu nuit et jour ; si endurci aux 
saintes veilles que même dans l'âge le plus

actuel de la paroisse a fait placer, il y a quelques années, 
une dalle portant cette inscription : Sanctus Qingurîa- 
nus , monachus isüus loci, c’est-à-dire, saint Gingurien, 
moine de ce lieu. Cette dasle, dont la moitié paraît en­
clavée dans le mur, se voit au côté de l'Evangile. » 

fl) Yita S. Gilclæ, cap. 45. — l.e religieux de Saint- 
Maur, auteur du ms. fr, 16822, donne (p. 482 et suiv.)', 
une biographie beaucoup plus étendue de saint Gous- 
tan, nom populaire de Gulstan, d’après un légendaire 
manuscrit conservé encore de son temps à l’abbaye de 
Ruis et reposant, dit-il, sur une relation plus ancienne 
encore et presque contemporaine du saint. Mais la 
valeur criti }ue et l’autorité historique de cette biogra­
phie laissent à désirer, bien qu’on y pût, à ce qu’il 
semble, recueillir un certain nombre de traits utiles, par 
exemple le séjour du frère Gulstan daûs un couvent 
fondé dans l’île de, Hœdic par l'abbé de Saint-Gildas et 
placé sous la direction d*un religieux nommé Rioc, dont 
la pierre tombale se voyait au dix-septième siècle et se 
voit encore aujourd’hui à Saint-Gildas, à côté de celle de 
Félix, et porte cette inscription : Rioetis abba. Cf. Luco, 
ouvrage cité, p. 382, et ms. fr. 16822, pp. 496, 697.

— 86 —



87 —

avancé, c’est à peine si on le voyait, hiver comme 
été, demeurer au lit pendant trois heures. Il 
avait été dans sa jeunesse séparé d'une bande 
d’écumeurs de mer par Félix, qui, non encore 
moine en ce temps-là,menait dans l’île d’Ouessant 
la vie érémitique. Cette même vie que Félix lui 
avait alors enseignée, Gulstan la chérit toujours 
jusqu'à la fin de son existence : extrêmement 
sobre en nourriture et boisson, assidu aux 
veilles et à la prière. Dieu se plut à faire éclater 
les mérites de ce saint homme même de son vi­
vant, car ses louanges et sa renommée reten­
tissaient au loin et au large dans la bouche de 
tous les marins de la région.

« Le Seigneur daignait en effet accomplir par 
son entremise tant de miracles, qu’il serait à 
peine possible de les raconter ou de les énumé­
rer. Or, il mourut le cinquième jour des calendes 
de décembre (27 novembre), au château de Beau­
voir (en Bas-Poitou), dans le couvent des moi­
nes de Saint-Pierre de Maillezais, où il était 
venu pour les affaires de son monastère. Quand 
on apprit par la voix du crieur que le bienheu­
reux Gulstan avait quitté ce monde, car c’est au 
milieu de la nuit qu’il avait rendu le dernier sou­
pir,- voici que tous les barons du pays sautent 
du lit ainsi que les dames et tous ceux à qui 
arrive cette nouvelle, et qu’ils courent à l’envi



— 88

avec des cierges et des lampes, pour rendre 
hommage à l'homme de Dieu, tellement que 
c’est à peine si le couvent pouvait contenir cette 
multitude. Or, les moines de Saint-Philibert, 
voyant la quantité d’ornements, la somme consi­
dérable d’argent et la multitude de cierges qui 
s’accumulaient ainsi autour du corps du bienheu­
reux, persuadèrent à la foule rassemblée à Saint- 
Pierre de transporter le corps à leur propre 
église. Les moines de Saint-Pierre, dans le cou­
vent desquels Gulstan était mort, résistèrent à 
cette prétention, appuyés par leurs serviteurs, 
qui ne voulaient pas souffrir que l’on enlevât le 
corps de leur demeure, où il devait rester, di­
saient-ils, jusqu’au jour où ils pourraient le 
reconduire à son monastère de Ruis. Mais les 
autres ayant réussi à soulever la multitude en 
leur faveur, enlevèrent le corps, avec tout l’appa­
reil et le luminaire qui l’entouraient, et le trans­
portèrent dans leur église ; ils recueillirent, pen- 
dantles trois jours où il y fut exposé,une immense 
somme d’argent donnée en offrandes, et, Je troi­
sième jour écoulé, ils enterrèrent le bienheureux.

«Quand la nouvelle fut parvenue à Saint-Gildas 
de Ruis, l’abbé Vital (successeur de Félix) se 
rendit dans le pays dont il s ’agit et pria douce­
ment qu’on lui remît le corps du moine de son 
obédience. Mais les religieux de Saint-Philibert,



— 89

non par attachement pour le saint homme, mais 
plutôt par l’amour de l'argent que l’on apportait 
chaque jour de tous côtés en offrande à son 
tombeau, ne rendirent aucune réponse. Alors 
Vital alla trouver l’évêque de Poitiers Isembard 
(ou Isembert) et se plaignit avec indignation 
d’une telle injustice. L’évêque, qui avait déjà 
éprouvé de la part de ces mêmes moines des 
accès de désobéissance à ses commandements, 
leur ordonna de se rendre avec leur abbé à son 
synode, où il convoqua également l’abbé Vital. 
Quand la cause eut été plaidée de part et d’autre 
dans le synode, 1 evéque ordonna aux abbés et 
aux chanoines nobles qui étaient présents... » — 
Ici le récit du moine de Ruis s’interrompt, car 
le manuscrit de Fleury-sur-Loire, aujourd’hui 
tout à fait perdu, sur lequel son écrit a été im­
primé pour la première fois par Jean du Bois (1), 
était incomplet, et cette lacune finale n’a pu être 
comblée depuis ni par les Bollandistes (2), ni 
par Mabillon (3), ni, en dernier lieu, par 
M. Mommsen.

(1) Dans sa Bibliotlieca Floriacensis, Lyon, 1605,
(2) Tome II de janvier, p. 958 et suiv.
(3) Le texte donné par Mabillon procède d’un manus­

crit de Ruis dont la date n’est pas indiquée, et qui 
semble avoir été complété à l’aide d’un légendaire en 
usage à l’abbaye de Saint-Gildas-des-Bois, dans le pays 
nantais. Cf. ms. fr. 16822, pp. 22. 107, 408, 717.



Il ne paraît pas toutefois douteux que l’abbé 
Vital n’ait obtenu gain de gause près de l’évêque 
Isembert (1)', et que le corps du bienheureux 
Gulstan n’ait été ramené et enseveli à Ruis. 
« Dans la croisée de nostre eglise du costé de 
l’Evangile, écrit vers 1668 notre religieux de 
Saint-Maur (2), est le tombeau de sainct Gous- 
tan, frère lay de cette abbaye, les reliques du­
quel sont toutes dans son tombeau, avec les 
cendres du corps qui a esté consommé par la 
longueur du temps. Le tombeau est fort simple, 
relevé d’un pied au plus sur la terre. » On le voit 
aujourd’hui, à la même place, dans l’église de 
Saint-Gildas,mais il ne porte aucune inscription.

La popularité de saint Goustan à Ruis et 
dans toute la région environnante demeura im­
mense et, comme nous l’avons dit, subsiste 
encore. L’ancienne église paroissiale du bourg, 
dont il ne reste plus que le portail, à l’entrée du 
cimetière, à quelques pas de l’abbaye, lui était 
dédiée. L’une des paroisses d’Auray est sous 
son invocation. Il en était de même de .'église de 
Hœdic, démolie au dix-septième siècle, et il est 
demeuré le patron secondaire de l’église ac-

(1) Deux évêques de Poitiers, l’oncle et le neveu, por­
tèrent successivement ce nom. L’un mourut en 1047, 
l’autre en 1086.

(2) Ms. fr. 16822, p. 697. — Cf. Luco, ouvrage cité, 
pp. 258, 259.

— 90 —



— 91

tuelle, consacrée en premier lieu, depuis un 
siècle environ, à Notre-Dame. 11 y a au Groisic, 
à l’ouest de la ville et sur le bord de la rade, une 
chapelle de Saint-Goustan. Les femmes et les 
filles des marins croisicais réclament encore 
aujourd’hui la protection du bon frère ; elles 
chantent en se divertissant cette ronde naïve :

Saint Goustan, notre ami,
Ramenez nos maris ;
Saint Goustan, notre amant,
Ramenez nos enfants (l).

Un témoignage bien concluant de l’influence 
dans toute la Bretagne du culte de saint Gildas, 
restauré à Ruis par Félix et ses fervents compa­
gnons, c’est la fondation, dès l’année 1026, par 
Simon, seigneur de la Roche, dans un lieu 
nommé Lampridic, au pays nantais, entre Redon 
et Pontchèteau, d’un nouveau monastère placé 
sous l’invocation de cet illustre patron, et qui 
prit le nom de Saint-Gildas-des-Bois. Les pre­
miers religieux et le premier abbé, qui s’appelait 
Hélogon, n’en furent pas néanmoins empruntés 
à l’abbaye de Ruis, encore insuffisante à les 
fournir, maisà celle de Saint-Sauveur de Redon, 
très prospère alors sous le gouvernement de

(1) Cf. Luco, ouvrage cité, pp. 173-175.



92 —

l’abbé Cadwallon (1). « Grâce à des protections 
puissantes et à de pieuses générosités, dit M. 
l’abbé Luco (2) cette abbaye (Saint-Gildas-des- 
Bois) devint bientôt riche et acquit de grands et 
nombreux privilèges. Son abbé portait crosse 
et mitre et pouvait officier pontificalement ; 
c’était le seul abbé du diocèse de Nantes à pou­
voir user des ornements pontificaux depuis le 
concile de Bâle... Cette abbaye eut un abbé 
régulier jusqu’en 1592. Jean Bohier, protono­
taire du Saint-Siège et archidiacre de Nantes, 
fut son premier abbé commendataire (3). La 
réforme de Saint-Maur s’y introduisit en 1646, 
sous l'abbé Sébastien-Joseph du Cambout, dont 
le père, avec l’approbation du pape et du roi, 
signa, à Paris, le 28 décembre 1645, le contrat 
passé avec la Congrégation de Saint-Maur. Le 
général de cette congrégation y donna son as­
sentiment, le 3 janvier 1646, et la prise de pos­
session se fit, le 29 mai suivant, par Don Féli­
cien Buteux, prieur de Saint-Sauveur de Redon. 
Le nombre de religieux ne fut ni augmenté, ni 
diminué ; comme à l’origine, il était encore de 
huit en 1790... Cette abbaye devint, de bonne

(1) Gallia christania, t. XIV, p. 847. — Ms fr. 16822, 
p. 464 et suiv. — Luco, ouvrage cité, pp. 176, 177.

(2) Ouvrage cité, pp. 177-179.
(3) Nous aurons à reparler de la commande à propos 

des destinées ultérieures de Saint-Gildas de Huis.



— 93

heure, un pèlerinage très fréquenté. Dans un 
petit hôpital, voisin des bâtiments réguliers et 
maintenant détruit, les religieux recevaient les 
fous, qui, bien souvent, recouvraient l'esprit par 
la vertu de Dieu et les mérites de saint Gildas. 
— Supprimée comme toutes les autres de 
France, l’abbaye de Saint-Gildas-des-Bois, avec 
ses dépendances, fut, en 1790, comme bien na­
tional, mise en adjudication par le district de 
Savenay et achetée par un propriétaire du pays, 
qui la revendit, en 1798, à Guy Maillard de la 
Morandais, habitant de Saint-Gildas. Ce fut au 
fils de ce dernier que, en 1828, l’abbé Deshayes, 
fondateur des Sœurs de l’instruction chrétienne, 
acheta l'abbaye et son enclos. Ces religieuses 
en ont fait la maison-mère de leur société et la 
résidence de leur supérieure générale. »

Sous la pieuse et habile impulsion de l’abbé 
Félix,le monastère de Saint-Gildas de Ruis n’était 
pas seulement redevenu un centre de ferveur reli­
gieuse,de relèvement moral et de prospérité agri- 
colejil s’y était également créé un mouvement in­
tellectuel ô l’imitation de celui que Félix avait vu 
fleurir à St-Benoit-sur-Loire. Les jeunes enfants 
voués au service de Dieu, dont nous avons tout 
à l’heure entendu citer les noms : Ratfred, Man- 
gis et leur moniteur Rannulf, étaient sans au­
cun doute, avec d’autres condisciples, les élèves



d'une école établie dans le monastère restauré. 
Un peu plus tard, Saint-Gildas n’eut plus seu­
lement des maîtres et des élèves, une biblio­
thèque et des copistes pour l’augmenter, mais 
des écrivains, des auteurs, composant dans son 
sein et à son usage.

Tel lut le moine anonyme auteur de la Vie de 
saint Gildas, à laquelle il eut l’heureuse idée 
d’ajouter quelques détails sur la restauration de 
1 abbaye et les premiers religieux qui l'accom­
plirent.

Il n’était pas, lui, tout à fait de ces premiers 
temps et n’a composé son ouvrage que sous 
l’abbé Vital, successeur de Félix, peut-être 
aux environs de 1060.11 est clair que pour ce qui 
concerne ses devanciers immédiats, « priores 
nostri » comme il les appelle, il a puisé ses ren­
seignements dans l’abbaye même, et que son 
témoignage a beaucoup d’autorité. Mais ce n’est 
que par unè évidente distraction que l’on a pu 
croire quîil avait trouvé dans le monastère de 
Ruis des documents anciens sur le saint patron 
de ce monastère et sa fondation âu temps de 
l’émigration celtique. Il est en effet constant, par 
le texte môme du bon moine, que la bibliothèque 
et les archives de la communauté ancienne 
avaient été emportées au dixième siècle par l’abbé 
Daioc et ses religieux, fuyant l’invasion normande

— 94 —



« cum libris et ornamentis (1)» et, que l’abbaye 
avait été ensuite ruinée de fond en comble par 
les pirates. Les sources écrites de sa biogra­
phie de saint Gildas, dont quelques unes ne 
paraissent pas sans valeur, étaient, selon toute 
probabilité, originaires de Fleury-sur-Loire. Il 
est possible qu’il y ait joint d’antiques traditions 
populaires, répandues, peut-être sous forme poé­
tique, dans le pays de .Bro-Waroch. Telle sem­
ble bien être, par exemple, la curieuse légende de 
sainte Triphime (2), où il est permis de reconnaî­
tre l’adaptation plus ou moins fondée à saint Gil­
das et à d’autres personnages de l'histoire, de la 
légende et de l'épopée bretonnes, de ces deux 
thèmes quasi-universels de la poésie populaire : 
l’épouse innocente et persécutée et l’époux meur­
trier de ses femmes. Ce dernier type, fondé d’ail­
leurs aussi bien que l’autre sur des réalités, est 
encore célèbre dans nos récits enfantins sous le 
nom de « Barbe-Bleue (3). »

(1) Vita S.Gildæ, cap, 33. Ge chapitre est considéré par 
M. Mommsen corn nie interpolé. Mais peu importe dans 
le cas dont il s’agit. La même conclusion se tire d’ail­
leurs du passage suivant du chap. 32 : « Ea tempestate 
duo monasterix virorum: Lorhnienech, id est locus 
monachorum, et locus S, Gildœ, eff u g atis habitat or i bus} 
deserta sunt aique destructa. »

(2} VVa S. Gildœ, cap. 20-25.
(3) 11 est possible cependant que ia légende de sainte 

Triphime ait été empruntée par notre moine à une Vie 
de saint Gildas plus ancienne, analogue à la Vie de

— 95 —



— 96 —

Au mouvement intellectuel établi dans l’abbaye 
de Saint-Gildas par la colonie de Fleury-sur- 
Loire, se joignit probablement aussi un certain 
mouvement artistique, auquel la reconstruction 
des bâtiments du monastère et celle surtout de 
l’église donnèrent lieu de se déployer. L’édifice 
religieux dû à l’abbé Féjix fut peut-être lui-même, 
comme il arrivait à cette époque, assez prompte­
ment remplacé par un antre, ou du moins modi­
fié selon les progrès de l’art de bâtir. Mais, quoi 
qu’il en soit, dans l’un au moins des traits jadis 
caractéristiques de l’ancienne église abbatiale 
de Saint-Gildas, du genre roman, dont seuls le 
chœur et le croisillon nord du transept subsistent 
encore aujourd’hui, on est tenté de reconnaître 
une imitation, assez naturelle à quelque date 
exacte qu’elle se rapporte, de la basilique de 
Saint-Benoît. Notre religieux de Saint-Maur nous 
décrit en ces termes l’état de l’édifice au dix- 
septième siècle, avant la reconstruction de la 
nef qui eut lieu à cette époque : « L’eglise fut

saint Paul Aurélien par Uurmonoc, et dont l’auleur 
l’aurait empruntée, lui, à la tradition et à la poésie 
locales. Sainte Triphime, très populaire en Bretagne, 
y a été le sujet de légendes très diverses, comme cela 
résulte des mystères contenus dans les manuscrits 22, 
23, 39 et 64 du Fonds celtique à la Bibliothèque natio­
nale. — Cf. Sainte Tryphime et le roi Arthur, mystère 
breton publié et traduit par F.-M. Luzel et l’abbé 
Henry. Quimperlé, 1863, in-8°.



9 7 -

bastie en forme de croix, dit-il (1), ayant tour 
de chapelles comme il se void à présent ; la nef 
aussi avoit ses deux aisles, et au bas un porche 
construit à pilliers, les uns sur les autres, fai­
sant double estage, dont le bas servoit d'entrée à 
l’eglise, et le haut de defense pour conserver le 
monastère en temps de guerre. Il reste encore 
pour le jourd’hui quelques pilliers sur pied. 
La nef est entièrement ruinée faute de répara­
tion et entretien. Les pilliers qui la soustenoient 
estant tous tombés depuis quelques années. »— 
Il se fait dans l’esprit un rapprochement spon­
tané entre cet ancien porche de Saint-Gildas avec 
son double caractère religieux et militaire, et la 
célèbre « tour du porche » ou « tour de Saint- 
Michel », de Saint-Benoît-sur-Loire, commencée 
en 1022 par l’abbé Gauzlin, et que décrit en ces 
termes le plus récent historien de la grande ab­
baye:

« Il est en France, à part nos grandes cathé­
drales, dit M. l’abbé Rocher (2',un certain nom­
bre d’églises fort remarquables par leurs belles 
et riches façades ; mais il n’en est assurément 
aucune qui offre en avant de la porte principale 
un porche ou péristyle comparable à celui qui

(t) Ms. fr. 16822, p. 452.
(2) Histoire de l’abbaye royale de Saint-Benoît-sur- 

Loire, pp. 477-479.
3*



— 98 —

sert de base à la tour antérieure de l’église de 
Saint-Benoît-sur-Loire. Le voyageur qui pour 
la première fois descend dans le vsl de Fleury 
et se dirige vers Saint-Benoît pour visiter les 
restes de son antique abbaye, en apercevant à 
l’horizon cette église massive qui se dessine sur 
le ciel en lignes austères, est loin de pressentir 
les richesses architecturales qu'elle renferme, et 
qui lui apparaîtront soudainement en arrivant au 
pied de la tour du porche. En effet, il a bientôt 
sous les yeux un des plus beaux morceaux de 
l’architecture romane parvenue è son apogée.

(i Le porche se compose de cinquante colonnes, 
adossées à seize grosses piles quadrangulaires, 
rangées en quinconces, qui forment trois travées 
dans tous les sens et soutiennent l’étage supé­
rieur de la tour. Cette majestueuse ordonnance 
produit un effet saisissant...

« Au dessus du porche règne une vaste salle 
dont les dispositions principales sont exactement 
les mêmes. Les piles et les colonnes, perpendi­
culaires à celles du rez-de-chaussée, ont les 
mêmes dimensions quant à la grosseur ; mais 
elles sont beaucoup plus élevées. Cette salle ou 
chapelle a 10 mètres d’élévation, 3 mètres de 
plus que le porche, qui n’en a que 7. On y monte 
par deux escaliers tournants pratiqués aux an­



gles, dans l’épaisseur du mur, et qui sontouverts 
dans les basses neis de l’église.

« La construction de ce beau porche remonte 
aux premières années du onzième siècle (1022). 
L’abbé Gauzlin, prince du sang royal, qui gou­
vernait alors l'abbaye, avait conçu de grands 
projets de construction, dans le but de donner à 
son monastère un aspect plus en harmonie avec 
son importance. On était alors en pleine féoda­
lité. Il résolut d’abord de bâtir une tour plus 
élevée que toutes les tours seigneuriales, voi­
sines du riche et vaste fief de Fleury, une sorte 
de forteresse qui dominât les rives de la Loire 
et pût servir au besoin d’asile aux religieux, et 
les défendre contre les agressions ennemies, si 
fréquentes daus ces temps agités. L’abbé Gauzlin 
eût-il la pensée que cette tour, construite isolé- 
mentà l’entrée occidentale du monastère,pourrait 
servir plus tard de porche et de façade à la basi­
lique de Sainte-Marie, réédiflée dans de plus 
vastes proportions? Gela paraît probable, si l’on 
en juge par les sujets choisis pour son ornemen­
tation, et cela a eu lieu de fait...

« Cette grandiose construction, qui offre à un 
degré très marqué des améliorations incontesta­
bles dans l’art de bâtir, telles que les voûtes 
d’arête substituées aux voûtes en berceau, ayant 
une date historique certaine, acquiert par là

— 99 —



môme une haute importance. Elle donne un spé­
cimen authentique de l'état de l’art dans la 
France centrale, et spécialement dans les monas­
tères bénédictins. Un effroyable incendie, qui 
dévora le monastère et la basilique de Sainte- 
Marie en 1026, retarda l’achèvement de la tour, 
dont les premiers fondements avaient été jetés 
en 1022, et quatre ans plus tard, en 1030, à la 
mort de l’abbé Gauzlin, elle n’était pas encore 
terminée. »

L’abbé Vital, successeur de Félix à Saint-Gil­
das de Ruis, continua vaillamment son œuvre et 
s’acquit au loin une grande réputation de zèle et 
de piété. Toutefois, les débuts de son adminis­
tration ne furent pas sans de graves difficultés. 
Les religieux recrutés par Félix dans le pays de 
Bro-Waroch et réunis sous sa crosse pastorale 
à la colonie de Fleury-sur-Loire, avaient, ce sem­
ble, apporté jusque dans la vie monastique, 
tout en réformant leurs mœurs, quelque chose 
de l’humeur farouche des « latrunculi » dont 
nous avons ouï parler tout à l’heure et dont fut 
victime l’ermite Ehôarn. Vers 1042, ils se soule­
vèrent contre leur nouvel abbé et le contraigni­
rent à quitter le monastère. Vital se réfugia en 
Bas-Poitou auprès de Guillaume, seigneur de 
Talmont, homme très pieux, qui le tenait en 
grande estime et qui lui assigna, comme lieu de

— 100 —



retraite, l’église de Sainte-Marie d’Olonne. Quel­
ques années plus tard, le même Guillaume fon­
da, dans sa seigneurie de Talmont, un monas­
tère sous l’invocation de la Sainte-Croix, et lui- 
même y voulut finir ses jours sous l’habit reli­
gieux. Ce fut l’abbé Vital qui fut chargé de pré­
sider à cette fondation, et il y contribua même 
pécuniairement par la cession à la communauté 
nouvelle de la part dont il jouissait dans les re­
venus de l’église d'Olonne (1). Il nous semble 
probable qu’à ce moment son exil de Ruis avait 
cessé et que ses religieux bretons étaient rentrés 
dans l’obéissance. Il gouverna Saint-Gildas jus­
que vers l’année 1069 et fut inhumé dans le cloî­
tre de cette abbaye. On y voyait encore son tom­
beau au dix-septième siècle, « Soubs une petitte 
arcade dans le vieux cloistre, dit notre religieux 
de Saint-Maur (2), il y avoit un tombeau dans 
lequel fut enterré Vital, autrefois abbé de céans,

(1) CI. Mabillon, Annales, t. IV, p. 452. — Luco, ou­
vrage cité, p. 206, note 2. — Il n’y a aucune raison de 
révoquer en doute le récit de Mabillon, fondé sur des 
textes authentiques et contemporains. Parmi les noms' 
mentionnés dans la date de l’acte de donation à l’abbé 
Vital de l ’église Sainte-Marie d’Olonne, figure Isembert, 
évêque de Poitiers. Cela concorde fort bien avec le récit, 
reproduit plus haut, du moine de Huis relativement à la 
réclamation par l’abbé Vital du corps de saint Gous­
tan.

(2) Ms. fr. 16822, p. 698. — Cf. Qallia christiana, t 
XIV, p. 960.

— 101 —



— 102 —

avec cette inscription : Vilalis abbas... Il n’y a 
que partie de ses ossemens dans son tombeau, 
le reste ayant esté consomrné par la longueur du 
temps... L’an 1660, en bastissant la muraille du 
cloistre du costé de l’eglise, on a esté contrainct 
de desmolir ladite arcade ; toutefois, pour con­
server la mémoire de ce bon abbé, on a laissé 
son tombeau en sa place, l’enfonçant partie dans 
la muraille. »

Selon la faiblesse humaine, les premiers si­
gnes de décadence apparaissent souvent dans 
l’histoire monastique à une époque très rap­
prochée de la période de fondation ou de rénova­
tion, et l’on voit peu à peu le relâchement 
grandir là où régnait la ferveur. Ce fut, hélas 1 
le cas de Saint-Gildas de Ruis. Le désordre, qui 
s’était déjà manifesté sous l’abbé Vital, s’accrut 
peu à peu sous ses successeurs, dont nous ne 
savons d’ailleurs à peu près rien et ne connais­
sons sans doute pas môme tous les noms: Raoul, 

1
Fravalon, Fragal, Jacques ou Jacob, etc., c’est- 
à-dire durant le dernier tiers du onzième siècle 
et le premier quart du douzième (1069-1125) (1).
A cette date il était arrivé à son comble. Peut- 
être, quoi qu'il soit advenu ensuite, fut-ce avec 
quelque intention d’y porter remède que, mûs

(1) Cf. Gallia christiana, t. XIV, p. 960. — Ms fr. 
16822, p. 496 et suiv.



— 103

d’un élan généreux et captivés par la gloire d’un 
nom déjà célèbre en France et dons, toute la 
chrétienté, les religieux de Saint-Gildas, ayant 
à pourvoir à la vacance de la dignité abbatiale, 
élurent pour leur chef Pierre Abéiord.





105 —

III

A B É L A R D

Pierre, qui avait reçu, on ne sait quand ni 
pourquoi, le surnom d’Abélard, était un Breton, 
mais de la Bretagne française. Il était né en 1079 
au bourg de Pallet, à environ cinq lieues de 
Nantes. Son père, que l’on a supposé avoir été le 
seigneur du bourg, se nommait Bérenger et sa 
mère Lucie. Sa famille appartenait à l’aristo­
cratie féodale. Elle était profondément religieuse 
et c’est, sans doute, comme on l’a remarqué 
avec raison (1), aux impressions durables de sa 
première éducation, qu’Abélard dut le solide 
fond de foi chrétienne qui, parmi ses erreurs,

(1) Gt. S. M. Deutsch, Peter Abælard, ein Kritischer 
Theologe des Zwœlften Jahrhunderts, Leipzig, 1883, 
in 8°, p. 37.



—  100 —

persista toujours en lui. En outre, chose moins 
exceptionnelle peut-être à cette époque que nous 
ne sommes portés à le croire, son père avait un 
goût très vif pour 1 instruction et les lettres. 
Bérenger en avait reçu lui-méme quelque tein­
ture avant de ceindre l’épée et de recevoir le bau­
drier chevaleresque, et bien qu'il destinât ses fils 
à la vie seigneuriale et féodale, il tint à leur faire 
donner à tous une culture intellectuelle très 
soignée en même temps que l'éducation militaire 
des jeunes nobles de ce temps (1). Pierre, qui 
était l’aîné, correspondit et au delà aux désirs 
de son père. Durant ses études grammaticales, 
qu’il fit peut-être aux écoles épiscopales de 
Nantes, et où il se distingua par la facilité et la 
rapidité de ses progrès, il s'enflamma d'une telle 
ardeur pour la vie de l’intelligence, qu’il résolut 
de s’y consacrer tout entier. Il déclara donc qu’il 
préférait renoncer aux honneurs seigneuriaux et 
céder à ses frères les prérogatives de son droit 
d’aînesse afin de vaquer en pleine liberté à sa 
passion pour la'science et pour les exercices in­
tellectuels. Selon sa propre expression,il dit un

(J) On remarque une tendance analogue dans la fa­
mille, également seigneuriale et militaire, de saint Ber­
nard. Cf. l ’abbé E. Vacandard, Vie de s iin t Bernard, 
abbf> de Clairvaiix. Paris, Victor Lecoifre, 1895, in 8°, 1.1, 
p, 10 et suiv.



— 107 —

adieu définitif à la 3our de Mars pour devenir 
exclusivement un nourrisson de Minerve (1).

Il se sentait attiré de façon particulière vers la 
philosophie et, dans la philosophie même, vers 
les argumentations subtiles et les vives disputes 
de la dialectique, du côté desquelles s’était, pour 
ainsi dire, tourné en lui le sang belliqueux de ses 
pères. Pour satisfaire à cette passion de savoir, 
de lutte et de gloire intellectuelles, les écoles de 
son pays natal étaient loin de lui suffire. Aussi 
se mit-il, étudiant et logicier ambulant, à recher­
cher, de province en province, les maîtres célè­
bres dans cet art, et s’assit-il notamment àV 7

Loches, dans une école dépendant sans doute 
du. monastère de Saint-Ours, aux pieds de la 
chaire du célèbre nominnliste Roscelin, Breton 
aussi de naissance, qui, après la condamnation 
au concile de Soissons (1093) de ses erreurs théo­
logiques, n’en avait pas moins continué à distri­
buer çà et là, dans sa vie errante, un enseigne­
ment philosophique fort renommé et fort goûté, 
quoique d’ailleurs très contesté et en effet plus 
que contestable. Abélard lui-même n’hésita pas 
plus tard à qualifier durement son ancien maître

1) Pétri Abælandi, Historia calamitatum , cap. T, dans 
la collection Aligne : Patrologia latina , t. GLXXVIII 
pp. 113-115.



108 —

de « faux philosophe » aussi bien que de « faux 
chrétien ». (1)

La seconde moitié du onzième et la première 
du douzième siècle sont une époque fort curieuse 
dans l’histoire de l’enseignement secondaire et 
de l’enseignement supérieur, longtemps réunis, 
sinon confondus dans les écoles épiscopales ou 
monastiques, et alors encore sans limites- bien 
précises, mais qui pourtant commençaient à se 
séparer peu à peu.

Cette séparation fut, à ce qu’il semble, le 
résultat gradué d’un fait caractéristique de la 
période dont il s’agit : la projection de plus en 
plus ample et, pour ainsi dire, la ramification au 
dehors des écoles établies dans les cathédrales 
ou les abbayes, sur lesquelles vinrent, en outre, 
comme se greffer, au moyen de l’autorisation 
expresse ou tacite des évêques, des abbés ou 
des prieurs, ou des chefs officiels des établisse­
ments scolaires déjà placés sous leur dépen­
dance, les leçons à peu près libres de tel ou tel

(1) Cf. B. Hauréau, Histoire de la philosophie scolastî- 
que. Paris, Durand et Pedone-Lauriel, 1872, in-8°, 1.1, 
pp. 243, 264. — C’est par une distraction évidente que 
M. Deutsch (ouvrage cité, p. 28) place à Lochmenech 
l’école de Roscelin fréquentée par Âbélard. — Sur Ros- 
celin en général et son système voir, entre autres au­
teurs, le cardinal Gonzalez, Histoire de la philosophie, 
traduction G. de Pascal. Paris, Lethielleux, 1890, in-8°. 
t. Il, pp. 148-150.



tnaître de renom, groupant autour de lui des 
disciples de bonne volonté (1). Un curieux 
exemple du haut enseignement, à la fin du 
onzième siècle, nous est offert dans la personne 
d’Odon de Cambray :

« Odon, venu d’Orléans, dit M. Hauréau (2), 
avait d’abord enseigné les arts (c'est-à-dire les 
lettres, les sciences et la philosophie) dans la 
ville de Toul. La renommée de son savoir s’é­
tant partout répandue, les chanoines de Notre- 
Dame de Tournai l’avaient appelé dons leur 
ville. Bientôt des plus lointaines provinces et 
même des pays étrangers, de la Saxe, de l’Italie, 
arrivent à Tournai des légions d’étudiants, et la 
ville change de mœurs et d’aspect. « On croirait, 
dit Herimann (3), que tous les citadins ont laissé 
de côté leurs autres affaires, pour se consacrer 
uniquement à la philosophie. » Le même chro­
niqueur nous fait un tableau très intéressant de 
l’école dirigée par Odon, dans le cloître des cha­
noines. Ce cloître était devenu depuis longtemps

(1) Cf. Georges Bourbon, La Licence d'enseigne" et le 
rôle de Vètolàtre ait moyen tige (ians la Levv des ques­
tions historiques, t. XïX, 1>S70, p. 513 et suiv.

(2) Ouvrage cité, t. I, p. 297 et suiv. — Il est curieux 
de noier qu’Odon, comme Abélard et saint Bernard, 
appartenait à une famille chevaleresque et militaire.

(3) H^rimanni Nar ratio reHaurationis sa ne ti Martini 
Tornacencis, dans le Spicilège de Luc d'Achery, t. H, 
p. 889.

— 109 -

4



110 —

un lieu public, où, le matin, se réunissaient les 
nobles, les bourgeois, qui avaient ensemble des 
affaires à régler devant des arbitres, devant des 
juges: c’était le forum de Tournai.Mais à l’heure 
où ce forum devenait une école, tous les plai­
deurs, nobles ou bourgeois, devaient s’éloigner. 
Odon entré dans le cloître avec les clercs qui 
venaient l’entendre, les laïques en sortaient et 
les portes étaient closes. Dans sa chaire, ajoute 
le chroniqueur, Odon était assis, suivant l’habi­
tude des stoïciens, et sa manière d’enseigner 
était de lire d’abord quelques passages d’un 
livre ancien, de se consulter lui-même sur le 
sens des mots employés par l’auteur et de 
résoudre ensuite les questions qu’il s’était pro­
posées. Il lisait ainsi, par exemple, la Consola­
tion de Boèce. Quand il descendait de sa chaire, 
il se promenait dans la ville avec ses écoliers, 
selon la mode des péripatéticiens, discourant 
alors plus librement sur toute chose, au gré de 
qui l’interrogeait. Le soir, il se rendait devant le 
porche de la cathédrale pour y tenir une der­
nière séance, souvent prolongée dons la nuit, 
dissertant sur les distances et les cours divers 
des astres. Quand, le dimanche, il conduisait à 
l’église, marchant après eux, ses deux cents 
écoliers, toute la ville admirait leur bon ordre, 
leur parfaite discipline. Un troupeau de moines,



dit le chroniqueur, n’aurait pas été plus silen­
cieux, plus recueilli.

« Cependant, à cette époque de sa vie, Odon 
n’avait aucune piété. Très enthousiaste de Pla­
ton, il dédaignait les Pères : il était philosophe 
et n’avait pas de commerce avec les théologiens. 
Le hasard lui fit un jour jeter les yeux sur un 
des traités composés par saint Augustin contre 
la doctrine de Manès, et quand il en eut entre­
pris la lecture, il ne put se défendre de la conti­
nuer. Ce fut là, dit-on, le commencement de sa 
conversion... Dès qu’il eut pris le goût des mé­
ditations pieuses, elles ne laissèrent plus de 
repos à son esprit... C’est alors qu'il forma le 
projet de quitter le monde. La règle des cha­
noines fut d’abord celle qu’il préféra. Plus tard, 
il revêtit la robe des moines. Enfin la grande 
renommée de son mérite, de sa piété, le fit élire 
évêque de Cambrai. »

Voici maintenant un intéressant exemple du 
rayonnement extérieur des écoles monastiques 
Nous le trouvons dans le remarquable Essai sur 
la fondation de l’Ecole de Saint-Victor de Pa­
ris. par M. l’abbé Hugonin, depuis évêque de 
Bayeux (1).

(1) Migne, Patrologia latina, t. CLXXV, pp. LXXVIII, 
LXXIX.

— 111 —



« On lit dans Orderie Vital et dans un ancien 
supplément aux épîtres de Pierre de Blois, 
qu’Ingulfe, secrétaire de Guillaume le Conqué­
rant et abbé du monastère de Croiland, étant 
mort, Geoffroi lui succéda dans sa charge. Il 
était Français et natif d’Orléans. Il avait suivi 
les leçons des beaux-arts dès sa plus tendre 
jeunesse, et il fut assez versé dans la littérature. 
Dégoûté du monde, et rempli du désir des biens 
célestes, il embrassa la vie religieuse dans le 
monastère de Saint-Evroul, fondé au temps de 
Childebert, roi des Français.

« Nommé abbé de Croiland, il prit avec lui 
les moines Gislebert, Odon, Terric et Guillaume, 
très habiles, nous dit Vital, dans les théoiémes 
philosophiques et dans les autres sciences fon­
damentales. Tous les jours ils allaient à Cam­
bridge, où ils avaient loué un grenier, et ils en­
seignaient publiquement. En peu de temps ils 
réunirent un grand nombre de disciples. La 
seconde année de leur arrivée, leurs auditeurs 
se multiplièrent ail point que nul grenier, nulle 
maison et même nulle église ne pouvait les con­
tenir. C’est pourquoi ils formèrent différentes 
écoles sur le modèle de celle d'Orléans.

« De grand matin, Odon, grammairien et sati­
rique distingué, enseignait aux enfants qui lui 
étaient confiés la grammaire selon la doctrine de

— 112 —



Priscien, et les commentaires de Remi sur le 
môme auteur. A l’heure de prime, Terric, so­
phiste subtil, expliquait aux adolescents la 
logique d’Aristote, d’après les commentaires de 
Porphyre et d’Averroès. A l’heure de tierce, 
frère Guillaume commentait la rhétorique de 
Tullius et de Quintilien. Maître Gisleliert, tous 
les dimanches et les jours de fête, prêchait la 
parole de Dieu au peuple dans plusieurs églises. 
Il connaissait peu l'anglais ; mais il était très 
habile dans la langue latine et la langue fran­
çaise... Les jours de férié (c’est-à-dire de se­
maine), avant l’heure de sexte, il commentait 
quelques pages de la Sainte Ecriture, en présence 
de prêtres et d’hommes de lettres qui compo­
saient principalement son auditoire. »

Le cadre traditionnel, le plan gradué des études 
dans les écoles monastiques ou épiscopales, à 
savoir le trivium (grammaire, rhétorique, dia­
lectique) (1) et le quadrivium (arithmétique, 
géométrie, astronomie, musique) et au-dessus, 
comme un couronnement sacré, la théologie,

(1) Il serait pour le moins aussi exact de dire : gram­
maire, dialectique, rhétorique, comme l’a déià tait ob­
server, tout en conservant l’ordre reçu, M. Léon Maître : 
Les Ecoles épiscopales et monastiques de l’Occident depuis 
Charlemagnejusqu’à Philippe-Auguste. Paris, Dumou­
lin, 1886, in-8°, p. 2*3. — Cf. Hauréau, ouvrage cité, t. 
I, p. 42.

— 113 —



114 —

était toujours, au moins théoriquement, en vi­
gueur à l’époque dont il s’agit. On trouve la 
marque évidente de ce célèbre programme dans 
un tableau assez vivant de l’enseignement d’alors, 
qui nous est présenté en ces termes par Hugues 
de Saint-Victor, au cours de son traité De la 
vanité du monde (1). C’est un dialogue entre-le 
maître et le disciple :

« Le maître : Tourne-toi encore d’un autre 
côté, et vois.

« Le disciple : Je suis tourné et je vois.
« Le maître : Que vois-tu ?
« Le disciple : Je vois une réunion d’étudiants; 

leur multitude est grande ; il y en a de tous les 
âges ; il y a des enfants, des adolescents, des 
jeunes gens et des vieillards. Leurs études sont 
différentes; 'es uns exercent leur langue, inculte 
à prononcer de nouvelles lettres et à produire 
des sons qui leur sont insolites. D’autres ap­
prennent d’abord, en écoutant, les inflexions des 
mots, leur composition et leur dérivation ; en­
suite ils les redisent entre eux, et, en les répé­
tant, ils les gravent dans leur mémoire. D’autres 
labourent avec un stylet des tablettes enduites 
de cire. D’autres tracent d’une moin savante, sur 
des membranes, diverses figures avec des cou-

(1) llugonin, ouvrage cité, p. LXXYII.



— l i s  —

leurs différentes. D’autres, avec un zèle plus 
ardent, paraissent occupés à des études plus 
sérieuses ; ils discutent entre eux, et ils s’effor­
cent par mille ruses et par mille artifices de se 
tromper les uns et les autres ; j’en vois quelques- 
uns qui calculent. D’autres, frappant avec une 
corde tendue sur un chevalet de Lois, produisent 
des mélodies variées. D’autres expliquent cer­
taines descriptions et certaines figures. D’autres 
décrivent clairement avec des instruments le 
cours et la position des astres et le mouvement 
des cieux. D’autres traitent de la nature des 
plantes, de la constitution des hommes et des 
propriétés de toutes choses. »

Dans la pratique, l’enseignement secondaire 
et supérieur des écoles du haut moyen âge sem­
ble n'avoir jamais été que relativement conforme 
au programme théorique des sept arts superpo­
sés. Dans la période dont nous nous occupons 
en ce moment le quadrivium, par exemple, ne 
semble pas toujours bien régulièrement fré­
quenté. On ne se faisait pas au besoin grand 
scrupule de passer presque directement du tri- 
vium  aux études sacrées et théologiques. Le 
trivium  même incline à se concentrer et à se 
réduire. La rhétorique, bien qu’elle conserve 
encore çà et là sa place particulière dans le haut 
enseignement, comme une sorte de théorie litté-



— 116 —

raire et oratoire supérieure, tend à se fondre 
d’une part dans la grammaire, qui embrasse de 
plus en plus tout ce qu’on étudie alors de l’art 
de 3’exprimer en latin de vive voix ou par écrit, 
en prose ou en vers, et d’autre port dans la dia­
lectique, dont la croissance et la vogue sont déjà 
énormes, et ne cesseront plus, jusqu’à la fin du 
moyen âge, de gagner du terrain aux dépens 
même de la grammaire.

« Cette science d’abord subalterne, dit M. Hau- 
réau (1), deviendra bientôt la première des 
sciences ; elle sera, du moins, jugée la plus 
digne d’occuper les esprits, et, négligeant pour 
elle les autres parties du trivium  et du quadri­
vium, toute l’ardente jeunesse se portera vers 
les chaires occupées par les maîtres de dialec­
tique. » C’est qu’elle s’est développée jusqu’à 
comprendre peu à peu dans son domaine la phi­
losophie tout entière et qu’elle a même déjà 
conquis, avec saiDt Anselme par exemple, une 
place importante jusque dans l’enseignement de 
la théologie. Cette haute situation, la dialectique 
la doit au célèbre problème des universaux, 
soulevé par l’Interprétation du passage suivant 
de Ylsagoge ou Introduction de Porphyre aux 
Catégories d’Aristote, œuvre que l’on étudiait

(1) Ouvrage cité, pp. 42, 43.



dans les écoles d’après la traduction latine de 
Boèce : « Quant à dire si les genres et les es­
pèces existent réellement, ou seulement dans 
notre entendement, et si, dans le cas où ils sub­
sistent, ils sont des choses corporelles ou incor­
porelles, et s’ils existent séparés des chcses 
sensibles, ou bien dans les mêmes choses sensi­
bles, je refuse de me prononcer, parce que c’est 
là une entreprise très haute et qui exige de plus 
profondes recherches. » Celte question délicate 
et périlleuse, devant laquelle avait ici reculé 
Porphyre, et à laquelle se laissent aisément rat­
tacher les problèmes essentiels de la philosophie, 
fut abordée avec hardiesse et discutée avec pas­
sion par les dialecticiens du moyen âge, et réso­
lue par eux en des sens divers, notamment selon 
les tendances divergentes de deux grands partis 
qui tse formèrent et prirent position en face l’un 
de l’autre sous les noms, devenus fameux aussi, 
de réalistes et de nominalistes (1).

Abélard, qui ne s’est jamais piqué d'un grand 
respect pour ses maîtres, a plus tard qualifié

(1) Sur l’origine et la nature du problème des univer- 
sciuæ, voyez le cardinal Gonzalez, ouvrage cité, t. II, 
p. 144 et suiv. — La bonne solution, solution mixte, est 
celle de saint Thomas d’Aquin. Même ouvrage, t. II, 
p. 254.

— 117 —



d’insensé le nominalisme de Roscelin (1). C’est 
la doctrine opposée qu'il trouva florissante dans 
la principale des écoles de Paris, déjà renom­
mées entre toutes à la fin du onzième siècle, 
quand le jeune et passionné logicien se rendit 
enfin dons cette capitale, où il se proposait de 
donner, pour ainsi dire, la dernière trempe à 
son instruction philosophique. Les écoles pari­
siennes se rattachaient surtout alors à deux 
centres religieux : l’église cathédrale de Notre- 
JDame et l’abbaye ou chapitre de Sainte-Gene- 
viève, situées l’une dans la Cité, l’autre sur la 
rive gauche de la Seine. L’enseignement épis- 
copal avait à ce moment la'prééminence, non 
seulement d’honneur et d’autorité, mais de 
mérite et de renom. Il était placé sous la direc­
tion d’un maître célèbre, Guillaume de Cham­
peaux, archidiacre et écolûtre de l’Eglise de 
Paris, qui en occupait lui-même la principale 
chaire, autour de laquelle il groupait, dans le 
cloître de Notre-Dame, un auditoire accouru à 
ses leçons de toutes les provinces de France et 
même des pays étrangers. 11 avait la réputation 
d’un dialecticien de premier ordre et professait,

(i) a Magistri nostri Roscellini tain insana sen- 
tentia ». Texte cité par Charles de Rômusat, AMlard, 
Paris, Lagrange, 1815, in-8°, 1.1, p. 8.

—  118 —



sur la question des universaux, un réalisme 
très accentué.

La vive intelligence d’Abélard, son ardeur stu­
dieuse et son aptitude naturelle à la philoso­
phie le rendirent d’abord cher à Guillaume de 
Champeaux. Mais les inclinations critiques et 
polémiques du jeune étudiant ne tardèrent pas 
à se faire jour aux dépens de l’illustre maître. 
La discipline sévère des écoles du haut moyen 
âge avait dû se relâcher par leur développement 
même. En tout cas, une assez grande liberté de 
discussion semble bien y avoir été admise, et 
l’habitude de la controverse, non seulement en­
tre condisciples, mais entre les élèves et leurs 
professeurs, était même devenue, à ce qu’il 
semble, comme une partie intégrante de l’étude 
et de l’enseignement de la dialectique. Abélard se 
fit une telle orme de cette habitude et usa si lar­
gement de cette liberté, qu’il se rendit extrême­
ment désagréable à Guillaume de Champeaux, 
dont il se faisait un malin plaisir de contredire 
les opinions et qu'il réussissait parfois, par son 
agilité d’argumentation, à placer vis-à-vis des 
autres étudiants dans une situation fausse et 
pénible. Au mécontentement du maître se joi­
gnit celui des principaux disciples, choqués de 
la présomption du jeune dispuleur et aussi quel­
que peu jaloux de sa renommée croissante. Par

— 119 —



120

un hardi coup d’état, Pierre jugea que le meil­
leur moyen de se mettre à l’abri de ces disposi­
tions à son endroit était d’élever chaire contré 
chaire et de se déclarer maître lui-même. Comme 
il ne pouvait d’emblée le faire à Paris, il s’en 
alla ouvrir une école à Melun, probablement 
sous les auspices de quelque autorité religieuse 
locale dont il avait su se concilier la bienveil­
lance, en profitant habilement de l’inimitié de 
quelques seigneurs que s’était attirée Guillaume 
de Champeaux. 11 avait déjà son parti parmi les 
écoliers parisiens et les auditeurs affluèrent au­
tour de sa chaire. Enhardi par le succès, il trans­
féra bientôt, sous des auspices analogues, son 
enseignement à Corbeil, afin, selon son propre 
témoignage, de diriger de plus près contre la 
doctrine de son ancien maître les assauts re­
doublés de sa logique (1).

Mais l'ardeur fiévreuse de ses études, de son

(1) Hisioritt calamitatum , cap. II, recueil cité, t. 
CLXXVIII, pp. 115-117. — Parmi les établissements 
religieux sous les auspices desquels Al élard a pu pla­
cer ses premiers essais d’enseignement nommons les 
églises ou abbayes de collation royale, Notre-Dame de 
Melun, Notre-Dame et Saint-Exupère de Corbeil, dont 
Louis-le-Oros devait un jour , entre autres bénéfices, 
pourvoir d’un coup son fils Henri, qui se fit plus tard, 
en 1145, moine à Clairvaux sous saint Bernard. Cf. Gal- 
lia chrisfiancij t. XIV, p. 723. — E. Vacandard, ouvrage 
cité, t. I, p. 213.



enseignement et de sa controverse eut pour effet 
d’altérer gravement sa santé. Il fut obligé pour 
la rétablir de regagner son pays d’origine et il 
séjourna en Bretagne quelques années, vive­
ment regretté, il ne se fait pas faute de nous 
l’apprendre, par tous ceux qui s’intéressaient à 
la dialectique.

L’air natal et les soins de la famille lui rendi­
rent pleinement la santé. Pendant cette absence 
d’Abélard, l’état des écoles parisiennes s’était 
modifié d'une façon notable. Guillaume de Cham­
peaux, selon l’expression usitée alors en pareil 
cas, s’était converti, c’est-à-dire que renon­
çant à sa haute situation dans l’Eglise et dans 
la science, il avait résolu de vivre désormais 
dans la solitude et la prière. En 1108, à l’époque 
de Pâques, il s’était retiré avec quelques-uns de 
ses disciples près d'une chapelle au sud-est de 
Paris, où était ensevelie une recluse morte en 
odeur de sainteté. Ii y avait formé une congré­
gation volontaire de clercs réguliers qui devint 
plus tard l’abbaye de Saint-Victor (1).

« S’il faut en croire Abélard, remarque à ce 
propos M. l’abbé Hugonin (2), ce fut l’ambition

(1) Historla cdlamitaiu}nhQwp. II, recueil et tome cités, 
pp. 118, 119. — Rémusat, ouvrage cité, t. I, pp. 16' 17.

(2) Ouvrage et recueil, cités pp. XVII-XVIU. Abélard 
met assez habilement au compte des mauvaises langues

— 1S1 —



122 —

qui conduisit Guillaume à Saint-Victor. Par 
cette démarche hypocrite, il cherchait à s’élever 
plus sûrement à l’épiscopat. Mais l’illustre rival 
de Guillaume cède trop facilement aux inspira­
tions de son amour-propre et de sa jalousie ; les 
soupçons qu’il voudrait malicieusement insi­
nuer n’ont aucune vraisemblance ; ils sont 
même contraires aux témoignages des contem­
porains. Au douzième siècle surtout, Guillaume 
pour arriver à l’épiscopat, n’avait qu’à suivre la 
carrière qu’il avait embrassée, et à conserver 
les titres dont il était revêtu : il était archidiacre 
et écolûtre d’une des premières Eglises du 
royaume. Chacune de ces fonctions, prise à part, 
le conduisait naturellement aux premières di­
gnités de l’Eglise, surtout si l’on considère 
quelle renommée il s’y était acquise. Les pontifes 
étaient plus rarement alors choisis parmi les 
religieux que parmi les professeurs distingués. 
La plupart des grands évêques de cette époque 
durent leur élévation à l’éclat de leur enseigne­
ment. Yves, évêque de Chartres ; Hildebert, 
évêque du Mans, plus tard, archevêque de 
Tours ; Baudry, évêque de Rennes ; Albéric, 
archevêque de Bourges; Goscelin ouJoscelin,

« ut referebant » la méchante insinuation qu’il accueille 
et propage avec un plaisir visible.



évêque de Chartres ; Gilbert de la Porée, évêque 
de Poitiers ; Ulgér, évêque d Angers ; Gautier 
de Mortagne, évêque de Laon, avaient été éco- 
lâtres de quelque cathédrale. On sait aussi 
combien l'archidiacre avait de part à la nomi­
nation de l’évêque, lorsque chaque Eglise avait 
le droit de présenter son candidat à l’approba­
tion du roi.

« D’ailleurs,nous ne trouvons quedans Abélard 
cette malicieuse insinuation contre Guillaume. 
La chronique de Morigny nous le représente 
non seulement comme très versé dans les Sain­
tes Ecritures, mais comme plein de zèle, de 
piété et de religion. Il est, en effet, difficile de 
croire que l’ami intime de saint Bernard, d’Hil- 
debert du Mans, d’Anselme de Laon, de Galon 
de Paris, et de tout ce que le douzième siècle 
eut de plus distingué par la science et la vertu 
ne fût, au fond, qu'un hypocrite et un intrigant, 
voilant, sous les dehors d’une piété affectée, une 
misérable ambition.

« En se retirant à Saint-Victor, Guillaume 
avait renoncé h l’enseignement et aux applaudis­
sements de l’école ; il voulait vivre seul à seul 
avec Dieu dans la méditation des vérités éter­
nelles. Mais ses anciens élèves ne purent con­
sentir à son silence. Ils le sollicitèrent de conti­
nuer ses leçons au sein de la retraite qu’il

—  123 —



—  124 —

s'était choisie, et l’évôque du Mans crut devoir 
joindre se3 instances à celles de tant d’amis ; 'il 
écrivit au nouveau solitaire uue lettre que nous 
possédons tout entière. « Votre conversation et 
votre conversion, lui dit-il, ont rempli mon âme 
de joie et l’ont fait tressaillir d’allégresse. » Il le 
félicite ensuite d’avoir embrassé la véritable phi­
losophie ; il lui rappelle avec éloge l’exemple de 
Diogène ; il l’exhorte à se dévouer tout entier ù 
Dieu et à ne rien.retrancher de son holocauste. 
Puis il ajoute : a Mais quesert la sagesse cachée 
et le trésor que l’on enfouit ? L'or brille mieux 
au grand jour qu’enfermé dans les ténèbres ; les 
perles ne diffèrent pas des vils tufs si on ne les 
expose aux regards. Ainsi, la science que l’on

i
communique s’augmente ; elle méprise un pis- 
sesseur avare,- et, si elle n’est manifestée, elle 
s'échappe. Ne fermez donc point les ruisseaux 
de votre doctrine ; mais, selon le conseil de 
Salomon, que vos sources coulent dehors, etq.ue 
vos eaux se divisent sur les places publiques. » 
— Guillaume ne put résister à des demandes si 
gracieuses et si pressantes ; il reprit ses leçons 
et telle fut l’origine de la célèbre école de Saint- 
Victor de Paris. »

Grâce à la renommée de son fondateur, cette 
école prit alors place à côté de celles de Notre- 
Dame et de Sainte-Geneviève parmi les princi­



— 125 —

paux centres intellectuels de la capitale. Abé- 
làrd. se sentant guéri, résolut de revenir se 
mettre en lumière dans ce grand foyer d’études. 
Mais, ce qui ne laisse pas d’étonner d’abord, 
c’est que de maître il se refit écolier, et qui plus 
est, écolier de la nouvelle école et de Guillaume 
de Champeaux. Sans abandonner la philosophie, 
celui-ci, paraît-il, s’adonnait alors avec un 
soin particulier, dans sa chaire de Saint-Victor, 
à l’enseignement de-la rhétorique, et c’est pour 
l’étude de cet art, que l’on commençait à négli­
ger, qu’Abélard vint de nouveau se ranger par­
mi ses élèves, trait original, sur lequel il comp­
tait sans doute pour appeler plus vivement l’at­
tention sur lui. Guillaume dut être très flatté et 
très content d’abord de ce retour inattendu.

Mais sa joie ne fut pas de longue durée. L’en- 
vahissonte dialectique, si chère d’ailleurs à Guil­
laume comme à Pierre, encombrait maintenant 
la rhétorique elle-même de ses questions et de 
ses disputes. Elève et maître ne tardèrent pas à 
se retrouver aux prises sur le terrible problème 
des unicersnux. Le redoutable logicien breton 
fit pleuvoir une grêle d’arguments destructeurs 
sur le réalisme exagéré de Guillaume et le con­
traignit même à modifier seusiblepient les termes 
de sa doctrine. Cette thèse, même atténuée, 
continua d’ailleurs d’être combattue par Abélard



qui, pour achever sa victoire, s’occupa d'y op­
poser une explication qui lui fût propre. On a 
donné à cette doctrine le nom, d’ailleurs con­
testé, de conceptualisme ; en tout cas, elle parait 
avoir eu le caractère d’un ingénieux essai de 
transaction entre les deux opinions extrêmes, 
mais avec une inclination marquée du côté du 
nominalisme (1).

Dans leur situation réciproque, le rival de 
Guillaume ne pouvait demeurer plus longtemps 
son élève. Un grand nombre des écoliers du doc­
teur de Saint-Victor se rangeaient du côté de 
son brillant adversaire et sans doute, dans les 
conférences usitées entre étudiants, saluaient en 
Abélard leur maître et lui demandaient ses le­
çons. Bientôt même Pierre put monter, à titre 
légitime, dons l’ancienne chaire de Guillaume ou 
cloître de Notre-Dame. L’écolôtre ou sous-éco- 
lètre qui avait succédé à celui-ci dans la direc­
tion de l’enseignement épiscopol (2), non seule­
ment offrit cette chaire à Pierre pour l’occuper

(1) Sur ce point: Itémusat, ouvrage cité, t. II, p. 15 et 
suiv. — Hauréau, ouvrage cité, t. I, p. 304 et suiv, — 
S.-M. Diutsch, ouvrage cité, p. 104 et su iv .— Cardinal 
Gonzalez, ouvrage cité, t. II pp. 153, loi.

(2) Il n'est pas impossible en effet que, comme on l’a 
supposé, Guillaume de Champeaux ait conservé quelque 
temps encore, malgré sa retraite, le titre et la qualité 
officielle d’écolàtre du diocèse. Cf. Rémusat, ouvrage 
cité, t. I, p. 22.

—  126 —



137

sous son couvert, mais vint prendre place lui- 
même parmi ses auditeùrs et ses disciples. 
Guillaume alors, à qui la doctrine d’Abélard 
n’était naturellement pas moins suspecte que ses 
procédés lui avaient paru messéants, usa de sen 
influence pour faire révoquer les pouvoirs de 
l’écolôtre, selon lui, trop complaisant, et pour 
lui en faire substituer un autre, de sentiments 
et de dispositions toutes contraires. Pierre alors 
dut battre en retraite, mais il se replia en bon 
ordre sur Melun, où il rouvrit son ancienne 
école, avec une telle affluence d’auditeurs et de 
tels succès dialectiques, qu’il ne tarda pas à pou­
voir reprendre l’offensive et réinstaller son en­
seignement dans la capitale II prit position sur 
la montagne Sainte-Geneviève, parmi les maîtres 
auxquels il était permis d’y dresser leurs chaires, 
sous les auspices largement accordés de l’an­
tique abbaye de ce nom, occupée alors par un 
chapitre de chanoines séculiers. De là. il dirigea 
le vif assaut de sa parole et les foudres de sa 
logique à la fois •contre l’enseignement de Notre- 
Dame et contre celui de Saint-Victor. Le nouvel 
écolàtre épiscopal, ami de Guillaume de Cham­
peaux, n’était, du moins selon maître Pierre, 
qu’un pauvre dialecticien, auquel un petit nom­
bre d’élèves accordaient leur confiance, et encore 
seulement pour ses leçons de grammaire. 11 fut



-  128 —

bientôt abandonné de tout le monde. Guillaume, 
lui, conservait ses partisans, et un furieux com­
bat, une véritable mêlée de disputes quotidiennes 
s’engagea de nouveau entre les deux philosophes 
et leurs disciples respectifs, car les élèves d'A- 
bélard allaient harceler Guillaume jusque dans 
sa chaire. « Si vous demandez qu’elle fut l’issue 
de cette lutte, dit Abélard, citant un passage 
d’Ovide qu’il s’applique avec une orgueilleuse 
modestie, ce n’est pas moi qui fut le vaincu des 
deux :

 si qureritis hnjus
Fortunam pugnfe, non sum superatus ab il[o,

Ce qui est assez curieux, c’est que l’un et 
l’autre champion abandonnèrent successivement 
le champ de bataille. Abélard fut rappelé en 
Bretagne par la nouvelle que sa mère Lucie, qu’il 
aimait tendrement, désirait le voir avant de se 
renfermer dans un monastère, où elle voulait 
passer ses dernières années sous l’habit reli­
gieux. Elle suivait en cela l’exemple de Bérenger, 
son mari, qui venait lui-même de se consacrer à 
Dieu. Guillaume de Champeaux, qui avait à plu­
sieurs reprises refusé l’épiscopat, accepta en 
1113 son élection au siège de Chùlons, où il se 
montra, durant sept années, un très digne et 
très zélé pontife (1).

(1) Historia calamitatum, cap. II, pp. 118-122. —



—  129

Si le départ de Pierre fut pénible à ses nom­
breux admirateurs, il ne laissa pourtant pas que 
des regrets dans les écoles parisiennes, où 
Guillaume de Champeaux n’avait pas seul 
éprouvé les traits mordants de son humeur bel­
liqueuse. C'est ainsi qu'un docteur de mérite,- 
nommé Joslen, plus tard évêque de Soissonsi 
et qui tenait, lui aussi, école sur la montagne 
Sainte-Geneviève, où il professait une doctrine 
tendant au nominnlisme. mais à un nomina­
lisme différent de celui d’Abélard, s’était trouvé, 
de ce chef, en butte aux attaques du redoutable 
Breton. Sa prudence s’était gardée d’user de 
représailles contre un tel joûteur, mais un de 
ses écoliers, encouragé par ses condisciples, 
résolut de partir en guerre contre le géant, d’où 
un épisode assez caractéristique des mœurs 
scolaires de cette époque, et qui nous montre 
Abélard à son tour harcelé, comme l’était sou­
vent Guillaume de Champeaux.

« Il y avait dans l'école de Joslen, dit Rému- 
sat, résumant un texte presque contemporain (1), 
un jeune homme de Douai, qui se montrait

L’abbé E. Michaud. Guillaume de Champeaux et les 
écoles de Paris ati douzième siècle. Paris, Didier, 1867, 
in-8°, p. 409 et suiv.

(1) Rémusat, ouvrage c ité , t. I, pp. 24-26. — Cf. 
Historiens de France, t, XIV, p. 442 et suiv.



plein d’ardeur et d’intelligence. Il se nommait 
Gosvin, et il n’aspirait qu’à l’honneur de se 
mesurer avec le terrible novateur... Son 
maître, qui l’aimait, s’efforça de le dissuader de 
cette dangereuse entreprise ; il lui représenta 
qu’Abélard était plus redoutable encore par 
la critique que par la discussion, plus railleur 
que docteur, qu'il ne se rendait jamais, n’ac­
quiesçant pas à la vérité si elle n ’était de sa 
façon, qu’il tenait la massue d’Hercule et ne la 
lâcherait point, et qu’enfin, au lieu de s’exposer 
à la risée en l’attaquant, il fallait se contenter de 
démêler ses sophismes et d'éviter ses erreurs. 
Le jeune élève persista, et tandis que ses cama­
rades réunis par groupes dans leurs logements, 
comme des soldats sous leurs tentes, faisaient 
des vœux pour lui, il en prit avec lui quelques- 
uns et gravit la montagne Sainte-Geneviève. Il se 
comparait à David marchant à la rencontre de 
Goliath. Plus jeune de six ou sept ans qu’Abé­
lard, qui devait alors approcher de trente ans (1), 
il était petit, grêle, d’une figure agréable, avec le 
teint d’un enfant.

« Il entra bravement dans l'école et trouva le 
maître faisant sa leçon à ses auditeurs attentifs.

(1) Si, comme cela paraît assez vraisemblable, on 
place cet épisode aux environs de 1113, Abélard, né en 
1079, devait avoir plus de trente ans.

—  130 —



üprit aussitôt la parole, et l’interpella hardiment ; 
mais Abélard. lançant sur lui un regard dédai­
gneux et menaçant : « Songez à vous taire, lui 
dit-il avec hauteur, et n’interrompez point ma 
leçon. » L’enfant, qui n’était pas venu pour se 
taire, insista avec énergie ; mais il ne put obtenir 
une réponse. Sur sa mine, Abélard ne pensait 
pas qu’il en valût la peine, et levait les épaules 
sans l'écouter ;mais ses disciple® qui connaissaient 
Gosvin lui dirent que c’était un subtil disputeur, 
et l’engagèrent à l’entendre. « Qu’il parle donc, 
dit Abélard, s’il a quelque chose à dire. » Le 
jeune athlète, libre enfin d’entrer en lice, com­
mença l’attaque. Il posa sa thèse, et ouvrit une 
controverse en règle. Nous ignorons quel en 
était le sujet, quels en furent les détails et les 
incidents, et toute cette histoire ne nous est con­
nue que par un moine du couvent dont Gosvin 
fut un jour abbé. Mais, selon lui, le petit David 
terrassa le géant ; il conquit tout d’abord l’atten­
tion de l’auditoire par la gravité de sa parole ; 
puis, il enlaça si savamment son adversaire par 
des assertions qu’on ne pouvait ni éluder ni com­
battre, qu’il lui ferma peu à peu tout moyen d’é­
vasion et parvint graduellement à le réduire à 
l’absurde. Ayant ainsi garotté ce Protée par les 
indissolubles liens de la vérité, il redescendit 
triomphalement la montagne, et en rentrant dans

—  131 —



— 132 —

les salles où l’attendaient ses condisciples im­
patients, il fut accueilli par des cris de victoire 
et d’allégresse. »

Qui n’entend qu’une cloche n’entend qu’un 
son. Le biographe de Gosvin a bien pu exagérer 
la victoire de son hères. La cloche d’Abélard 
aurait été ici curieuse à entendre ; mais, pour 
une raison ou pour une autre, il a négligé de la 
faire résonner à ce propos, et il ne nous dit rien 
de l’épisode dont il s’agit dans « l’histoire de ses 
malheurs ».

Après la conversion monastique de ses 
parents, il revint en France, mais non d’abord 
à Paris. Ce n’est pas sans surprise que nous 
le retrouvons è Laon, lui, le maître déjà célèbre 
redevenu, pour la seconde fois, un simple étu­
diant, mais, il est vrai, un étudiant en théologie. 
Outre le désir naturel à un philosophe de son 
renom d’aborder maintenant de front les études 
sacrées, peut-être son inexpérience à cet égard 
n’avait-elle pas été sans le gêner quelque peu 
dans sa controverse avec Guillaume de Cham­
peaux. Peut être est-ce sur ce terrain glissant 
pour lui que le jeune Gosvin, choisissant quel­
que pas délicat dont il s’était fait bien informer, 
lui avait naguère livré bataille. Quoi qu’il en soit, 
Abélard résolut de prendre pour son maître en 
théologie un vieillard alors vénéré comme le



plus éminent représentant de cette science di­
vine. On l’appelait Anselme de Laon.

H était né dans cette ville ou dans ses environs 
avant le milieu du onzième siècle, avait été à l’ab­
baye du Bec le disciple de saint Anselme, avait 
ensuite professé à Paris, où il avait compté parmi 
ses élèves Guillaume de Champeaux, puis était 
retourné dans son pays natal, et chargé, de concert 
avec son frère Raoul.de la direction des écoles épis- 
copales dans ce diocèse, il continuait à diriger en 
personneà la cathédrale de Laon un enseignement 
théologique dont la réputation s’était répandue 
dans la chrétienté tout entière. On l’appelait « le 
docteur des docteurs, la lumière de la France et 
môme de toute l’Eglise latine ». Sa vertu n’était 
pas moins admirée que sa science. 11 avait refusé 
plusieurs fois l’épiscopat pour ne pas abandon­
ner sa chaire, qu’il occupa quarante ans. Sa pru­
dente orthodoxie le maintenait dans une voie 
positive et sûre et dans une méthode tradition­
nelle, mais devenue peut-être avec l’ûge un peu 
routinière. « Son principal soin, disent les au­
teurs de l’Histoire littéraire (11,était d’inspirer à 
ses disciples le goût pour le vrai et un profond

(i) ElstoireliUêraire de la France, t. X, p. 173. — Cf. 
S. M. Deutsuh, ouvrage cité, p. 31* - L’abbé P. Féret; 
L aF a-u ltéde IhMooie de Parts et ses docteurs les plus 
célèbres. Paris, Alphonse Picard, 1894, in-8, Tome I, p. 
25 et suiv.

— 133 —

4*



-1 3 4

respect pour les vérités révélées. Sa théologie 
n’était proprement qu’une exposition simple et 
solide de la Sainte Ecriture, appuyée de l’autorité 
des Saints Pères, qu’il étudia toute sa vie. Rem­
pli de leurs principes et instruit à leur école, il 
sentait le danger qu’il y a de vouloir pénétrer 
trop avant, et il n'approfondissait dans les Sain­
tes Ecritures que ce qu’il est permis d’y recher­
cher et d’y découvrir. Anselme fit ainsi, dit Gui- 
bert de Nogent, plus de bons catholiques qu’au­
cun hérétique de son temps n’en avait pervertis. »

La docilité d’Abélard n’était jamais de longue 
durée. Le caractère « conservateur » (1) et 
plus didactique que dialectique d’Anselme et 
de son enseignement l’impatientèrent. Son 
impression à cet égard s’est reflétée dans un 
portrait, qui tourne visiblement à la caricature. 
« C’était, dit-il (2), un vieillard disert, mais 
dont l’esprit manquait de netteté et de décision. 
Qui l’abordait incertain sur un point douteux, 
le quittait plus incertain encore. Admirable pour

(1) Sui le (( parti conservateur » en théologie au dou­
zième siècle, voir le bel ouvrage du P. Th. 3e Régnon, 
Etudes de théologie positive sur la Sainte Trinité. Deu­
xième série, Paris, Victor Retaux, 1892, iu-8, pp. il-14.

(2) Historia calamitatum , cap. III, p. 123. — Nous 
empruntons ici la traduction de M. l'abbé Vacandard : 
Abélard, sa lutte avec saint Bernard, sa doctrine, sa 
méthode. Paris, Roger et Ghernoviz, 1881, in-12, p. 23.



— 135 —

de simples auditeurs, il était nul en présence 
d’un adversaire. Il avait une merveilleuse abon­
dance de langage, mais sous ses belles paroles 
le sens ctait pauvre et vide de raison. De loin, 
c’était un bel arbre chargé de feuilles, de près il 
était sans fruit ou ne portait que la figure aride 
de l’arbre que le Christ a maudit. Quand il allu­
mait son feu, il faisait de la fumée, mais point de 
lumière. »

« On devine, dit M. l’abbé Vacandard (1), 
qu’Abélard ne fut pas longtemps captivé par 
cette éloquence. Il demeura quelques jours 
« oisif à l’ombre de ce nouveau maître », puis, 
cédant au dédain que lui inspirait son enseigne­
ment, il prit le parti d’éludier seul la théologie. 
II se retira dans sa demeure et se contenta de 
conférer quelquefois avec les autres disciples 
d’Anselme, plus disposés que lui à l’admira­
tion.

« Alors se passa une scène qui caractérise 
parfaitement le tour d’esprit d'Abélard et qui, 
selon nous, donne la clef de toute sa vie, de ses 
travaux et de sa méthode théologique. Comme 
lui-même l’a racontée avec détails et avec une 
sorte de complaisance, nous lui laissons la pa­
role :

(i) A béla rd , p. 24 et suiv.



« Un jour, dit-il (1), après une conférence 
d’étudiants, il arriva que nous devisions en 
plaisantant entre nous, et l'un de mes condis­
ciples m'ayant demandé insidieusement ce que 
je pensais de la lecture des Livres saints, moi 
qui n'avais encore étudié que les sciences pro­
fanes, je répondis que c’était la plus salutaire 
des lectures, puisqu’elle nous instruit du salut 
de notre âme, mais que j’étais extrêmement 
étonné de voir que les gens lettrés ne se conten­
tassent point, pour l’intelligence de la Bible, du 
texte même ou des gloses qui en existent, et 
qu’ils eussent encore besoin du secours d'un 
maître. On se moqua de moi et le rire fut presque 
général. On me demanda si je me sentais la 
force et la hardiesse d’entreprendre une pareille 
tâche. Je répondis que j’étais prêt, s’ils vou­
laient, à en faire l’épreuve. S’écriant alors et se 
moquant de plus belle : « Certes, disent-ils, 
nous y consentons de grand cœur. » — Eh bien, 
dis-je à mon tour, qu'on cherche et qu’on me 
donne un passage difficile de l’Ecriture avec un 
seul glossateur, et je soutiendrai le défi. Ils 
s’accordèrent tous à choisir l’obscure prophétie 
d’Ezéchiel. Prenant donc le livre, je les invitai

(I) Historia calamitaiam , cap. III, pp. 124-125. Nous 
avons çà et là légèrement modifié la version adoptée par 
M. l’abbé Vacandard.

—  136 —



aussitôt à venir entendre dès le lendemain mon 
commentaire. Alors, prodiguant les conseils à 
un homme qui n’en voulait point, ils me di­
saient qne l’entreprise était grave et qu’il ne 
fallait pas l’aborder précipitamment, que je de­
vais prendre mon temps et méditer mun inter­
prétation à loisir. Je répondis fièrement que 
mon habitude n’était pas de procéder par une 
étude routinière, mais par la vigueur propre de 
mon esprit ; et j’ajoutai ou que je retirerais ma 
parole ou qu’ils viendraient entendre mon expli­
cation le lendemain même. Il faut avouer que 
ma première leçon réunit peu d'auditeurs ; car 
il paraissait ridicule à tout le monde de voir un 
jeune homme qui, pour ainsi dire, n’avait jamais 
ouvert les Livres saints, se mesurer avec eux 
si témérairement. Cependant, tous ceux qui 
m’entendirent furent si charmés de cette pre­
mière séance, qu’ils la prônèrent dans les termes 
les plus pompeux et me pressèrent de donner 
suite à mon commentaire, en suivant la même 
méthode. L’affaire fit du bruit. Ceux qui n’avaient 
point assisté à la première leçon accoururent en 
foule à la seconde et à la troisième, et tous se 
montrèrent également empressés de transcrire 
mes explications, à commencer par celle de la 
première séance. »

« On voit percer dans ce récit, continue M.

—  137 —



l’abbé Vacandard, le procédé qu’Abélard em­
ploiera plus tard dans l’étude et dans l’ensei­
gnement de la théologie. C’est une science qu'il 
veut prendre d’assaut avec l’arme de la dialec­
tique. Cette tactique le perdra. « La théologie, a 
dit un critique, n'est pas le fait des esprits pri- 
mesautiers. » Elle exige du travail et une mar­
che prudente. Prétendre l’enseigner sans l'avoir 
apprise, c’est témoigner qu’on n’en soupçonne 
pas lés difficultés, ou se prévaloir téméraire­
ment du miracle de la science infuse.

« Par soii imprudent essai, Abélard se pré­
parait pour l’avenir de cruelles déceptions. Son 
triomphe, pour avoir été éclatant, n’en fut pas 
moins fatal à son repos. Le premier fruit qu’il 
en recueillit fut la jalousie de ses condisciples, 
de ceux au moins qui formaient comme la cour 
du vénérable Anselme. A leur instigation, le 
titulaire de l’école lui interdit de continuer son 
commentaire, à cause de son inexpérience dans 
les matières théologiques. Abélard estime que 
cette raison n’était qu’un prétexte inventé pour 
couvrir l’esprit de vengeance et d’envie qui ani­
mait Anselme et ses élèves, particulièrement 
Lotulphe et Albéric de Reims. Cependant il est 
incontestable que le professeur n’agissait ici 
qu’en vertu de son droit de maîtrise, et qu’il 
n'avait que ce moyen de dégager sa responsabi-

— 138 —



lité en présence des témérités inévitables ou 
probables du philosophe improvisé théologien. »

L’extraordinaire facilité d’Ahélard, sa con­
fiance en lui-même et son talent d’exposition et 
de controverse réussirent, en dépit d’Anselme, à 
faire pleinement illusion sur l'insuffisance de 
son instruction théologique, qu’il s’attacha d’ail­
leurs, autant que possible, il fortifier désormais 
par une étude assidue. L’opinion publique, dans 
le monde scolaire, donna tort au vieil écolàtre 
de Laon, et maître Pierre, de retour à Paris, fut 
officiellement investi de la chaire du cloître de 
Notre-Dame, où son double enseignement théo- 
logique et philosophique, accueilli avec une fa­
veur incomparable, porta le jeune docteur aü 
comble de sa gloire et de son influence. Charles 
de Rémusat l’a peint à cet apogée de sa carrière, 
dans son milieu parisien et scolastique, en un 
tableau dont l’archéologie contesterait peut-être 
aujourd’hui quelques détails, mais qui n’en est 
pas moins vivçnt et expressif.

« On aime, dit-il (1), ù se représenter l’exis­
tence d’Abélard, ou, comme on l’appelait, de 
maître Pierre, à cette époque de sa vie, au mi­
lieu de cette ville de Paris qu'il remplissait de 
son nom. Paris, ce n’était guère alors que la

— 139 —

(1) Ouvrage cité, t. I, pp. 40-45.



Cité. Sur cette île fameuse, qui partage la Seine 
au milieu de notre capitale, se concentraient 
toutes les grandes choses, la royauté, l’Eglise, la 
justice, l'enseignement. Là, ces divers pouvoirs 
avaient leur principal siège. Deux ponts unis­
saient l’île aux deux bords du fleuve. Le Grand- 
Pont conduisait sur la rive droite, à ce quartier 
qu’entre les deux antiques églises de Saint- 
Germain-I’Auxerrois et de Saint-Gervais, com­
mençait à former le commerce, et qu’habitaient 
les marchands étrangers, attirés par l’impor­
tance et la renommée déjà considérable de la 
Lutèce gauloise. C’étaient eux qui devaient, con­
fondus sous le nom d’une seule nation, le trans­
mettre à une partie de cette ville nouvelle-qui 
allait s’appeler le quartier des Lombards. Vers 
la rive gauche, le Petit-Pont (1) menait au pied

(Ij II semble d’abord qu’il y ait ici un petit anachro­
nisme. M. Hauréau (ouvrage eité, t. I, p. 421) nous ap­
prend en effet, à propos d’Adam dit du Petit Pont, qui 
professa à Paris seulement vers 1130, que ce Petit-Pont 
avait été construit par ses écoliers, et il appuie ce fait 
curieux sur quelques strophes rythmiques de Godefroy 
de Saint-Victor, empruntées à son poème intitulé : Fons 
philosophiæ, où il est dit : « Plusieurs construisirent 
de leurs mains ce pont, et firent ainsi un passage aisé k 
travers le fleuve ; ils y bâtirent pour eux-mêmes des 
maisons, et de là vint qu’on leur donna le nom d’habi­
tants du pont. — La matière de cet ouvrage est belle et 
la figure élégante. L’appareil en est fait de pierres cubi­
ques. La construction repose solidement sur des co­
lonnes d’airain. Aucune secousse ne pourra jamais l’é-

— 140 —



de cette colline dont l’abbaye de Sainle-Gene- 
viève couronnait le faîte, et sur les flancs de 
laquelle l’enseignement libre avait déjà plus 
d’une fois dressé ses tentes. Les plaines voi­
sines se couvraient peu à peu d’établissements 
pieux ou savants, destinés à une grande renom­
mée; à l’est, la communauté de Saint-Victor 
venait d’être fondée ; à l’ouest, la vieille abbaye 
de Saint-Germain-des-Prés attestait, dans sa 
grandeur, le souvenir de ce saint évêque de 
Paris dont la mémoire le disputait à celle de

branler.—L’ouvrage est recouvert par dessus d’un pave­
ment de pierres polies ; il est décoré de statues d’or et 
d’argent et muni de tous côtés de parapets élevés, afin 
que la foule maladroite n’ait à redouter aucune chute.

Quidam pontem manibus suis extruxeruot 
Et per aquas facilem transitum fecerunt,
In quo sibi singiili domos statuerunt,
Unde pontis incolæ nomen acceperunt.
Decens est materia, decens est figura ;
Cubicorum lapidum subest quadratura :
Stat columnis æneis solida structura,
Nullis motionibus unquam ruitura.
Pavimentis desuper opus est politum,
Aureis, argsnteis signis insignitum,
Editis lateribus undique munitum,
Ne ruinam timeat vulgus imperitum.

Mais avant ce beau pont de pierre, il est plus que 
probable qu’il y en avait au même endroit un de bois, 
qui portait le même nom, et cela suffit pour justifier 
Rémusat.

— 141 —



— 142 —

saint Germain d’Auxerre ; car les deux plus 
anciens. monuments de Paris sont dédiés au 
même nom. Là aussi, la jeunesse de la ville, et 
ces écoliers, ces clercs qui n’étaient pas tous 
jeunes alors, venaient sur des prés, devenus 
des lieux historiques, chercher les exercices et 
les rudes jeux qui convenaient à la robuste 
nature des hommes de ce temps. Leur rési­
dence était surtout dans le voisinage du Petit- 
Pont, et leur foule toujours croissante ne pou­
vant tenir dans l'ile, s’était répandue sur le bord 
de la rivière, au pied de la colline, qui devait par 
eux s’appeler le pays latin, et opposer, d’une 
rive à l’autre, la ville de la science a la ville du 
commerce.

« Dans la Cité, vers la pointe occidentale de 
l’île, s’élevait le palais souvent habité par nos 
rois, théâtre de leur puissance et surtout de ce 
pouvoir judiciaire qui y règne encore en leur 
nom, et:qui alors même, exercé par leurs délé­
gués, paraissait la plus populaire de leurs préro­
gatives et lé signe reconnaissable de leur souve­
raineté. Un jardin royal, comme on pouvait 
l’avoir en ce siècle, un lieu planté d’arbres entre 
le palais et’ le terre-plein où Henri IV a sa sta­
tue, s’ouvrait en certains jours comme prome­
nade publique au peuple, à l’école, au clergé, et 
à ce peu de nobles hommes qui se trouvaient à



143 —

Paris. En face du palais, l’église de Notre-Dame, 
monument assez imposant, quoique bien infé­
rieur à la basilique immense-qui lui a succédé, 
rappelait à tous, dans sa beauté massive, là puis­
sance de la religion qui l’avait élevé, et qui de là 
protégeait en les gouvernant les quinze églises 
dont on ne-voit plus les vestiges, environnant la 
métropole comme des gardes rangés autour de 
leur reine. Là. à l’ombre de ces églises et de la 
cathédrale, dans de sombres cloîtres, en de 
vastes salles, sur le gazon des préaux, circulait 
cette tribu consacrée, qui semblait vivre pour la 
foi et la science, et qui souvent ne s’animait que 
de la double passion du pouvoir ou de la dis­
pute. A côté des prêtres, et sous leur surveil­
lance, parfois inquiète, souvent impuissante, 
s’agitait, dans le monde des études sacrées et 
profanes, cette population de clercs à tous les 
degrés, de toutes les vocations, de toutes les ori­
gines, de toutes les contrées, qu’attirait la célé­
brité européenne de l'école de Paris; et dans 
cette école, au milieu de cette nation attentive et 
obéissante, on voyait souvent passer un homme 
au front large, au regard vif et fier, à la démarche 
noble, dont la beauté conservait encore l’éclat 
de la jeunesse, en prenant les traits plus mar­
qués et les couleurs plus brunes de la pleine vi­
rilité. Son costume grave et pourtant soigné,



le luxe sévère de sa personne, l’élégance simple 
de ses manières, tour à tour affables et hau­
taines, une attitude imposante, gracieuse, et qui 
n’était pas sans cette négligence indolente qui 
suit la confiance dans le succès et l’habitude de 
la puissance, les respects de ceux qui lui ser­
vaient de cortège, orgueilleux pour tous, excepté 
devant lui, l’emoressement curieux de la multi-7 s.

tude qui se rangeait pour lui faire place, tout, 
quand il se rendait à ses leçons ou revenait à 
sa demeure, suivi de ses disciples encore émus 
de sa parole, tout annonçait un maître, le plus 
puissant dans l’école, le plus illustre dans 
le monde, le plus aimé dans la Cité.

« Partout on parlait de lui : des lieux les plus 
éloignés, de la Bretagne, de l’Angleterre, du
pays des Suèves et des Teutons, on accourait  «
pour l’entendre ; Rome même lui envoyait des 
auditeurs. La foule des rues, jalouse de le con­
templer, s’arrêtait sur son passage ; pour le 
voir, les habitants des maisons descendaient sur 
le seuil de leurs portes, et les femmes écartaient 
leur rideau, derrière les petits vitraux de leur 
étroite fenêtre. Paris l’avait adopté comme son 
enfant, comme son ornement et son flambeau...

« Telle était sa situation à ce moment le plus 
calme et le plus brillant de sa vie. Il ne devait 
cette situation qu’à lui-môme, à son travail, à son

— 144 —



145 —

opiniâtreté, 5 sa belliqueuse éloquence... Sa ri­
chesse égalait ?a renommée ; car l’enseignement 
n’était pas gratuitement donné à ces cinq mille 
étudiants qui, dit-on, venaient de tous les pays 
pour l’entendre. Parvenu è ce faite de grandeur 
intellectuelle et de prospérité mondaine, il n’avait 
plus qu’à vivre en repos. »

Il pouvait aspirer et il aspirait en effet à plus 
qu'au repos, c’est-à-dire qu’au labeur paisible, 
glorieux et fructueux d’un enseignement si 
goûté. Déjà chanoine de Paris, quoique il ne 
fût pas encore engagé d’une façon irrévocable 
dans les ordres sacrés, la perspective des plus 
hauts sommets de la carrière ecclésiastique 
lui était ouverte, et l’épiscopat tout au moins 
semblait naturellement devoir lui échoir un 
jour, comme ii était échu naguère à d’autres 
professeurs moins célèbres que Pierre Abélard. 
Mais déjà la téte lui tournait. Il se considérait 
comme le philosophe par excellence ou, pour 
user de ses propres termes, comme le seul 
homme digne de ce nom qui fût au monde (i), et 
il en vint alors, sinon à se croire en théorie, du 
moins à se placer dans la pratique au-dessus 
même de la loi morale. L’orgueil ouvrit en lui la

(1) (( Cura jam me snlum in mundo superesse philoso- 
phum æstimarem... frenalibinini cœpi lâxare ». Historia 
calamttatum, cap. V, p, 126.

&



146 —

voie à des passions moins nobles. Fermant les 
yeux sur les conséquences probables d’une telle 
aventure, surtout dans la situation qu’il occupait, 
il s ’engagea de propos délibéré en des relations 
coupables avec la jeune et docte nièce du cha­
noine Fulbert. L’un des traits singuliers et carac­
téristiques de cette histoire trop connue, c’est 
après la naissance de leur fils Astralabe (1), la 
lutte dialectique vigoureusement engagée contre 
maître Pierre par la savante Héloïse, armée d'un 
plein carquois de citations sacrées et profanes, 
pour le dissuader de l'épouser, en raison du 
tort que cette union, légitime sans doute, mais à 
ses yeux trop vulgaire, ne pourrait manquer de 
faire à l’avenir d’un tel époux. On a rarement 
fait valoir avec plus de force, mais aussi, vu les 
circonstances, avec plus de bizarrerie dans le 
fond et dans la forme, les inconvénients du ma­
riage et du ménage pour une carrière à la fois 
cléricale et scientifique (2).

Abélard ne se laissa point convaincre. Toute­
fois, son intention était de tenir son mariage

.(1) Ce nom asironomique fut de l’invention d’Héloïse.
Il sent d’une lieue le quadrivium,, qu’elle avait, ce 
semble, plus fréquenté qu\Abélard lui-même. Celui-ci, 
du moins, de son propre aveu, n’avait mordu que faible­
ment aux mathématiques. Cf. Rémusat, ouvrage cité, 
T. I, pp. 12, 13.

(2) Cf. Eistoria calamitatum, cap. VIT, p. 130 et suiv.



secret (1). Mais la furieuse vengeance de Fulbert 
fit éclater publiquement le scandale d’une aven­
ture qui, du reste, sauf l’aveuglement de ce 
chanoine farouche et niais, n’était pas restée 
ignorée du monde scolaire, et faisait depuis 
longtemps, le sujet des propos et des chansons 
des étudiants parisiens. Dans la situation qui 
lui était faite Abélard jugea qu’il, ne lui restait 
qu’un parti à prendre, et il le prit sur le champ, 
non seulement pour lui, mais pour Hélolse. Sur 
son ordre, elle fit profession au monastère d’Ar- 
genteuil, où avait été élevée son enfance et où 
elle s’était réfugiée depuis quelque temps. Quant 
à lu i, l’abbaye de Saint-Denis lui ouvrit ses 
portes et il y prononça les vœux monastiques.

Sa conversion déterminée, comme il le re­
connaît, plutôt par la contrainte des circons­
tances que par une vocation intérieure, n’était 
pourtant nullement hypocrite. Il songea sincè­
rement à vivre désormais dans la retraite. Mais, 
tout au contraire, sa profession religieuse lui 
ayant rendu, pour ainsi dire, l'estime et l’auto-

(1) Par lui-même ce mariage lui fermait naturellement 
le sacerdoce et,par conséquent, I’épiscopat, mais non pas 
la cléricature et, surtout tenu secret, le professorat. La 
question des clercs mariés fut l’un des problèmes du 
droit canonique au moyen âge. Mais il ne s’agissait, 
bien entendu, que des simples clercs et non des ordres 
majeurs, voués au célibat.

—  147 —



—  148

rité que lui avait enlevées le scandale de son aven­
ture, il fut assailli par les sollicitations de ses 
disciples, qui le suppliaient de reprendre son 
enseignement et multipliaient leurs instances à 
cet effet auprès de l’abbé de Saint-Denis. Adam, 
qui occupait alors cette haute charge, inclina 
promptement à cet avis ainsi que ses religieux, 
et cela pour deux raisons.

La renommée scientifique d’Abélard était dé­
sormais une de leurs gloires et ils étaient bien 
aises de la voir refleurir par de nouveaux suc­
cès. Ils ne l’étaient pas moins de rendre un ali­
ment extérieur à son activité inquiète. Celle-ci 
commençait à s’exercer avec peu de circonspec­
tion sur les relâchements qui s’étaient introduits 
dans l’abbaye et que maître Pierre, sans se 
demander si ses antécédents le qualifiaient pour 
ce zèle réformateur, s'était mis à stigmatiser 
avec véhémence en particulier et en public, au 
point d’avoir rendu déjà sa présence insuppor­
table à ses confrères. Ils le déterminèrent dçnc 
à rentrer dans la voie où l’appelaient ses anciens 
élèves. Il fut autorisé, invité môme à s’établir 
dans un prieuré dépendant de l’abbaye et à y 
rouvrir son école. Une telle foule d’auditeurs se 
pressa bientôt autour de sa chaire qu’ils avaient 
peine à se loger et à se nourrir dans le voisinage. 
Il lui parut convenable à l’habit qu’il portait main­



— 149

tenant et conforme aux devoirs qui en résul­
taient pour sa conscience, d’accentuer le carac • 
tère théologique de son enseignement, sans 
renoncer pourtant à la philosophie et à la dia­
lectique, dont il avait le génie et la passion, mais 
en les employant avec plus de hardiesse et 
d'ampleur qu’on n’osait le faire dans les écoles 
de son temps, à préparer et à développer l’étude 
de la science sacrée, L’exemple, périlleux pour­
tant, d’Origène se présenta vif et attrayant à 
son esprit et il résolut de le prendre pour 
modèle (1).

« Sans doute, remarque à ce propos, M. l’ab­
bé Vacandard >2), on ne peut méconnaître la 
grandeur d’une entreprise qui avait pour but de 
montrer l’accord de la philosophie et de la théo­
logie, de la science profane des païens et de la 
science sacrée des chrétiens, de relier, dans une 
synthèse capable de satisfaire la raison la plus 
sévére, les théories de Platon et d’Aristote et la 
sublime doctrine des Apôtres et des Pères. 
L’immense succès de l’enseignement d’Abélard 
prouve qu’il correspondait à un besoin de son 
époque, et l'admiration que nombre d'esprit pro-

(1) Htstorta calamilatum, cap. VIII, pp. 130-139. — 
Cf. Rémusat, ouvrage cité, p. 71 et suiv. — S.-M. 
Deutsch, ouvrage cité, pp. 3j, 30.

{ZYiAbélard, pp. 33, 34.



— 150

fessent encore aujoud’hui pour son essai témoi­
gne de la persistance de ce besoin. Mais notre 
théologien improvisé n’était pas à la hauteur 
d’une pareille tâche. La vraie science des prin­
cipes théologiques lui fit toujours défaut. »

Avec sa témérité habituelle, Abélard choisit 
sans hésiter pour l’application de sa méthode le 
dogme et le mystère essentiel du christianisme : 
la Sainte-Trinité, et il en donna dans ses leçons, 
puis dans un ouvrage où il résuma son ensei­
gnement, une explication qu’il estima très satis­
faisante, mais que les juges compétents s’accor­
dent encore aujourd’hui à considérer comme 
insoutenable (1). Une polémique violente s’enga­
gea entre lui et son ancien maître Roscelin, 
dont il n’avait pas ménagé les erreurs, et qui 
saisit cette occasion d’attaquer à son tour les 
thèses d’Abélard. D’autre part, deux de ses 
anciens condisciples de Laon, Albéric et Lo- 
tulphe, devenus chefs des écoles de Reims, où 
ils continuaient la tradition de leur maître An­
selme, maintenant défunt, dénoncèrent avec 
énergie l’enseignement et le livre du novateur, 
qu’ils réussirent à faire citer devant un concile 
tenu à Soissons, en l’année 1121, sous la prési-

(t) CL Vacandard, Abélard, p. 473 et suiv. — Vie de 
saint Bernard , t. II, p. 124 et suiv. — Th. de Régnon, 
ouvrage cité, p. 65 et suiv.



dence de Conon, évêque de Préneste, alors légat 
du Saint-Siège en France, assisté de Raoul, 
archevêque de Reims. Abélard s’y rendit avec 
quelques-uns de ses disciples et même, à son 
arrivée dans la ville, faillit être lapidé par la 
populace, soulevée contre lui par la réputa­
tion d’hérésie dont son nom était chargé. L’ar­
chevêque de Reims et la majorité des évêques 
présents partageaient à son égard les senti­
ments d’Albéric et de Lotulphe.

Toutefois l’accusé avait aussi ses défenseurs, 
en particulier un de ses anciens auditeurs, Geof- 
froi de Lèves, évêque de Chartres, demeuré son 
ami. Celui-ci s’efforçait de combattre auprès du 
légat l’influence des adversaires d’Abélard, et il 
crut un moment avoir réussi du moins à faire 
ajourner l’examen de sa cause. L’accusé, tenant 
d’abord tête à l’orage, avait, de son côté, entre­
pris de retourner en sa faveur l’opinion par des 
leçons publiques faites à Soissons même et qui, si 
du moins on l’en croit, tournèrent en effet à son 
avantage. Mais ce procédé n’était pas, ce sem­
ble, de nature à lui concilier l’esprit de ses 
juges. Le légat qui, avec une longanimité toute 
romaine, aurait personnellement incliné à l’in­
dulgence, finit par se ranger à l’avis de la majo­
rité des évêques. La sentence fut nette et dure. 
Le livre fut condamné au feu, où Abélard dut le

— 151 —



152 —

jeter lui-même en présence du concile, et l’au­
teur à la réclusion dans un monastère. L’abbaye 
de Saint-Médard près de Soissons, dont l’abbé, 
nommé Geoffroi, était présent, fut spécialement 
désignée à cet effet (1).

Geoffroi et ses moines traitèrent le condamné 
avec beaucoup d’égards, il leu r. rend lui-mème 
ce témoignage et ne fait pas d’exception pour le 
prieur claustral, sous l’autorité duquel il se trou­
vait naturellement placé, et qui n’était autre que 
ce même Gosvin qui, étudiant à Paris, était venu, 
comme on l’a vu plus haut, l’interpeller et le 
défier dans son école. A son retour de Paris, 
Gosvin avait été chargé de la direction de l’en­
seignement à Douai, sa ville natale, puis il s’était 
fait moine à l’abbaye d’Anchin, d’où, à cause de 
sa vertu déjà éprouvée, il avait été délégué pour 
procéder à une réforme, devenue nécessaire, 
d'abord à Saint-Crépin de Soissons, puis à Sarnt- 
Médard. Gosvin s’efforça charitablement de 
consoler et d’exhorter Abélard, dont la honte et 
le chagrin faisaient peine à voir, et qui se con­
sumait dans son amère douleur. Mais, un beau 
jour, l’exhortation, trop véhémente et peut-être 
maladroite, impatienta maître Pierre, et l’humeur

(1) Cf. Historiacalum itit im, cap. IX et X. p. 140 et 
suiv. — Réznusat, ouvrage c té, 1.1, p. 75 et suiv. — S. 
M. Deutsch, ouvrage cité, pp. 36, 37.



dialectique se réveillant de part et d’autre, le 
pieux colloque dégénéra en une dispute assez 
vive. Nous en devons la connaissance au bio­
graphe de Gosvin, selon lequel Abélard comprit 
que ce n’était pas le moment de donner carrière 
à son tempérament polémique et baissa le ton 
devant la fermeté quelque peu menaçante du bon 
prieur claustral. Gosvin, élu plus tard abbé 
d’Anchin, devint, sur la recommandation de 
saint Bernard, l’un des conseillers les plus 
aimés du pape Eugène III, qui se plaisait h 
l’appeler « son abbé » et à baiser sa tonsure. Il 
mourut, le 13 septembre 1166, en odeur de 
sainteté (1).

Cependant la sévérité de la sentence prononcée 
contre Abélard personnellement fut bientôt jugée 
excessive, non-seulement par ses amis, mais 
par l’opinion générale qu’ils émurenten sa faveur. 
Le légat n’eut pas de peine à suivre ce cou­
rant, conforme à ses dispositions propres ; il 
donna l’ordre d’ouvrir à maître Pierre les portes 
de Saint-Médard et lui enjoignit d’aller repren­
dre tout bonnement sa place par-mises confrères, 
les religieux de Saint-Denis. Mais notre incor­
rigible disputeur ne demeura pas longtemps

(1) Gt. Historia calamitatum, cap. X, pp. 151-153. — 
Historiens de France, t. XIV, pp. 443-445.

—  153 —



dans cette abbaye, où les excès de zèle de son 
premier séjour n’étaient pas encore oubliés, sans 
s’y créer de nouveaux ennuis.

Voici quelle en fut l’occasion. « Un jour, dit-il, 
(1), pendant ma lecture, le hasard me fit tomber 
sur un passage de Bède dans son exposition 
des Actes des Apôtres, où il est dit que Denis 
l’Aréopagitefut évêque, non des Athéniens, mais 
des Corinthiens. Cette opinion allait contre les 
nôtres qui se vantent que leur saint Denis est 
l’Aréopagile, évêque d’Athènes, comme ils le 
prouvent par ses histoires. Ayant donc trouvé ce 
passage de Bède contraire à notre opinion, je le 
montrai comme en plaisantant à quelques frères 
qui se trouvaient là. Ils furent saisis d’indigna­
tion, et répondirent que Bède était le plus men­
teur des écrivains. Ils ajoutèrent qu’on possédait 
un témoignage bien autrement véridique : celui 

. de leur abbé Hilduin, qui s’était transporté lui- 
même en Grèce pour élucider la question, et- 
avait consigné dans ses Mémoires le résultat 
d’une enquête décisive. Alors l’un d’eux me de­
manda indiscrètement quel était mon avis sur 
Hilduin et Bède. Je répondis que j’inclinais pour 
l’autorité de Bède, dont les écrits sont étudiés

(1) Htstoria calamitatum, cap. X, pp. 154, 155. Nous 
empruntons ici la traduction du P. de Régnon, ouvrage 
cité, pp. 10, 11,

— 154 —



avec estime dans toute l'Eglise latine. Aussitôt 
leur colère s'allume. On crie que je me démas­
que enfin, que j'ai toujours cherché à nuire à 
notre monastère, et que maintenant j’attente à 
l’honneur de tout le royaume, dans une de ses 
gloires les plus chères, puisque je nie que leur 
patron soit l'Aréopagite. Je réponds que je n'ai 
point nie cela, et que d'ailleurs peu importe à 
saint Dénis de venir de l'Aréopage ou d'ailleurs 
pourvu qu'il jouisse près de Dieu de son im­
mense gloire (1). »

(Il Un peu plus lard Abélard dans une petite disserta­
tion, en forme de lettre, adressée à l’abbé Adam et à ses 
religieux, et qui a tout l’air d’une rétractation, déclara 
que le témoignage de Bède était infirmé par l'autorité 
supérieure d'Eusèbe qui, dans son Histoire eeclésiitique, 
indique formellement que saint Denis l’Aréopagite a bien 
été évêque d’Athènes. Cf. Pétri Abrlnrdi éfûstoîa X I  
dans Migne, volume cité, p. 34i et suiv. — S. M. 
Deutsch, ouvrage cité, pp. 38. 39. — t( Après Abélard, 
remarque le P. de Régnon (ouvrage cité, p 11, note 1}, 
on continua h débattre la question de savoir si l’Aréo* 
pagite était mort en Grèce ou s’il avait été martyrisé à 
Paris. En 1215, Innocent III calma les disputes de la fa­
çon suivante. Il écrivit aux moines de Saint-Denis, que 
ne voulant pas trancher le débat, et cependant désirant 
leur être agréable, il leur envoyait le corps du saint 
Denis mort en Grèce, qu’un légat avait apporté à Rome: 
(( Ainsi, dit il, lorsque vous aurez les deux reliques, il 
ne pourra plus rester de doute que vous ne possédiez 
dans votre monastère les reliques de saint Denis l’Aréo­
pagite. » — On ne saurait trop admirer ici la vigoureuse 
et fine d’esprit largeur du Souverain Pontife dans une 
question qui ne touchenullement à la foi.Maisil faut aussi 
avouer qu’Abélard, surtout dans sa situation, s’y était 
jeté bien mal à propos.

«—155 —



De plus en plus irrités par le ton narquois du 
pétulant dialecticien, ses interlocuteurs couru­
rent le dénoncer à l’abbé Adam. Celui-ci était déjà 
mal disposé pour Abélard, qui se croyait bien 
fondé à ne pas l’excepter de son amer dédain, 
peut-être môme de ses aigres censures, relatives 
ou relâchement des moines de Saint-Denis (1). 
Aussi accueillit-il la plainte avec empressement. 
Maître Pierre eut à subir en plein chapitre une 
violente réprimande. Il fut, de plus, averti par 
l’abbé en courroux que le roi lui-même allait 
être informé de la criminelle attaque dirigée par 
l’insolence d’un moine rebelle contre l’honneur 
du royaume dans la personne de son saint 
patron .dénonciation qui pourrait bien avoir pour 
conséquence un châtiment exemplaire. En at­
tendant, on l’invitait à mieux veiller sur sa 
langue. Notre imprudent critique, qui avait 
d’abord piis la chose d’assez haut et demandé 
à son abbé en quoi il avait enfreint la discipline 
monastique par son opinion sur une question 
d’histoire, commença de craindre que l’afifaire 
ne prît pour lui une mauvaise tournure. 11 avait 
plus de hardiesse dons l’esprit que de fermeté 
dans le caractère. Son imagination aidant, il se

(i) Ce relâchement est d’ailleurs pleinement attesté 
par les plaintes apostoliques de saint Bernard. Cf. Ya- 
candard, Vie de saint Bernard , t. I, p. 175.

— 156 —



—  457

jugea en butte à une persécution systématique, 
et retomba dans le désespoir. Il ne laissait pas 
d’avoir quelques amis dans l’abbaye même; 
ceux-ci, d’accord avec quelques-uns de ses 
disciples affectionnés à son sort, lui conseillè­
rent de prendre la fuite et la lui facilitèrent. 11 
s’échappa, une belle nuit, du monastère et se 
réfugia dans un prieuré de Champagne, à Pro­
vins, où il avait demeuré déjà et dont le prieur, 
qui lui t tait tout dévoué, l’accueillit à bras ou­
verts. 11 comptait, en outre, sur la protection du 
comte Thibaut IV, prince fort religieux et fort 
éclairé, grand admirateur et grand ami de saint 
Bernard, mais auquel le nom et le talent d'Abé­
lard n'étaient pas néanmoins inconnus ni indiffé­
rents, et qui avait même témoigné de la compas­
sion pour ses malheurs. Aussi, à quelque temps 
de là, ayant appris que l’abbé Adam était venu à 
là cour du comte pour certaines affaires, maître 
Tierre jugea à propos de s’y rendre de son côté. 
Il venait supplier Thibaut d’obtenir pour lui de 
l’abbé de Saint-Denis l’autorisation de vivre 
désormais selon sa profession religieuse, mais 
dans n’importe quel monastère à sa convenance. 
Après réflexion, Adam répondit par un refus 
catégorique. Il n’aimait pas Abélard, mais après 
tout, il était fier (c’est Abélard lui-même qui 
nous en informe) de l’avoir dans sa congréga­



—  158

tion et n'entendait pas le céder à aucune autre. 
Maître Pierre reçut injonction de retourner à 
Saint- Denis dans un bref délai, sous peina d'ex­
communication formelle. 11 était fort perplexe 
quand il apprit la mort de l’abbé Adam, surve­
nue sur ces entrefaites (19 février 1122). Suger, 
successeur d’Adam, ne se montra pas d’abord 
mieux disposé pour la requête du fugitif, quoi­
qu’elle fût appuyée par l'évêque de Meaux. Mais 
Abélard, qui ne manquait pas à l’occasion d’ha­
bileté ni d’entregent, réussit peu à peu, par 
d’habiles démarches, à se concilier la faveur 
d’un personnage alors tout puissant à la cour 
du roi Louis-le-Gros, Etienne de Garlande, qui 
cumulait, ou allait bientôt cumuler, au grand 
scandale de saint Bernard, la double qualité, 
contradictoire aux yeux du pieux abbé de Clair- 
vaux, d’archidiacre de Notre-Dame et de séné­
chal, c’est-à-dire de chef du palais et de l’armée 
royale (1).

(I) « Est-il quelqu'un, s'écrie à ce propos saint Ber­
nard dans une lettre a l'abbé Suger, dont le cœur ne 
s'indigne, dont la langue ne murmure, au moins en 
secret, contre un diacre qui, au mépris de l'Evangile, 
sert pareillement Dieu et Maramon, occupe dans l’Eglise 
une place, une dignité, qui n’est pas inférieure à celle 
des évêques, et en même temps remplit dans l’armée 
des fonctions supérieures à celles des premiers officiers? 
Qu’est-ce, je vous prie, que cette monstruosité de vou­
loir paraître à la fois clerc et soldat, pour n'être, en



159

Le roi et son conseil se souciaient, paraît-il, 
beaucoup moins qu’on ne l’avoit pensé, de l’iden­
tité de saint Denis l’Aréopagite avec le céleste 
patron de Saint-Denis-en-Franee. Leur préoc­
cupation était d’un autre ordre. Ils voulaient 
avant tout maintenir dans la grande abbaye 
l’influence du pouvoir royal. Or, selon maître 
Pierre, qui ne perd pas cette occasion d’un bon 
petit coup de langue dans le récit de ses mal­
heurs,cette influence s’accommodait parfaitement 
du relâchement des moines, qui lui donnait pleine 
occasion de s’exercer, et les conseillers de Louis- 
le-Gros ne tenaient nullement à la réintégration 
dons le monastère d’un personnage qui s’y était

somme, ni l’un ni l’autre ? N’est-ce pas un égal abus 
qu’un diacre préside au service de la table royale, ou 
que l’intendant de la bouche du roi serve aux mystères 
de l’autel? Qui pourrait voir sans étonnement, que dis-je, 
sans horreur, un même homme, tantôt, couvert d’une 
armure, conduire les troupes en armes, tantôt, revêtu 
d’une aube et d’une étola, chanter l’évangile au milieu 
de l’église ? A moins toutefois — ce qui serait plus 
odieux — qu’il ne rougisse de l’Evangile, qu’ayant 
honte d’être clerc, il ne trouve beaucoup plus honorable 
d’être soldat, et qu’il ne préfère la cour à l’église, la 
table du roi à l’autel du Christ... Est ce donc une plus 
haute dignité d’être officier d’un roi de la terre que 
d’être ministre du Roi du ciel?.,. Est il donc plus beau 
d’être appelé sénéchal que d’être appelé doyen et archi­
diacre ? Oui, je l’accorde, cela est plus beau, mais pour 
un laïque et non pour un clerc, pour un soldat et non 
pour un diacre. » Vacandard, ouvrage cité, t. I, pp. 259, 
260.



affiché comme un zélateur de la réforme. Telle 
est, selon lui, la raison pour laquelle Etienne de 
Garlande se chargea de faire entendre raison à 
l’abbé Suger. Un compromis intervint, solennel­
lement ratifié de part et d’autre en présence du 
roi et de son conseil. Abélard reçut la permission 
d’aller vivre dans tel endroit qu’il aurait choisi, 
mais il prit l’engagement de demeurer, au moins 
nominalement, sujet de Saint-Dénis, et de ne 
s'affilier à aucune autre abbaye ou congrégation 
monastique (1).

Pour le moment il était affamé de solitude et 
se crut de taille à mener la vie non plus seule­
ment cénobitique, mais ércmitique. Il se retira 
donc, avec un seul clerc pour compagnon, dons 
un lieu désert, dont le site lui avait plu. C’était 
dans le pays de Troyes, tout près de Nogent- 
sur~Seine.au bord de l’Ardusson,sur la paroisse 
de Quincey. Les propriétaires du sol lui en firent 
don et Hatton, évêque de Troyes, lui permit d’y 
construire un oratoire, qu’il fit de chaume et de 
roseaux et plaça sous l’invocation de la Sainte- 
Trinité. Mais donner pour unique aliment à son 
esprit la prière et la contemplation et suffire aux 
besoins de son corps par le travail de ses mains 
n’était point le fait d’Abélard. Sa solitude ne fut

— 160 —

(1) Cf. Eistoria calamitatum, cap. XT, pp. 155-159.



-  1-61 —

pas d’ailleurs longtemps respectée. Avides de 
son enseignement, ses anciens écoliers accou­
rurent de toutes parts, frayant le chemin à de 
nouveaux disciples, et il se laissa sans trop de 
peine persuader par la douce violence de leurs 
prières de reprendre ses leçons dans son désert 
même. Là son imagination put se charmer du 
beau rêve de faire de sa chaire, redressée près de 
son humble oratoire, le centre d'une communauté 
tout-à-fait nouvelle, qui lui rappelait à la fois les 
moines du temps de saint Jérôme, les écoles 
des prophètes d’Israël et les disciples philoso­
phiques de Pythagore. Les intrépides auditeurs 
de sa dialectique renouvelèrent, en effet, quelque 
temps sur les bords de l’Ardusson la vie des 
anciens moines d Orient et d’Occident, ou des 
fondateurs tout récents de la réforme bénédictine 
de Citeaux (1). « Abandonnant cités et bourgs, 
nous dit-il avec complaisance (2), ils vinrent 
habiter ma solitude. Au lieu d’amples demeures 
ils se contentèrent de petites cabanes construites 
par eux-mêmes ; au lieu de mets délicats, ils 
vécurent d’herbes agrestes et de pain grossier ; 
au lieu de molles couches, ils reposèrent sur le 
chaume et la paille amoncelés ; en guise de tables 
ils se servirent de tertres de gazon. »

(1) Of. Vacandard, Vie de saint B ern in l, t. 1, p. 35,36.
[2) Historiacalamitatum, cap. XI. pp. 159,16U,



Mais, de part et d’autre, ces débuts ascétiques 
ne devaient pas se soutenir parce qu'ils ne cor­
respondaient nullement à une vocation véritable. 
L’explication donnée par Abélard lui-même du 
motif qui l’avait fait renoncer si promptement à 
la vie d’ermite n’est pas d’un Père du désert : 
« Ce fut, dit il (1), l’insupportable pauvreté qui 
me contraignit surtout alors à reprendre la di­
rection d’une école. Je n’avais pas la force de 
labourer et j’aurais rougi demendiçr. J ’eus donc 
recours à l’art qui m’était familier, et, au lieu du 
travail des mains, je fus forcé de mettre en œuvre 
l’habileté de la langue. Mes écoliers se char­
gèrent de pourvoir à tous mes besoins, soit pour 
la nourriture, soit pour le vêlement; ils vaquè­
rent à la culture du sol et prirent sur eux les 
frais de constructions utiles, afin qu’aucun souci 
matériel ne me détournât de l’étude. » L’oratoire 
de chaume était beaucoup trop petit pour une 
telle communauté. Les disciples de maître Pierre 
le reconstruisirent en pierre et en bois dans les 
proportions voulues. Le vocable de la Sainte- 
Trinité lui fut conservé d’abord et Abélard v 
plaça, dit-on, une statue ou plutôt un groupe 
symbolique, que décrit ainsi Rémusat (2; :

(1) HUtoria calamitatum , cap. XI, pp. 161, 162.
(2) Ouvrage cité, t. I, pp. 109, 110,

— 162 —



« Les trois personnes divines étaient sculptées 
dans une seule pierre, avec la figure humaine. 
Le Père était placé au milieu, vêtu d’une robe 
longue ; une étole suspendue à son cou et 
croisée sur sa poitrine était attachée à la ceinture. 
Un manteau couvrait ses épaules et s’étendait 
de chaque côté aux deux autres personnes. A 
l’agrafe du manteau pendait une bande dorée 
portant ces mots écrits: Filius n:eus est tu. A 
la droite du Père, le Fils, avec une robe sem­
blable, mais sans la ceinture, avoit dans ses 
mains la croix posée sur sa poitrine, et à gauche 
une bande avec ces paroles : Pater meus es lu. 
Du môme côté, le Saint-Esprit, vêtu encore d'une 
robe pareille, tenait les mains croisées sur son 
sein. Sa légende était Ego utriusque spiracu- 
lum. Le Fils portait la couronne d’épines, le 
Saint-Esprit une couronne d'olivier, le Père la 
couronne fermée, et sa main gauche tenait un 
globe : c’étaient les attributs de l’empire. Le Fils 
et le Saint-Esprit regardaient le Père qui seul 
était chaussé. Cette image singulière de la Tri­
nité, cet emblème, unique, je crois, dans sa 
forme, attestait assez combien l’esprit d’Abélard 
était profondément occupé de ce dogme fonda­
mental. »

Néanmoins il changea ensuite le vocable de 
son église, qu’il dédia au Paraclet, c'est-à-dire à

— 163 —



l’Esprit consolateur, par allusion à la consola­
tion qu’il avait ou croyait avoir trouvée dans 
cette solitude, si vite peuplée d’étudiants. Cette 
appellation, où d’ailleurs sa préoccupation théo­
logique se retrouve, n’était pas en soi hétéro­
doxe ; elle a été jugée licite par l’Eglise, puis­
qu’elle figure dans des documents pontificaux et 
qu’elle est demeurée dans le cours des siècles 
au monastère dérivé de la fondation primitive ; 
mais elle était alors étrange, inusitée, et, vu les 
théories auxquelles probablement elle se ratta­
chait dans la pensée de maître Pierre, elle pou­
vait être et fut en effet considérée d’abord comme 
suspecte.

Le bruit que la singulière communauté philo­
sophique des environs de Nogent-sur-Seine 
excitait de nouveau partout sur le nom de son 
chef, répandit au loin cette suspicion. Elle s’ac­
crut sans doute des inexactitudes, des témérités 
renouvelées 'dans son enseignement par Abé­
lard. De plus, la communauté ne conserva pas 
indéfiniment l’aspect austère, édifiant des pre­
miers jours. Les écoliers du Paraclet tendirent 
peu à peu à substituer aux habitudes cénobiti- 
ques les mœurs scolaires, alors comme en tout 
temps fort éloignées de la perfection. Cette 
déchéance ne nous a pas été confessée par Abé­
lard, mais nous pouvons la constater ou, tout

— 164 —



— 105 —
au moins, l’entrevoir dans ce qui nous est par­
venu des compositions poétiques d’un de ses 
disciples, l’un de ceux précisément qui étaient 
venus avec tant d’ardeur se grouper en foule 
autour de lui sur les bords de l’Ardusson.

Hilarius ou Hilaire, qu’on croit Anglais d’ori­
gine, joignait dans sa jeunesse à la louable pas­
sion de l’étude des penchants moins nobles et 
même, si on en prenait l’expression au pied de la 
lettre, absolument criminels. Il pourrait bien 
avoir été l’élève d’Abélard non seulement pour 
la philosophie, mais aussi, quoique d’une façon 
moins directe, pour la poésie latine rythmique, 
alors fort en vogue dans le monde clérical et 
scolaire, et dont maitre Pierre, qui s’y était 
rendu très habile, avait autrefois, en y joignant 
les douceurs de la musique et du chant, employé 
les charmes pour la séduction d'Héloïse. Dans 
le recueil des poésies d’Hilaire, qui nous a été 
conservé (1), la licence de certaines pièces ap­
paraît encore plus coupable. Ce recueil se com­
pose de trois sortes de morceaux : lyriques, sati­
riques et dramatiques. C’est au second genre 
qu’appartient un chant qui se rapporte, croyons-

(1) Manuscrit du fonds latin 11331 à la Bibliothèque 
nationale. — H ila fü  versus et ludi, édition Champol- 
lion-Figeac. Paris, Techener, 1838, in-8°. — Cf. sur 
Hilaire VHistoire littéraire de la France, t. XH, p. 251 
et suiv., t. XX, p. 627 et suiv.



— 166
nous, à quelqu’une de ces fêtes joyeuses où la 
pétulance exubérante et la verve railleuse des 
jeunes clercs se donnaient librement carrière à 
certaines époques de l’année. Entre autres folies, 
on y procédait à l’élection d’un évêque ou même 
d’un pape éphémère, qui devenait le chef des 
réjouissances de la fête, mais auquel naturelle­
ment ses sujets d’un jour ou d’une semaine 
n’épargnaient pas les brocards. Le chant d’Hi- 
laire est intitulé : Sur le pape scolaire, De papa 
scolastico. Il comprend six couplets de quatre 
vers latins rythmiques, avec un même refrain 
après chaque quatrain, et ce refrain est en langue 
française. Voici les deux premiers couplets qui 
suffiront à donner une idée du reste :

Papa summus, paparum gloria,
Papa jugi dignus memoria ;
Papæ plaudit scolaris curia,
Papæ dari non est injuria.

Tort a qui ne li dune.

Papam omnis cognoscit regio,
Papæ servit scolaris legio,
Papam amat afiectu nimio,
Papa quovis est dignus præmio,

Tort a qui ne li dune (1).

(ij* Voici le pape suprême, l'honneur des papes, un 
pape digne d’éternelle mémoire ; l’assemblée des étu-



Les compositions dramatiques sont très cu­
rieuses. Elles ont pour sujets la résurrection de 
Lazare (Suscilatio Làzari), un miracle de saint 
Nicolas (Ludus super iconia sancti Nicolaï) ; 
enfin l'histoire de Daniel {Historia de Daniel 
repræsentanda). Elles ont été représentées à 
l'issue des offices aux fêtes de Noël (Daniel) et 
de Pâques (Lazare) et la veille de la fête du pa­
tron des écoliers (Saint Nicolas) (2). Leur ana­
logie est manifeste avec les pièces par nous si­
gnalées plus haut comme représentées à l'ab­
baye de Fleury-sur-Loire.

On ne peut affirmer avec certitude que les 
jeux dramatiques d’Hilaire aient été composés et 
représentés au Paraclet,maisil n'y aurait rien de 
surprenant qu'il en ait été ainsi. Nous trouvons,

diants applaudit au pape ; donner au pape, ce n’est pas 
lui faire injure. Tort a qui ne lui donne.

« Toute la terre connaît le pape, la multitude scolaire 
obéit au pape, elle aime le pape du plus vif amour ; le 
pape est digne de tous les présents. Tort a qui né lui 
donne. »

(2) Sur le théâtre d’Hilaire cf. Marius Sepet, Les Pro­
phètes du Christ. Paris, Didier, 1878, in-8, p. 50 et suiv. 
et dans la Bibliothèque de VEcole des Chartes, 28e année 
(1867), p. 234 et suiv. — Le Brame chrétien au moyen 
dge  ̂ pp 33 et suiv., 203 et suiv. — Le Jeu de saint 
Nicolas dans la Rerue du monde catholiqueJLIXe année 
(1879, t. II, p. 175 et suiv — Petit de Julleville, 
Les Mystères, 1.1, pp. 38 et suiv.55 et suiv., 72 et suiv.— 
Wilhelrn Creizenach, Geschichte des neueren Bramas, 
t. I, (Halle, Max Niemeyer, 1893, in-8), pp. 72, 73, 105.

—  167 -



— 168 —

en tout cas, dans le môme recueil une sorte d’élé­
gie formellement «dressée par Hilaire à Pierre 
Abélard « Ad l'elrmn Abækivdum », et d’où il 
ressort qu’à la suite de désordres surveûus 
dans la communauté des bords de l’Ardusson, et 
qui lui avaient été dénoncés par l’un des servi­
teurs employés aux champs, le maître courroucé 
avait interrompu ses leçons et déclaré qu’il ne 
consentirait à les reprendre que si la commu­
nauté, — ce couvent philosophique dont naguère 
encore il était si fier 1 — était dissoute, et si les 
étudiants, le déchargeant de la responsabilité de 
leur conduite, allaient désormais habiter Quin- 
cey. Voici cette pièce dont le rythme est sem­
blable à celui des couplets d e  papci  scolastico, et 
qui peut-être se chantait sur le même air :

Lingua servi, lingua perfidiæ 
Rixæ motus, semen discordiæ,
Quam sit prava sentimus hodie,
Subjacendo gravi sententiæ.

Tort a vers nos li mestre.

Lingua servi, nostrum discidium,
In nos Pétri commovit odium.
Quam meretur ultorem gladium,
Quia nostrum exstinxit studium !

Tort a vers nos li mestre.

Detestandus estille rusticus,
Per quem cessai a scola clericus :



Gravis dolor quod quidam publicus 
Id effecitut cessât logicus 1 

Tort a vers nos li mestre.

Est dolendum quod lingua servuli,
Magni nobis causa periculi,
Susurravit inaurem creduli,
Per quod ejus cessant discipuli.

Tort a vers nos li mestre.

O ! quam durum magistrum sentio,
Si pro sui bubuici nuntio,
Qui vilis est et sine pretio,
Sua nobis negetur lectio,

Tort a vers nos li mestre.

Quam crudelis est iste nuncius 
Dicens : « Fratres, exite citius ;
Habitetur vobis Quinciacus :
Alioquin, non leget monachus ! »

Tort a vers nosli mestre.

Quid, Hilari, quid ergo dubitas ?
Gur non abis et villam habitas ?
Sed te tenet diei brevitas,
Iter longum et tua gravitas.

Tort a vers nos li mestre.

Ex diverso multiconvenimus 
Quo logices Ions erat plurimus ;
Sed discedat summus et minimus,
Nam negatur quod hic quæsivimus.

Tort a vers nos li mestre,

—  109 —

5*



Nos in unum passim et publiée 
Traxit aura torrentis legîcæ,
Desolatos, magister, rcspice 
Spemque nostram, quæ languet, reîice,

Tort a vers nos li mestre.

Per impostum, per deceptorium.
Si negare vis adjutorium,
Hujus loei non oratoriu m 
Nomen erit, sed ploratorium.

Tort a vers nos li mestro (li.

(1) « Une langue de serf, langue de perfidie, prin­
cipe de querelle, semence de discorde, quelle chose 
détestable c ’est, nous le sentons aujourd’hui, soumis 
que nous sommes à un grave châtiment. Le maître a 
tort envers nous.

« Une langue de serf, cause de tout ce trouble, a 
excité Contre nous la colère de maître Pierre. Elle méri­
terait d’ètre châtiée par le glaive, puisqu’elle a produit 
la ruine de nos études. Le maître a tort envers nous.

« Maudit soit ce rustre par la faute de qui voici l’école 
fermée aux clercs ! Cruelle douleur qu’un pareil vilain 
ait pu ainsi interrompre le labeur des dialecticiens. Le 
maître a tort envers nous.

« C’est une chose lamentable de penser que la langue 
d’un serf de malheur, cause pour nous de grande an­
goisse, a été glisser dans l’oreille trop crédule du maître 
une calomnie qui lui fait abandonner ses élèves. Le 
maître a tort envers nous.

« O combien, à mon sens, le maître est dur, si, A cause 
de la dénonciation de son bouvier, homme vil, dont on 
ne doit faire aucun cas, il continue à nous refuser ses 
leçons f Le maître a tort envers nous.

(( Combien cruel nous a paru ce messager, qui est venu 
nous dire : « Frères, allez-vous en au plus vite, désor­
mais vous habiterez Quincoy, ou, sinon, le moine n’en­
seignera plus ! » Le maître a tort envers nous.

« Voyons, Hilaire, pourquoi hésites-tu ? Pourquoi ne

— 170 —



—  171 —

Les désordres survenus au Paraclet et les 
témérités de l’enseignement d’Abélard fournirent 
contre lui de nouvelles armes à ses adversaires. 
Chose plus grave ! Le zèle apostolique de saint 
Norbert, qui jetait en ce moment même, dans 
une sol tude de Champagne, au diocèse de Laon, 
les fondements de l’ordre de Prémontré, se se­
rait alarmé des tendances qui se manifestaient 
sur les bords de l’Ardusson, et il n’aurait pas 
hésité à se faire çà et là, auprès des autorités 
ecclésiastiques, l’écho des plus vives incrimina­
tions contre la doctrine et la conduite de maître 
Pierre. Telle est du moins l'affirmation de

pars-tu pas, ne vas-tu pas habiter la ville ? Mais voici ce 
qui te letient: la brièveté du jour, la longueur du che­
min et le souci de ta dignité. Le maître a tort envers 
nous.

« Ile divers endroits nous sommes venus ici en foule 
parce que la source de la logique y coulaiten flots abon­
dants, mais le plus grand comme le plus petit d’entre 
nous n’a plus qu’a s’en aller, puisque maintenant on 
nous refuse ce que nous étions venus chercher Le maître 
a tort envers nous.

« Ce qui nous a fait accourir de tant de lieux et réunis 
en un seul peuple, c’est l’attrait, c’est le bruit de cette 
logique torrentielle. Maître, contemple la désolation de 
les disciples, ranime, de grâce, notre espérance languis­
sante. Le maître a tort envers nous.

« Si trop crédule à l’imposture, à la fraude, tu per­
sistes à nous refuser toute consolation, cet endroit ne 
méritera plus le nom d’oratoire, mais, à cause de nos 
larmes, on l’appellera désormais ploratoirc. Le maître a 
tort envers nous. »



— 172 —

celui-ci, qui prétend, mais, à ce qu'il semble, 
sur la foi de rapports et de rumeurs, sinon men­
songers, du moins très exagérés, que le fonda­
teur déjà célèbre de Clairvaux, cette autre soli­
tude monastique de Champagne, que saint Ber­
nard, en un mot, se joignit à saint Norbert dans 
cette campagne contre l’infortuné dialecticien 
et se plaça dès cette époque au premier rang de 
ses ennemis (l). Ressaisi par les transes, par 
les angoisses qui l'avaient tourmenté naguère, 
il tomba en de profonds accès d'humeur noire, 
qui lui firent concevoir un dessein assez peu 
digne d’un religieux, et qui nous le montre bien 
éloigné de la vocation de l'apôtre et du mission­
naire :

(1) Cf. Hirtoria calamitatum , cap. XII, pp. 163*164. 
Rémusat, ouvrage cité, t. I, p. f 14 et suiv. — « Abélard, 
dit à ce propos AI. l’abbé Vancadard, accuse formelle­
ment saint Bernard d ’avoir été, au temps de sa retraite 
au Paradet (Ll/2 à 1125), l’un des principaux artisans 
de ses malheurs. Il le signale comme un de ces apôtres 
en qui le monde croyait beaucoup et qui allaient prê­
chant contre lui, répandant tantôt des doutes sur sa foi, 
tantôt des soupçons sur sa vie. et le minant dans l’es­
prit des fidèles et des évêques. Ce tableau est évidem­
ment une œuvre d’imagination malade. Nous avons vu 
que jusqu’en Tannée 1125, saint Bernard ne sortit guère 
de son monastère, et quelques mots de Tune de ses 
lettres semblent prouver que jusqu'en Tannée 1141, il 
avait fait peu d’attention aux opinions du moine philo­
sophe. » Abélard, pp. 71, 72. Cf. Vie de saint Bernard, 
t. II, p. 121.



« Dieu lui-même m’en est témoin, dit-il (i), 
chaque fois que j’entendais parler de la convo­
cation d’une assemblée ecclésiastique, je croyais 
qu’elle avait pour objet ma condamnation. Pris 
d’un soudain effroi, comme si j’eusse vu venir 
sur moi la foudre, je m’attendais à être traîné 
comme un hérétique ou un sacrilège dans les 
conciles et les synagogues... Alors souvent 
(Dieu le sait) je tombai dans ùn tel désespoir, 
que je me préparais à franchir les limites des 
pays chrétiens et à me réfugier chez les infidèles, 
où mon intention était, moyennant le paiement 
de.quelque tribut, de vivre chrétiennement par­
mi les ennemis du Christ. Je pensais les trouver 
d’autant mieux disposés à mon égard, que les 
accusations dont j’étais l’objet devaient me faire 
paraître à leurs yeux moins attaché à la foi chré­
tienne, et qu’ils devaient d’autant plus aisément 
s’imaginer que j’inclinerais à embrasser leur 
erreur. » Cette s urpposition, vraiment extraordi­
naire chez un théologien et chez un moine, ne 
l’empêche pas de se comparer à saint Athanase, 
persécuté par les hérétiques, a autant qu’une 
puce, ajoute-t-il avec une modestie un peu affec­
tée, peut être comparée à un lion et une fourmi 
à un éléphant. » Il parait bien qu’avec toute sa

(i) Historia calamitatum, cap. XII, p. 164.

— 173 —



sience et tout son esprit, maître Pierre n’était 
pas toujours pleinement maître de ses pensées, 
de ses paroles et*de ses actions.

Le choix fait de lui pour leuF abbé par les 
moines de Saint-Gildas de Ruis vint fort oppor­
tunément, du moins on le croirait, le tirer de 
cette situation pénible. Les démarches de sa fa­
mille, naturellement instruite et affligée de ses 
peines, et qui, selon de bons indices, était fort 
influente ô la cour de Bretagne, ne furent peut- 
être pas étrangères à cette élection. En tout cas 
le comte ou duc Conan IV s’empressa de la i ali- 
fier. L’abbé Suger ne fit aucune difficulté de 
délier Abélard de son engagement envers 
l’abbaye de Saint-Denis, et consentit de bon 
cœur à le voir sortir de son obédience pour 
devenir à son tour le chef d’un antique et illustre 
monastère. En prenant place parmi les hauts 
dignitaires de l’Eglise gallicane, on pourrait 
penser que maître Pierre considéra d’abord avec 
quelque joie le nouvel horizon qui semblait s’ou- 
vrir devant lui. Il nous assure pourtant qu’il 
était plein de noirs pressentiments.et qu’il n’ac­
cepta cette sitnotion que comme le seul moyen 
qui s’offrait à lui d’échapper aux persécutions 
auxquelles il était en butte. 11 nous peint son 
nouveau séjour comme s’étant présenté à ses 
yeux, dès le début, sous les plus sombres cou­

— 174 —



leurs et déclare s’être sciemment précipité, en 
venant s’y établir, dans un profond abîme de 
maux.

« C’était, nous dit-il (1), un pays barbare, dont 
la langue m’était inconnue ; la vie honteuse et 
l’humeur indomptable des moines étaient pres­
que de notoriété publique et la population de la 
région était farouche et cruelle. Semblable donc 
à un homme qui poussé par la frayeur du glaive, 
prêt à le frapper, va se briser dans un précipice, 
et qui n’évite un instant la mort que pour la 
retrouver presque aussitôt, ainsi j'allai sciem­
ment me jeter d’un péril dans un autre ; j’étais 
là maintenant près des vagues de l’Océan horri­
blement mugissantes, et la terre prenant fin ne 
m’offrait même plus de quoi fuir ; aussi souvent 
dans mes prières répétais-je ces paroles du 
Pealmiste : « J’ai crié vers toi des extrémités de 
la terre dans l’angoisse où était mon ême. »

« De quels tourments, en effet, mon cœur était 
déchiré, jour et nuit, par l’indiscipline de cette 
communauté religieuse dont j’avais accepté la 
conduite, surtout quand je songeais aux dan­
gers qui menaçaient mon corps et mon âme, ij

(1 ) Historia calam itatum , cap X III, pp. 165-168. 
Né aux. environs de Nantes, dans la Bretagne française, 
Abélard nn savait point le breton celtique, langue du 
pays de Vannes et en particulier de la presqu'île de 
Ruis.

— 175 —



n’est personne, à mon avis, qui ne le sache à 
présent. J’avais la certitude que si j’essayais de 
contraindre ces moines à se ranger sous la 
règle à laquelle les liaient leurs vœux de reli­
gion, ma vie serait menacée. Et, d’autre part, si 
je ne faisais pas pour cela tout ce qui m’était 
possible, je sentais que je m’exposais à la dam­
nation éternelle. En outre, un des seigneurs les 
plus puissants du pays, vrai tyran, profitant du 
désordre qui s’était introduit dans le monastère, 
se l’était entièrement assujetti; il en avait usurpé 
pour son usage propre tous les biens adjacents 
et, de plus, il accablait les moines d'exactions 
plus lourdes que celles mêmes qu’il faisait peser 
sur les juifs de son domaine (1). Les moines me 
pressaient de subvenir à leurs besoins quoti­
diens, mais comment aurais-je pu les contenter, 
puisqu’il ne leur restait, pour a nsi dire, plus de 
mense commune (2), qui pût fournir matière à

(1) En droit féodal, les juifs étaient considérés 
comme en état de servage par rapport au seigneur sur 
les terres duquel ils s’établissaient, et. à ce titre, lui 
payaient des redevances plus ou moins bien réglées, 
qui étaient quelquefois pour-lui une bonne source de 
revenu.

(2) Nous traduisons ainsi ces expressions d’Abé­
lard: « cum nihil in  commune hàbcrent quod eis mi- 
nistrarem  ». On appelait mense l’ensemble des revenus 
d’un monastère. Il y avait souvent deux merises dis­
tinctes : la mense abbatiale, propre à l’abbé, et la mense 
conventuelle, qui appartenait en commun aux religieux.

— 176 —



de telles distributions, et puisque chacun d’eux 
avait pris l’habitude de vivre des revenus qu’il 
s’était appropriés, et d'en sustenter la famille 
illégitime qu’il s’était faite ? (1).

« Us étaient d’ailleurs enchantés de mon em­
barras à ce sujet, et eux-mêmes volaient et 
emportaient tout ce qu’ils pouvaient dérobera la 
Communauté , l’administration, pensaient-ils, 
me devenant impossible, je serais forcé ou de 
renoncer à rétablir la discipline ou môme de 
m’éloigner tout à fait de l’abbaye. La barbarie 
universelle et sans frein qui régnait dans cette 
région ne me laissait aucune espérance d’y ren­
contrer quelque appui, car, Dieu merci ! mes 
mœurs y différaient absolument de celles de 
tous les habitants. Au dehors, le tyran que j ’ai

(1) Cette division de la mense conventuelle com­
mune en prébendes particulières, dont les titulaires se 
considéraient bientôt comme propriétaires, était l’un des 
signes et l’une des raisons de la décadence des abbayes. 
Il en avait été ain.si à Saint-Henoît-sur-Loire au ixe et 
au xe siècle. « Une des causes principales des désor­
dres introduits dans le monastère de Fleury, dit 
M. l’abbé Rocher, avait été le partage des biens entre 
les différents offices ou charges du monastère. Les titu­
laires de ces offices avaient agi comme s’ils eussent été 
les vrais propriétaires des domaines ainsi divisés Ces 
individualités furent la ruine spirituelle de la commu­
nauté. Un des premiers soins de saint Odon avait été 
de ramener tous les biens et les revenus à la mense 
commune. » — Histoire de l’abbaye royale de Saint- 
Benoît-sur-Loire, pp. 121, 122,

— 177 —



178 —

dit, avec ses satellites,me faisait souffrir toutes 
sortes d’oppressions ; au dedans, mes religieux 
me dressaient de continuelles embûches, de 
sorte que cette parole de l'Apôtre s’appliquait 
parfaitemeut bien à mon malheurenx sort : 
«Au dehors des combats,des transes au dedans.» 
Je considérais en gémissant ma vie inutile et 
misérable, aussi infructueuse pour moi que pour 
autrui : naguère je donnais d’utiles leçons aux 
clercs, mes disciples, mais maintenant que je 
les avais abandonnés pour ces moines rebelles, 
je ne portais plus aucun fruit, ni pour les uns, 
ni pour les autres ; toutes mes entreprises 
échouaient, tous mes efforts.demeuraient vains, 
de sorte que Ton était vraiment tout-à-fait en 
droit de m’adresser le reproche contenu dans ce 
passage de l’Evangile: « Cet homme a commencé 
à bâtir et il n’a pu mener son œuvre à terme. » 
J’étais plongé dans un entier désespoir, quand 
je me rappelais ce que j’avais fui et que je con­
sidérais ce que j’étais venu chercher. Mes an­
ciens ennuis ne me paraissaient plus rien en 
comparaison des douleurs présentes et maintes 
fois je me redisais avec gémissement : « J ’ai 
bien mérité ces souffrances, moi qui ai aban­
donné le Paraclet, c’est ù dire le divin Conso- 
latèur, pour venir me jeter ainsi dans une déso - 
lation certaine ; moi qui, pour me dérober à de



simples menaces, suis venu chercher un refuge 
en de trop réels périls. »

La réalité des embarras, des dangers, des 
souffrances subies par Abélard à Saint-Gildas 
de Ruis, et l’état déplorable de cette abbaye 
quand il fut placé à sa téte, ne sont pas douteux. 
Il est toutefois permis de conjecturer qu’il n’avait 
pas vu cette réalité si fort en noir quand il accepta 
ou même peut-être sollicita (par intermédiaires) 
la charge que lui conféra l’élection des moines. 
Il dut bien se flatter quelque temps de la pensée 
que l’influence de son nom et de son génie, jointe 
à son pouvoir d’abbé, réussirait à ramener ces 
religieux h une vie meilleure, et qu’il lui serait 
peut-être même donné de créer aux bords de 
l’Océan, dans cette sauvage Basse-Bretagne, un 
centre intellectuel, à la loi monastique et philo­
sophique, un nouveau et meilleur Paraclet. Peut- 
être même, comme nous l’avons dit, l’élan pre­
mier des religieux, lors de l’élection, correspon­
dait-il, dans une certaine mesure, à un tel dé­
sir (1). Mais dès qu’Abélard et ses moines cel-

(1) TeJ n’est pas l’avis de M. Deutsch, qui pense que 
vraisemblablement l’intention des moines de Saint- 
Gildas, en choisissant Abélard, était de se donner un 
chef nominal qui content du rang et du titre d’abbé et 
du revenu de la mense abbatiale, et absorbé d’ailleurs 
par ses études, ne s’occuperait pas du monastère et les 
laisserait libres d’agir à leur guise. Il n’y a pas, selon

— 179 —



— 180

tiques se trouvèrent face à face et qu’il fallut 
vivre ensemble, l’incompatibilité d’humeur éclata 
entre eux d’irrémédiable façon. Maître Pierre 
n’avait ni cette énergie apostolique qui brjse les 
résistances et impose les réformes, ni cette pa­
tiente et prudente sagesse qui, usant pour le 
môme objet d’un procédé différent, s’insinue 
dans les esprits et gagne peu à peu les coeurs. Il 
exhalait son indignation,nous l'avons vu à Saint- 
Denis, en censures maladroitement amères, 
en satires mordantes et inefficaces. L’élégance, 
devenue toute parisienne, de son esprit et de ses 
mœurs se sentit tout d’abord affreusement dé­
paysée sur ces rochers battus des flots et parmi 
ces hommes qui n’étaient guère moins abrupts.

La plupart des moines dégénérés de Saint- 
Gildas avaient, sans aucun doute, un penchant 
beaucoup plus décidé pour ia chasse et la pêche 
que pour la dialectique, et en voyant le profond 
dégoût, en écoutant les méprisantes et mena­
çantes, mais vaines objurgations de leur savant 
abbé, ils perdirent tout-à-fait, à supposer qu’iis 
en eussent un moment eu quelque vélléité, l’en­
vie de se remettre à l’école et de reprendre en

les temps et selon les moines, car nous verrons qu’il 
restait à Saint-Gildas. même pendant le conflit, de fidèles 
partisans de l’abbé, contradiction absolue entre cette 
supposition et la nôtre. — Cf. Peier Abælard, p. 42.



— 181

même temps le joug de la règle. C’est alors que 
la pensée d’Abélard se retourna vers un passé 
encore récent avec tous les regrets et toutes les 
illusions de l’absence et que son âme revola aux 
bords de l’Ardusson vers son oratoire aban­
donné. « J’étais surtout torturé, nous dit-il (1), 
par la pensée de n’avoir pu y assurer d'une ma­
nière convenable la célébration de l’office divin, 
parce que l’excessive pauvreté du domaine 
suffisait à peine à l’entretien d’un seul chapelain. »

Un nouvel incident vint, dons sa carrière ora­
geuse, correspondre à cette préoccupation et lui 
offrir, avec un champ moins stérile d’activité, 
une consolation dans ses angoisses.

Toutefois, l’événement dont il s’agit se pré­
senta au commencement sous un aspect très 
pénible. Héloïse était devenue prieure du 
monastère d’Argenteuil, mais la conduite de 
ses religieuses, quoique le désordre en fût 
moins extrême que l’anarchie à laquelle Saint- 
Gildas était en proie, ne lui faisait pas non 
plus beaucoup d’honneur, et le relâchement de 
ce couvent n’était que trop avéré. Suger, abbé de 
Saint-Denis, en profita pour faire valoir sur 
Argenteuil les droits réels, quoique tombés en 
désuétude, qui appartenaient à sa congrégation

(t) Historia calamitatum, cap. XIII, p 168.
6



— 182 —

d’sprès des titres authentiques (1) et en 1127, il 
obtint du pape Honorius II la dissolution de la 
communauté actuelle. Les religieuses furent 
dispersées en divers couvents. Justement affecté 
du sort fait par cette mesure à Héloïse, Abélard 
eut l’idée de lui offrir les bâtiments et le do­
maine du Paraclet pour y établir un nouveau 
monastère avec quelques-unes de ses compa­
gnes. Il lui fit régulièrement cession de son 
droit de propriété et obtint l’autorisation cano­
nique de l’évôque de Troyes. Cette fondation

(1) Le monastère d’Argenteuil avait été fondé au sep­
tième siècle par un seigneur nommé Hermenrie el par 
sa femme Numana, et les fondateurs Pavaient placé sous 
la dépendance de fabbave de Saint-Dénis. Charlemagne 
en fit don h sa fille Théodrade qui y établit un couvent 
de femmes dont elle fut l’abbesse indépendante. Mais, 
selon un accord plus tard conclu par cette princesse 
avec l’abbé de Saint-Denis, le monastère devait revenir 
à la grande abbaye après la mort de Théodrade. Dans 
l’anarchie du neuvième et du dixième siècle, cette clause 
demeura lettre morte. Le couvent d’Argenteuil fut d’ail­
leurs dévasté et détruit par les Normands. Adélaïde, 
femme de Hugues Capet, le releva de ses ruines et y 
établit de nouveau des religieuses. Mais les droits de 
Saint-Denis furent alors laissés de côté. Ce fut en com­
pulsant, comme il s’y plaisait dans sa jeunesse, les ar­
chives de la grande abbaye, que Suger, alors seule­
ment écolier, remarqua les titres qui établissaient ces 
droits. Plus tard, devenu abbé, il saisit habilement l’oc­
casion de les faire valoir et profita pour cela de son in­
fluence auprès du roi Louis-le-Gros. Cf. Migne, Patro- 
logia îatina , t. Cl XX Vl\\, {Pétri Abælardi opéra),p. lf»7 
et suiv. Notes. — Rémusat, ouvrage cité, t I, pp 125- 
127. — S. M. Deutsch, ouvrage cité, p. 41.



— 183 —

fut pendant les premiers temps une cause de 
plus pour lui de graves soucis, car les reli­
gieuses y vécurent d’abord dans une très dure 
indigence. Mais la pitié des populations avoisi- 
nantes vint bientôt en aide à leur misère. La 
science extraordinaire, le labeur assidu, la hau­
teur d’âme, l’austérité vraiment monastique 
d’Héloïse attirèrent à sa communauté, avec un 
renom croissant, des donations abondantes et 
des recrues sorties des meilleures familles de 
Champagne.

« Dieu m’en soit témoin, dit Abélard (1), elles 
furent plus favorisées en une année des biens 
de ce monde, que je ne l’aurais été moi-môme en 
un siècle quand j’y serais resté tout ce temps. 
Dieu concilia une telle bienveillance de la part 
de tous à notre sœur Héloïse, qui était la su­
périeure de cette communauté, que les évêques 
la chérissaient comme une fille, les abbés comme 
une sœur, les laïques comme une mère : tout le 
monde admirait également sa piété, sa prudence, 
sa mansuétude et sa patience incomparables en 
toutes circonstances. Elle ne se laissait pas aisé­
ment aborder, afin de vaquer en pure liberté 
dans sa cellule close à la méditation et à la 
prière ; mais les personnes du dehors ne dési­
raient que plus ardemment obtenir la faveur de

(1) Historia calamitatum, oap. XIII. pp. 170-173.



— 184 —

9a présence et goûter les pieux avis de ses entre­
tiens tout spirituels. »

La docte abbesse et toutes les religieuses du 
Paraclet considéraient Abélard comme le» fonda­
teur, le père, le directeur spirituel de leur com­
munauté. Répondre à leur confiance et exercer 
l’autorité religieuse qu’elles lui déféraient, ce fut 
désormais la joie de sa vie et la consolation de 
ses malheurs. Il les visitait de temps à autre 
pour veiller sur leurs intérêts et pour les exhor­
ter, et malgré les mauvais bruits répandus à ce 
sujet sur son compte e% dont il se plaint avec 
amertume, il ne paraît pas douteux qu’à cet 
égard sa conduite non seulement fut irréprocha­
ble, mais plein d’un vrai zèle de religion et de 
charité. Il évitait plutôt qu’il ne recherchait la 
conversation d'Héloïse, et dans leur correspon­
dance il s ’attachait à épurer, à fortifier la voca­
tion religieuse qu’il lui avait imposée naguère, à 
faire pénétrer jusqu’au fond d’une âme longtemps 
imbue d’amertume, et qui conserva toujours, 
parmi ses grandes qualités, quelque chose 
d’étrange et d’astronomique, l’austère et fervente 
piété dont elle n’avait donné d’abord, avouait- 
elle en se calommiant sans doute un peu, que 
des marques extérieures (1). Sur sa demande, 
Abélard rédigea pour la communauté une règle 

(1; Cl. Vacandard, Abélard, pp. 28-30.



— 185

spéciale. Il lui adressa également un recueil de 
sermons et une série d’hymnes composés par lui, 
sur les instances de l’abbesse, pour les offices 
de jour et de nuit du Paraclet. L’ensemble de 
ces pièces de poésie liturgique semble à tous 
égards très inférieur à celles qu'a consacrées 
l’usage ordinaire de l’Eglise. Pourtant Abélard 
a retrouvé dans un petit nombre de ces can­
tiques, en l’employant à un but meilleur, la 
verve gracieuse qui s’était autrefois épanchée 
dans les rythmes frivoles de sa jeunesse. Tel 
par exemple ce chant pour les vêpres de Pâques :

Veris grato tempore 
Resurrexit Dominus;
Mundus reviviscere 

Quum jam incipit,
Auctorem lesurgere 

Mundi decuit.
Cunctis exultantibus,
Resurrexit Dominus ; 
lïerbis renascentibus 

Frondent arbores,
Odores ex floribus 

Dant multipliées.
Transacta jam hieme,
Resurrexit Dominus 
Tu ilia perpetuæ 

Vitæ gaudia,
Nullius molestiæ 

Quæ sunt conscia.



186 —

Ut restaure! omnia 
Resurrexit Dominus ;
Tanquam istagaudia 

Mundus senserit,
Gum carne dominica 

Jam refloruit (1).

Tel encore ce cantique pour les vêpres des 
Saint-Innocents ;

Est in Rama 
Vox audita 
Rachel rlentis,
Super natos
Interfectos
Ejulantis.
Lacerata 
Jacent membra 
Parvulorum,
Et tam laete 
Quam cruore 
Rigant humum.

(1) « Dans l’aimable saison du printemps le Sdgneur 
est ressuscité. C’est quand le monde commence revi­
vre, qu’il était bon que son Créateur sortît du tombeau.

« Au milieu de la joie de tous le Seigneur est ressus­
cité. Le gazon renaît, les arbres se couvrent de feuil­
lage, les fleurs multiplient leurs parfums.

« Voilà enfin l’hiver fini, le Seignêur est ressuscité. 
Dans les joies de la vie éternelle où il nous conduit 
il n’est plus trace de tristesse.

€< Pour restaurer toutes choses le Seigneur est ressus­
cité. Comme si la matière elle-même était sensible à



ilia ineumbens 
Orba parens,
Ejulando 
Recollecta 
Fovet frustra 
Sinu pio.

Fundit pectus 
Scindit sinus 
Cæeus furof 
Quem maternus 
Et bumanus 
Facit amor.

Interfecti 
Sunt inviti,
Sed pro vita 
Meritorum 
Fuit nullum,
Merces multa.

Merces ipsa 
Fuit Vita,
Quam et ipsi 
Moriendo 
Non loquendo,
Sunt confessi. (1)

cette joie, voici que le monde Refleurit avec le corps du 
Sauveur. »

— 187 —

(I) « On a entendu dans Rama la  voix de Rachel en 
pleurs, se lamentant sur ses fils assassinés.

« Les membres de ces petits enfants gisent déchirés



188 —

Une auire source de consolation et de dis­
traction pour l’abbé de Saint-Gildas était, l’usage 
de l’influence extérieure que lui conférait cette 
dignité, jointe à son illustration personnelle. 
Dans le schisme qui troubla si gravement la 
chrétienté après la mort d’Honorius II, il adopta, 
comme l’Eglise gallicane presque tout entière, le 
parti d'innocent II, * soutenu avec tant de vi­
gueur par saint Bernard, et il se concilia person­
nellement la bienveillance de ce pontife pendant 
son séjour en France. En se rendant de Chartres 
à Etampes, le Pape voulut séjourner à  Morigny, 
monastère de l’ordre de Saint-Benoit, .fondé près 
de cette ville sur les bords de la Juine, vers la

sur le sol et cotte terre est autant baignée de lait que de 
sang.

« Elle se couche sur eux en sanglotant, la pauvre 
mère, elle les rassemble et essaie en vain de les ré­
chauffer sur son sein.

« Elle répand tout son cœur en larmes, elle déchire 
son sein dans sa fureur aveugle, dans les transports de 
sa tendresse humaine et maternelle.

« Ce n’est point de leur gré qu’ils ont subi le martyre, 
pourtant, quoique le sacrifice de leur vie soit sans mé­
rite de leur part, ils en ont reyu un bien grand prix.

« Ce prix, ce fut la Vie, la Vérité divine elle-même, à la­
quelle iis ont rendu témoignage, non par leur parole, il 
est vrai, mais par leur mort. »

Pétri Abœlardi car mina  dans Migne, volume cité, 
pp. 1795, lfrOR, 1809. — Ces deux mêmes pièces ont été 
reproduites dans le recueil de Félix Clément. Carmina 
e poetis christiania excerpta. Paris, Gaume, 1867, in 12, 
pp. 473, 475,



— 189

fin du onzième siècle, par Anseau, fils d’Arem- 
bert, et protégé par le roi Louis-le-Gros, comme 
il l’avait été par son père Philippe Ier.

«Innocent II demeura deux jours dans cette 
maison, dit Rémusat (1), et à la prière de 1 abbé, 
il daigna consacrer le maître-autel de son église, 
sous l’innovation de Saint-Laurent et de tous les 
martyrs, le 20 janvier 1131. Cette cérémonie fut 
remarquable par le rang et le nom de ceux qui 
y assistaient ; c’était d’abord le Pape entouré de 
son sacré collège, c’est-à-dire de onze cardinaux 
au moins, parmi lesquels on distinguait les évê­
ques de Palestrine et d’Albano, et Haimeric, 
chancelier de la cour de Rome, cardinal-diacre 
de Sainte-Maric-Nouvelle.

« Le métropolitain du lieu, Henri dit le San­
glier, archevêque de Sens, remplissait auprès du 
Pape l’office de chapelain, et ce fut l’évêque de 
Charlres qui prononça le sermon. Les moines 
•qui ont soigneusement écrit la chronique du 
monastère de Morigni n’ont pas manqué de cé­
lébrer ce jour mémorable, et de nommer les 
abbés dont la présence en relevait encore la 
splendeur ; c’était Thomas Tressent, abbé de 
Morigni, Adinulfe, abbé de Feversham, Serlon, 
abbé de Saint-Lucien de Beauvais, l’abbé Girard,

(1) Ouvrage cité, 1.1, pp. 129, 130,



-1 9 0

homme lettré et religieux ; c’étaient surtout 
« Bernard, abbé do Clairvaux, qui était alors le 
prédicateur de la parole divine le plus fameux 
de la Gaule, et Pierre Abélard, abbé de Saint- 
Gildas, lui aussi homme religieux, et le plus 
éminent recteur des écoles où affluaient les 
hommes lettrés de presque toute la latinité. »

« Abélard vit donc à cette époque le chef de la 
chrétienté ; il forma des relations directes avec 
les membres du Sacré-Collége ; il figura, avec 
saint Bernard, parmi les plus illustres repré­
sentants de l’Eglise gallicane. Sans doute l’inté­
rêt de son établissement du Paraclet n’était pas 
étranger à son voyage. 11 venait solliciter pour 
celte institution naissante l’autorisation et la 
bénédiction du successeur de saint Pierre; et, en 
effet, la même année, le 28 novembre, nous 
voyons que, pendant le séjour qu’à son retour 
de Liège Innocent II fit à Auxerre, il délivra à 
ses bien-aimées filles en Jésus-Christ, Héloïse, 
prieure (11, et autres sœurs de l’oratoire de la 
Sainte-Trinité, un diplôme qui leur assurait la 
propriété entière et sacrée de tous les biens

(l) (( Une seconde bulle, datée de 1136, ajoute plus 
loin Rémusat, désigne Héloïse sous le nom d’abbesse ; 
une troisième appelle du nom de monastère du Paraclet 
l’oratoire de la Sainte-Trinité ». Ouvrage cité, p. 131 — 
L’abbaye du Paraclet a subsisté jusqu’à la Révolution 
française.



qu’elles possédaient et de tous ceux que leur 
pourrait concéder la libéralité des rois ou des 
princes, avec peine de déchéance et de privation 
du corps et du sang de Notre-Seigneur Jésus- 
Ghrist contre quiconque oserait attenter dans 
l’avenir à leurs droits ou possessions. »

Cependant, loin de s'améliorer avec le temps, 
les mauvais rapports de l’abbé de Saint-Gildas 
avec ses moines allaient toujours de pis en pis. 
C’est sous l’impression toute récente d’une 
lutte acharnée, dont les terribles péripéties le 
frappent encore d’épouvante, qu’Abélard nous 
retrace le triste tableau de ce conflit'dans YHis- 
toire de .‘••es malheurs (!)•

«. Satan, dit-il, m’a jeté dans un tel embarras, 
que je ne sais plus où trouver le repos, ni même 
simplement où vivre. Je vague çà et là, errant et 
fuyant comme Caïn le maudit, toujours en proie, 
comme je l’ai dit déjà, « aux luttes du dehors, 
aux transes du dedans », ou, pour mieux dire, 
incessamment tourmenté, au dedans et au dehors 
à la fois, par des transes et par des luttes. La 
persécution de mes fils sévit contre moi avec

(1) Historia caïamUaium, cap. XV., pp. 179, 180. Sur 
le caractère et la destination de cet écrit, qui a bien 
pu être plusieurs fois retouché depuis sa rédaction pre 
mière. ci. les indications et les vues ingénieuses, mais 
contestables, de M. Deutsch, ouvrage cité, p. 42 et suiv.

-  191 —



192

plus d'acharnement que celle de mes ennemis 
et elle est aussi plu- dangereuse. Nous sommes 
en effet en rapports constants et je suis directe­
ment exposé à leurs embûches. Si je sors du 
cloître, j’ai à redouter pour ino personne la vio­
lence de mes ennemis Dans le cloître, ce sont 
mes fils, c’est-à-dire les moines cpii me sont 
confiés, qui font de moi l’objet perpétuel de leurs 
machinations de violence ou de ruse. Oh 1 com­
bien de fois n’ont-ils pas essaye de me faire 
périr par le poison, comme on fit jadis pour 
saint Benoît ! On dirait que la même raison qui 
lui fit abandonner ses fils pervers, voulût agir 
sur ma conscience pour me porter à suivre son 
exemple, de peur qu’en bravant en face un péril 
évident, je ne semblasse plutôt tenter Dieu que 
me conformer avec amour à sa volonté, ou 
même de peur que je ne parusse courir exprès 
au devant de la mort. Bien plus ! quand ils vi­
rent que j ’avais pris, en ce qui concernait mes 
aliments et ma boisson, les mesures nécessaires 
pour me garder de leurs embûches quotidiennes, 
ils entreprirent de m’empoisonner jusque dans 
le saint sacrifice de l’autel, en jetant dans le 
calice une substance vénéneuse Une outre fois, 
comme je m’étais rendu à Nantes pour rendre 
visite au comte de Bretagne qui souffrait d’une 
maladie, et que j'avais pris gîte dans la maison



d’un de mes frères selon la nature, ils tentèrent 
encore de me faire périr par le poison en em­
ployant pour cela un serviteur de ma suite, 
parce qu’ils pensèrent que, cette fois, je ne serais 
pas sur mes gardes. Mais par une disposition 
de la divine Providence, il arriva que comme 
j étais occupé à autre chose et ne songeais point 
à prendre les aliments qui m’avaient été prépa­
rés, l’un des religieux que j'avais emmenés avec 
moi en mangea sans défiance, ce qui fut cause 
de sa mort, tandis que le serviteur, qui avait 
prêté sa main au crime, prit la fuite, épouvanté 
tant par le témoignage de sa conscience que par 
celui de l’événement même.

« La perversité de ces moines était désormais 
évidente pour tout le monde et je ne me fis plus 
faute de prendre ouvertement, selon mon pou­
voir, des précautions contre leurs embûches ; je 
quittai même la communauté et l’abbaye et 
m’établis en un autre endroit dans des cellules 
séparées, avec un petit nombre de moines fidè­
les 1). Cela n'empêcha pas les rebelles, quand 
ils supposaient que je passerais en tel ou tel lieu,

(1} Une retraite analogue de l’abbé Robert hors du 
monastère de Moles me, révolté contre son autorité et ses 
projets de réforme, avait été, en 109/, l’origine du grand 
ordre de Cîteaux. Cf. Vacandard, Vie de saint Bernard, 
t. I, p-ï. 35, 36. Mais Abélard n’avait aucumement la 
vocation d’un fondateur d’ordre.

— 193 —



194

d’aposter sur les routes ou les sentiers des bri­
gands soudoyés par eux pour m’assassiner. 
Pour comble de malheur, la main du Seigneur 
m’affligea un jour par un terrible accident : une 
chute de cheval, où je me fracturai le cou. De là 
résulta pour moi une cruelle souffrance et un 
grand affaiblissement. Cepen '.ont, pour venir à 
bout de la rébellion de ces moines indomptés, je 
les frappai plusieurs fois d’excommunication : je 
contraignis les pires d’entre eux, ceux que je 
redoutais le plus, à s’engager envers moi par 
un serment public à se retirer de l’abbaye et à 
ne plus troublér mon repos en aucune manière. 
Mais celte foi donnée publiquement fut publique­
ment violée par eux de la façon la plus impu­
dente J’eus recours alors à l’autorité du Pontife 
romain. Le pape Innocent les obligea, par un 
légat spécialement commis à cet effet, de renou­
veler leur serment en présence du comte et des 
évêques de Bretagne. Mais ils no s’en tinrent 
guères plus tranquilles. Après l'expulsion des 
méchants moines dont je viens de faire men­
tion, j’étais rentré dans l’abbaye, confiant mon 
sort aux religieux qui y étaient demeurés et qui 
m’inspiraient de moindres soupçons. Mais je les 
trouvai pires que les autres. Ce n'est plus, il est 
vrai, par le poison qu'ils conspirèrent contre ma 
vie, mais ils résolurent de m’égorger avec le



195

glaive, et ce ne fut qu’à grand peine, grâce à la 
protection et sous la conduite armée d’un 
seigneur du pays, que j’échappai de leurs 
mains (1). Néanmoins, je tremble encore sous 
la menace d’un tel péril, et il me semble 
voir à chaque instant un glaive suspendu au 
dessus de ma tête, qui ne me laisse pas même 
prendre mes repas en paix, ainsi qu’il arriva, 
dit-on, de cet homme qui estimait la puissance 
et les richesses du tyran Denis comme le sou­
verain bonheur, mais qui apprit bientôt à ses 
dépens, quand il vit une épée pendre sur sa 
tête à l’aide d’un fil invisible, que le bonheur 
n’est pas la suite nécessaire de la puissance 
mondaine. J'éprouve, moi aussi, constamment 
cette triste vérité ; de pauvre moine que j’étais 
élevé à la dignité d’abbé, voici que ma fontune 
me rend d’autant plus à plaindre, afin sans doute 
que mon exemple serve à refréner l’ambition de 
ceux dans,les désirs se portent d’un élan spon­
tané vers une élévation de ce genre. »

Cependant l’abbé de Saint-Gildas et ses moines

(1) « Quos jam quidem non de veneno, sel de gladio in
jugulum  meum tractantes cujasdam proceris terrœ 
conductu vice evetsi. » — C’est seulement, à cequ'il sem­
ble, sur une fausse interprétation des mots « terrœ 
conductu » que repose la tradition légendaire de la 
fuite d’Abélard hors de Saint-Gildas par un passage 
souterrain. Texte cité, p. 180.



— 196

finirent, ce semble, par se mettre d'accord, mais 
an moyen d’une séparation définitive. Il fut 
entendu par une sorte de pacte tacite qu’Abélard 
conserverait le titre d’abbé avec les revenus ou 
une partie des revenus de la mense abbatiale, 
mais que du reste il ne s’occuperait en rien de la 
direction des moines, et de fait maître Pierre 
s’éloigna pour jamais de Saint-Gildas.

Il jouit désormais, sans aucune charge, de 
l’indépendance que lui assurait sa dignité et put 
se livrer de nouveau à sa vocation véritable, 
l’étude et l’enseignement de la philosophie Nous 
le retrouvons, vers l'année 1136, sur l’ancien 
théâtre de ses succès, c’est-à-dire dans la capi­
tale et sur la montagne Sainte-Geneviève. Là, 
avec l’attache du chapitre de ce nom, il avait 
rouvert une école où se pressaient en foule des 
auditeurs pleins de zèle. « J’étais tout jeune, dit 
Jean de Salisbury (1). lorsque je vins dans les 
Gaules pour y faire mes études. G était l’année 
qui suivit celle où le roi des Anglais. Henri, vrai 
lion de justice, quitta les choses humaines 
(1135). Je me rendis auprès du péripatéticien 
Palatin (2), qui alors présidait sur la montagne

(1J Nous empruntons la traduction de ce texte à Rô- 
musat, ouvrage cité, t. I, p. 171. Cf. Historiens de 
France., t. XIV, p. 304.

(2) On désignait parfois ainsi Abélard, par une sorte 
de jeu de mots, à cause du Pallet, lieu de sa naissance.



— 197 —

Sainte Geneviève, docteur illustre, admirable à 
tous. Là, à ses pieds, je reçus les premiers élé­
ments de l’art dialectique, et suivant la mesure 
de mun faible entendement, je recueillis avec 
toute l’avidité de mon àme tout ce qui sortait de 
sa bouche (1). »

Malheureusement pour son repos, Abélard 
voulait moins que jamais maintenant se borner 
à la dialectique p'ure, mais il entendait renouve­
ler et développer cette application de la dialec­
tique à la théologie, qui constituait l’originalité de 
son enseignement et .de sa méthode par rapport 
à ' la science sacrée, où il prétendait aussi et 
surtout à l’autorité d’un maître ; malheureuse­
ment pour son orthodoxie, il apporta dans cette 
application et dans sa doctrine théologique une 
témérité d’autant plus périlleuse qu’elle se lais­
sait entraîner à la fois par l’imagination et par 
l’entêtement. Dans les ouvrages auxquels il pa­
rait avoir mis la dernière main durant cette pé­
riode nouvelle d’activité enseignante, il repro­
duisit les erreurs déjà condamnées à Soissons 
et il y en ajouta d’aiutres encore. « En dehors de 
l’Introduction à la théologie, dit M. l’abbé

(1) Sur le caractère intermittent que semble avoir eu 
à cette époque l’enseignement de maître Pierre à Paris 
pf. Deutsch, ouvrage cité,jp. 47.



— 198 —

Vacandard (1), il fit paraître la Théologie chré­
tienne, qui reproduit et développe la matière du 
premier ouvrage avec quelques remaniements 
et quelques amendements. Sa morale était plus 
spécialement expliquée dans un grand Commen­
taire de l’êpître aux Romains, et dans le Scito 
te ipsum {Connais-toi toi-même). Si nous citons 
encore le recueil singulier de textes, des Ecri­
tures et des Pères réunis méthodiquement et 
exprimant le pour et le contre sur presque tous 
les points de la science sacrée, recueil.qu’il avait 
appelé le Oui et le Non  (Sic et Non), nous au­
rons le catalogue complet des livres théologi­
ques qui contenaient sa doctrine et qui devaient 
donner à sa réputation de professeur le plus 
grand éclat. » Mais, outre son explication fausse 
et positivement hétérodoxe du mystère de la 
Sainte-Trinité, ces ouvrages d’Abélard, parmi 
nombre d’expressions inexactes et d’assertions 
suspectes, renfermaient notamment une théorie 
du péché originel et de la Rédemption où sem­
blaient reparaître au jour les thèses foudroyées 
de Pélage (2).

(1) Abélard, p. 51. — Dans sa Vie de saint Bernard , 
t. II, p. Il2, M. Vacandard admet au contraire, d’après 
Goldhorn, que c’est VIntroduction à la théologie qui est 
un remaniement de la Théologie chrétienne.

(2) Cf. Vacandard, Vie de saint Bernard, t. II, p. 128 et 
suiv. — Abélard, p. 459,



Ces erreurs d’Abélard, parmi lesquelles bril­
laient d’ailleurs des vues justes et pénétrantes ( i ), 
provenaient plutôt des défauts de son esprit ha­
sardeux et inquiet que de mauvaises intentions 
de sa part ; il était loin de toute volonté délibé­
rée d’hérésie ou même d’insoumission à l’Eglise.

Mais les innovations de doctrine ou d’ex­
pression dont il s’infatuait, dangereuses par 
elles-mêmes, le devenaient encore davantage par 
l’engouement de ses disciples, qui les propa­
geaient en les outrant. Une épidémie de fièvre 
dialectique, une fureur générale de théologie rai­
sonnante et déraisonnante s’était répandue parmi 
les clercs et passait d’eux aux simples fidèles, 
de sorte que maître Pierre lui-même ne lais­
sait pas d’enêtre inquiet. «Le libre examen, dit M. 
l'abbé Vacandard (2), n’était plus le lot de quel­
ques téméraires philosophes, le peuple ignorant 
et séduit se laissait captiver par l’éloquenoe

(1) « Quand il s’inspire de sa foi et de sa science des 
Pères, dit le \ \  Th. de Régnon, il expose le dogme avec 
une limpide exactitude, et son génie fait dans les mys­
tères des percées qui demeurent aquises à la science 
théologique. » Ouvrage cité. p. 85. — Abélard, par ses 
vastes lectures, avait réparé son défaut d’instruction 
thôulogique, mais il ne lui en était pas moins, ce semble, 
resté quelque chose de son inexpérience première, à la­
quelle se joignait une grande présomption, défaut ordi­
naire des autodidactes.

(2) Vie [de saint Bernard, t. II, p. 123. Cf. Abélard,
pp. 80, 81,



— 200

verbeuse des théologiens sans titre et des doc­
teurs sans mission. Les places publiques reten­
tissaient des disputes de 1 école. Les simples 
comme les lettrés, les enfants comme les hommes 
mûrs'et, pour parler avec Abélard, les sots de 
toute espèce se mêlaient, dans les villes, dans les 
bourgs et jusque dans les campagnes, de critiquer 
les dogmes les plus élevés de la religion. Ainsi 
allait tous les jours diminuant le respect des 
choses saintes, la foi des simples tombait dans le 
mépris, on jetait au vent les trésors de Dieu et 
on insultait aux Pères de l’Eglise, qui avaient 
assoupi,disait-on, toutes les questions irritantes 
au lieu d’essayer de les résoudre. Il semblait 
qu’on voulût préluder à une ère nouvelle. » 

Dans une telle situation il était naturel que 
le zèle non seulement des partisans excessifs de 
la tradition dans l’enseignement théologique, 
mais aussi des gardiens vigilants de l’orthodoxie 
menacée, s’émût de plus en plus des témérités 
d’Abélard. Au mois de mars de l’année 1140, 
l’attention de l’illustre abbé de Clairvaux fut 
expressément attirée sur ce péril par un mes­
sage de l’un de ses plus chers et fidèles amis, 
Guillaume, Liégeois de naissance, devenu abbé 
de Saint-Thierry au diocèse de Reims, et retiré 
alors au monastère de Signy, de l’ordre de Cî- 
teaux, pour y vivre dans la pénitence et la



contemplation. .Ce message était adressé à la fois 
par lui à saint Bernard et à Geoffroy, évêque de 
Chartres, l’ancien défenseur d’Abélard au con­
cile de Soissons.

« C’est, leur dit-il (l), avec une extrême con­
fusion, Dieu le sait ! que je me vois contraint par 
votre silence et celui de tous les autres, dont 
c’était le devoir de parler, de vous entretenir 
d’une affaire importante qui intéresse le salut 
commun. Etait-ce à un homme de néant comme 
moi de prendre les devants sur vous qui êtes 
messeigneurs et mes pères? Mais, d’autre part, 
comment me taire à la vue des dangers que 
court, sans que personne s’y oppose, la foi de 
notre commune espérance ; cette foi, dis-je, que 
Jésus-Christ a scellé de son propre sang, pour 
la défense de laquelle les apôtres et les martyrs 
ont versé le leur, que les veilles et les travaux 
des saints docteurs ont transmise pure et sans 
tâche à la boue du siècle où nous vivons. Oui, 
je sèche de douleur au-dedans de moi-même, et 
le saisissement de mon cœur est tel que. pour 
le soulager, il faut que j’élève ma voix en faveur 
d’une cause dont je m'estimerais heureux d’être 
la victime, s’il était nécessaire ou opportun.

(1) Migne. Palrologia latina, t. CLXXX11. pp. 531, 
532.— Cf. Histoire littéraire de la France, t. Xll, p. 321. 
— Vacandard, Vie de saint Bernard. T. 11, pp. 118,119.

— 201 —



— 2'I2 -

« Ne vous imaginez pas qu'il soit question ici 
de bagatelles : la foi de la Sainte-Trinité, la per­
sonne du Médiateur, celle du Saint-Esprit, la 
grâce de Dieu, le sacrement de notre rédemp­
tion ; voilà les objets qui sont en péril. Pierre 
Abélard recommence à enseigner et à écrire 
des nouveautés. Les livres passent les mers, ils 
franchissent les Alpes, ils volent de province en 
province, de royaume en royaume. Partout ils 
sont vantés avec enthousiasme et trouvent des 
partisans qui les défendent en toute liberté, jus­
que-là qu'ils sont estimés, dit-on, à la Cour de 
Rome. Je vous le dis donc, le silence où vous 
demeurez peut devenir funeste et à vous et 
à toute l'Eglise. Hé quoi 1 nous comptons pour 
rien cette foi pour laquelle nous avons renoncé à 
nous-mêmes. La crainte d’offenser un homme 
accrédité bannit de nos cœurs celle d’offenser 
Dieu. Je vous le répète, prévenez le mal, tandis 
qu’il ne fait qu’éclore : car si vous le laissez 
croître, vous ne serez plus en état de le répri­
mer... Je ne savais vers qui me réfugier, je me 
suis tourné vers vous et je vous appelle à la dé­
fense de Dieu et de toute l’Eglise latine. Car il 
vous craint, cet homme, et vous lui causez un 
réel effroi. Fermez les yeux, qui craindra-t-il?... 
Il a saisi le moment où tous les maîtres de la 
doctrine ecclésiastique ont disparu de la scène



203 —

du monde, pour usurper une place à part dans 
l’enseignement et s’y créer un magistère exclu­
sif. 11 traite l’Ecriture sainte comme il faisait la 
dialectique Ce ne sont qu’inventions personnel­
les, que nouveautés annuelles. 11 est le censeur 
et non le disciple de la foi, le correcteur et non 
l’imitateur des maîtres autorisés... Je voudrais 
vous communiquer ma juste émotion. N’hésitez 
pas à retrancher un pied, une main, un œil môme 
pour le salut de la tête. Moi aussi, j’ai aimé Abé­
lard. et je voudrais l'aimer encore. Dieu m’en 
est témoin. Mais dans une affaire de si grande 
importance, il n’y a plus de proche, il n’y a plus 
d’ami. Le mal est devenu trop public pour qu’on 
puisse se borner à une correction amicale et à un 
avertissement secret. »

Guillaume avait joint à sa lettre une liste de 
treize propositions malsonnantes, recueillies et 
annotées par lui dans ceux des écrits d’Abélard 
qu’il avait eus en main et qu’il transmettait à 
l’abbé de Clairvaux, et de plus une réfutation 
qu’il en avait faite. Saint Bernard était donc mis 
formellement en demeure de se prononcer sur 
la doctrine de maître Pierre et, au cas où il par­
tagerait sur ce sujet l’indignation du religieux 
de Signy, de prendre publiquement en main con­
tre le dangereux novateur la cause de la foi et de 
l’Eglise, dont il était considéré, à juste titre, dans



204

la catholicité tout entière, comme le plus vail­
lant et le plus digne champion. Son caractère, sa 
vocation, sa carrière offraient dès lors, à qui com­
parait ces deux génies, une vive antithèse avec 
les antécédent5!, les inclinations, le tour d'esprit 
d'Abélard.

Toutefois, comme celui-ci, Bernard apparte­
nait par sa naissance à l’aristocratie féodale. Il 
était né en 1090, è Fontaines-les-Dijon. dont 
son père, Tescelin, dit le Saure. était seigneur. 
Aleth, sa mère, descendait, disait-on, des anciens 
ducs de Bourgogne. Primitivement destinée au 
cloître, elle avait conservé de cette vocation non 
réalisée, avec une instruction solide, une aus­
tère et fervente piété. Bernard était le troisième 
de ses six fils et de ses sept enfants. Il semble 
qu’elle ait eu pour lui une tendresse particulière 
et fait de bonne heure reposer sur sa tête de 
pieuses espérances. Elle tint à ce qu’il reçût une 
forte éducation intellectuelle et le confia dans 
cette intention aux chanoines de Saint-Vorles è 
Châtillon-sur-Seine, dont les écoles étaient jus­
tement renommées dans la région. L’instruc­
tion y avait un caractère surtout grammatical et 
littéraire et Bernard, qui brilla tout d’abord au 
premier rang des écoliers, y trouva un aliment 
à ses aptitudes naturelles pour l’éloquence. Il 
paraît même qu’il manifesta, durant ses études,



305

un remarquable talent pour la poésie, et plus 
tard l’un de ses adversaires, Pierre Bérenger, 
séïde enragé d’Abélard, alla jusqu’à lui repro­
cher la frivolité de quelques-unes de ces compo­
sitions de jeunesse, dans lesquelles, d’après les 
termes employés par ce critique malveillant, il 
est aisé de-reconnaître des chansons latines 
rythmiques, analogues pour la forme à celles 
d’Abélard lui-même et de son disciple Hilaire(l). 
Pour le fond, il serait tout-à-fait injuste d’ad­
mettre, en accordant trop aisément créance aux 
insinuations de Bérenger, dont la partialité saute 
aux yeux (21, que ces agréables élans de verve 
scolaire aient jamais rien eu de réellement con­
damnable.

L'adolescence de Bernard ne fut rien moins
(!) « Audivimus aprim is fere adolescentiæ rudimentis 

cantiunculas mi mi cas et urbanos modulos flctitasse... 
Nonne id etiam tuæ memoriæ altius est insignitum, quod 
fratres tuos rhytmico certamine acutæque inventionis 
versutia aemper exsuperare contendebas ? » Berengarii 
sckolastici Apologeticus dans Migne, Patrologia latina, 
t. GLXXV1II, p. 1857. Gf Vacandard, Vie de saint Ber­
nard,t. I. pp. 12-13. — Le mot m im icaspourrait donner a 
penser que saint Bernard, dans sa jeunesse, a pris part 
à la composition et à la représentation de jeux drama­
tiques, de mystères analogues à ceux que nous avons 
mentionnés plus haut.

(2j II Ta lui-même avouée plus tard dans une lettre à 
l’évêque de Mende, en s’excusant sur sa jeunesse et ses 
sentiments de gratitude pour Abélard. Gf. Vacandard, 
ouvrage cité, t. II, p. 174. — Th. de Régnon, ouvrage 
cité, p. 36.

6*



que pétulante. La ferveur native de son âme 
s’enveloppait plutôt alors dans une réserve 
timide et dans un silence méditatif. « On se 
tromperait, dit M. l’abbé Vacandard (1), si on 
se figurait Bernard comme un zélateur précoce 
que le feu de l'apostolat dévore. Bernard est un 
élève naturellement modeste et réservé, fuyant 
les compagnies bruyantes et les jeux dissipants, 
recherchant la solitude comme un asile pour sa 
piété et un abri pour sa timidité. Chose à peine 
croyable, ce futur apôtre, qui devait donner aux 
grands de la terre de si hautes et de si éclatantes 
leçons, fut un écolier silencieux et timide à 
l’excès. Rien ne lui était plus pénible que de pa­
raître en public et d’être présenté ô des étran­
gers. La vue d’un inconnu qui lui adressait la 
parole lui faisait monter la rougeur au front. 
C’était, pour employer une expression vulgaire, 
le défaut d’une qualité. Il ne s’en corrigea jamais 
complètement. Ce défaut du reste, qui contenait 
un fond de pudeur qu’il confondait volontiers 
avec la modestie, paraît lui avoir été cher, et il 
se plaignit que ses maîtres eussent employé la 
violence pour l’en délivrer. »

Le génie naissant de saint Bernard nous pa­
rait donc bien différent de l’exubérance philoso­

— 206 —

(1) Ouvrage cité, 1.1, p. 15.



—  207

phique et de la passion polémique d’Abélard dans 
sa jeunesse. Le studieux écolier de Saint-Vorles 
ne semble avoir reçu de ses maîtres que les élé­
ments de la dialectique et s’en être contenté, 
tandis que maître Pierre, comme nous l’avons 
vu, aima et poursuivit de bonne heure avec 
enthousiasme toutes les finesses, tous les tours 
et les détours de cet art de jour en jour plus en 
vogue; et pourtant son expérience et sa dextérité 
de raisonnement n’ont jamais réussi à lui donner 
l’avantage sur la vigueur de raison et d’éloquence 
et la logique spontanée du grand docteur bour­
guignon.

Le jeune Bernard qui, à l’âge de seize ou 
dix-sept ans, avait eu la douleur de perdre sa 
mère, entra dans la vie mondaine à sa vingtième 
année, mais il y demeura peu. Une vocation 
surnaturelle, dont l’évidence ne laissa pas de 
place au doute, l’appela bientôt à la perfection 
évangélique sous sa forme la plus austère et, 
par delà, au moyen de cette perfection môme, à 
une mission extraordinaire et d’abord imprévue 
de réforme, de doctrine et d'apostolat. Il entra 
dans l’ordre de Cîteaux, où son zèle, maintenant 
éveillé pour toujours, entraîna sur-le-champ avec 
lui, ou plus tard sur ses pas, tous ceux qui 
lui étaient chers : frères, oncles, cousins, amis,



et enfin son vieux père lui-même, tous embrasés 
par lui du feu de l’amour divin.

Le noviciat de Liteaux n’était pas une mé­
diocre épreuve. L’ordre était dans la plénitude 
de sa ferveur monastique et la vie qu’on y me­
nait faisait un édifiant contraste avec le triste 
tableau des monastères dégénérés tels que Saint- 
Gildas. « La mortification, dit M. l’abbé Vacan­
dard (1), s’étendait au vêtement, à la nourriture 
et au sommeil. Le moine de Gîteaux renonçait 
aux frocs, c’est-à-dire aux vastes robes alors 
fendues des deux côtés dans les deux tiers de la 
hauteur, avec des attaches sur les fentes, pour 
empêcher les pans de voltiger ; il renonçait aux 
pelissons ou fourrures, aux capuces proprement 
dits, espèces de chaperons, détachés de la coule, 
qui protégeaient la personne par derrière, de la 
tête aux pieds, et par devant lui couvraient la 
poitrine et les bras jusqu’au poignet. Les cale­
çons, les longues étamines, tuniques de laine 
à manches étroites qui se portaient sur la peau 
pendant l’été, mais qui, dans la saison rigou­
reuse. se superposaient à un pelisson sans man­
ches, les chainses ou chemises; lui étaient éga­
lement interdits. Pour tous vêtements, la règle 
de saint Benoit, strictement interprétée,, tolérait

— 208 —

(1) Ouvrage citô, 1.1, pp. 40-43, 47-53,



—  209

la tunique ou robe étroite en serge qui envelop­
pait le corps jusqu’à mi-jambe, et la coule en 
laine, robe flottante pourvue de manches et sur­
montée d’un capuchon ou capuce. Aux heures 
du travail manuel, la coule était remplacée par 
le scapulaire, serre à la hauteur des reins par 
une ceinture en cuir. Des souliers découverts et 
des chausses protégeaient le bas des jambes. 
Mabillon estime que les premiers Cisterciens 
portaient aussi, en guise de caleçon, une 
sorte de ceinturon fermé ou semicinctium ; la 
chose nous paraît douteuse. Durant sa « proba­
tion », Bernard garda certainement ses vête­
ments séculiers. Mais il est à présumer que la 
forme en devait être peu différente des habits 
des religieux ; autrement l’épreuve du noviciat 
n’eût pas eu toute la sincérité désirable. Du reste, 
il est sûr que le capuce faisait partie de l’habille­
ment du jeune novice.

« La nourriture était des plus simples, pour 
ne pas dire des plus viles. En cela comme en 
tout le reste, travail, prière, repos, il fut soumis 
au môme régime que les profôs. La viande, le 
poisson, les oeufs, le laitage et le pain blanc 
étaient des mets inconnus à Cîteaux. Bien que 
saint Benoît n’eût pas proscrit absolument l’u­
sage du vin, il fallut, pour entrer dans l’esprit 
du patriarche des moines d’Occident, accepter



comme règle de conduite ce principe que « le 
vin ne convient pas à des religieux ». Les lé­
gumes, secs ou verts, l’huile, le sel et l’eau firent 
tous les frais de la table cénobilique. Citeaux 
avait adopté à la suite de saint Benoît pour les 
repas de l’été une coutume qui a quelque ana­
logie. avec celle des vieux Romains. En temps 
de grands labeurs, deux repas, prand'um et 
cæna, fixés à la sixième et à la douzième heure 
(de onze heures à midi et de cinq à six heures) 
devaient apaiser l’appétit des frères ; du 15 sep­
tembre à Pâques, sauf les dimanches, un seul 
repas était de règle, il se prenait à la neuvième 
heure, c’est-à-dire de deux à trois heures, ou 
même, pendant le carême, au coucher du soleil. 
Malheur aux estomacs qui ne pouvaient sup­
porter vingt-quatre heures de jeûne !

« Une épreuve non moins rude attendait Ber­
nard au dortoir. Ce dortoir était commun : une 
pâle chandelle en éclairait l'obscurité pendant 
la nuit. Les lits, disposés à une petite distance 
l’un de l’autre et séparés par une cloison, con­
sistaient dans une humble paillasse étalée sur 
une planche, et un oreiller également en paille, 
le tout recouvert d’une saie, sagum. C’était sur 
cette couche rudimentaire que le Cistercien, no­
vice ou profès, prenait son somme. Il se cou­
chait tout habillé et les reins ceints, afin d’être

— 210 —



— 211 —

toujours prêt à se rendre à la chapelle, au pre­
mier signal de l’abbé, pour l’office nocturne. 
Une pièce de laine lui servait au besoin.de cou­
verture.,. Le psalmiste avait dit : Media nocie 
surycbam : « Au milieu de la nuit, je me suis 
levé pour vous glorifier, Seigneur. » Du 1er no­
vembre à Pâques, les Cisterciens, au saut du lit, 
sortent du dortoir dès une heure du matin, hora 
oriara, pour chanter l’office nocturne en leur 
froide et obscure chapelle. Durant le reste de 
l’année, leur lever a lieu un peu plus tard ; il 
suffit que, leur nocturne achevé, ils puissent com­
mencer laudes à la première lueur de l’aurore, 
iricipieute luce. Ces laudes ou matines forment 
le premier office de leur journée, qui embrasse 
sept exercices du même genre : Prime, Tierce, 
Sexte, None, Vêpres et Gomplies...

« La prière prenait au Cistercien environ six 
heures ; le reste de sa journée était consacrée au 
travail... C'est la gloire du patriarche des moines 
d’Occident d’avoir mis en honneur le travail ma­
nuel. « Un vrai moine, disait-il, doit vivre du 
travail de ses mains. » En conséquence, la règle 
déterminait certaines heures où tous les reli­
gieux sans exception vaquaient aux occupations 
purement matérielles que nécessite la bonne 
administration d’une ferme. En été, c’est-à-dire 
de Pâques au 1er octobre, chaque frère accomplit



— 212

dans le cloître même, dans la plaine ou dans 
la forêt, de six heures du matin à neuf heures, 
et de deux heures après-midi à cinq heures, la 
.tâche qui lui est assignée. A l'époque de h  fenai­
son et de la moisson, ce règlement fixe ne sau­
rait être observé rigoureusement. C’est la né­
cessité seule qui fait loi. Pour sauver les four­
rages et les grains, on transpose sans scrupule 
l’heure de l’office divin ; la messe est même 
quelquefois supprimée ; ou du moins les frères 
sont, en raison de la presse, dispensés d’y assis­
ter. Du 1er octobre au mercredi des Cendres, le 
travail manuel embrasse sept heures, de sept 
heures du matin à deux heures de l’après-midi.

« Pendant le carême la durée en est la même : 
seulement il commence à neuf heures et finit à 
quatre... De Pâques au 1er octobre, le Cistercien, 
spécialement occupé aux travaux de la campa­
gne, ne consacrait guère, sauf les dimanches et 
les fêtes, plus de deux heures par jour à la lec­
ture, soit de neuf heures à onze heures du ma­
tin. La règle cependant ne lui interdisait pas de 
prendre un livre au lieu de faire la sieste, entre 
le déjeuner, prandium, et l’office de None qui se 
récitait à une heure et demie. L’hiver était plus 
particulièrement le temps des études. Les moi­
nes vaquaient à la lecture deux heures ou même 
plus dans la matinée, et l’après-midi, depuis la



— 213

fin du repas juaqu'uux vêpres, jusqu’à la « sy- 
naxe du soir », comme s’exprime la règle. Cela 
donne une moyenne de cinq heures environ de 
travail intellectuel. Les dimanches et les fêtes se 
partageaient exclusivement entre l’office et la 
lecture. Cette lecture n’était guère variée. Saint 
Benoît ne parle que de lecture pieuse, lecture 
divine, lectio dioina. Il faut entendre par là 
l’Ecriture et les Pères, ou encore la Vie des 
Saints. Tels furent certainement les ouvrages 
dont se nourrit l’âme de Bernard durant son no­
viciat, et il est infiniment probable qu’il n’en con­
nut point d’autres. »

Non seulement Bernard se plia sans peine 
aux rudes épreuves du noviciat de Cîteaux, mais 
il enchérit d’une façon surhumaine sur les mor­
tifications de la règle( 1). N’était sa vocation extra­
ordinaire, il faudrait même prononcer à cet égard 
le mot d’abus, car, avant la fin de son noviciat, il 
avait déjà l’estomac ruiné, et il en souffrit cruel­
lement durant sa vie tout entière. En un seul 
point, le travail manuel, la discipline commune 
ne lui put être absolument appliquée, mais ce 
fut bien malgré lui, et sa bonne volonté, selon 
le touchant récit d’un de ses contemporains et 
de ses amis, alla jusqu’à un appel direct et pres­

(1) Gt. Vacandard, ouvrage cité, 1.1, pp. 44-47.



— 214 —

sant à la grâce divine pour triompher de son 
inaptitude. « On peut douter qu’il ait su diriger 
une charrue ou porter de lourds fardeaux. 
Quand ses frères étaient occupés à des travaux 
de ce genre, nous dit Guillaume de Saint-Thier- 
ry (1), il se réfugiait dans d’autres menus ou­
vrages, d’une utilité non moindre, mais de plus 
facile exécution ; il bêchait le jardin, il fen­
dait le bois, le portait sur ses épaules, le ran­
geait dans le bûcher. La besogne en apparence 
la plus vile avait pour lui un charme de plus. 
Il se consolait de n’être ni robuste ni habile, 
en balayant le cloître ou en lavant les écuelles. 
Un jour, cependant, le sentiment de son incapa­
cité lui arracha des larmes. C’était le temps de la 
moisson ; toute la communauté était aux champs 
faucille en mains. Le poignet de Bernard se prê­
tait mal au maniement d’un tel outil, ses frères 
ou peut-être l’abbé Etienne, voyant sa gaucherie 
et son embarras, lui firent signe de se tenir en 
repos. Il fallut obéir ; mais humilié de l’espèce 
de commisération que renfermait un pareil ordre, 
il tomba à genoux et pria Dieu en pleurant de lui 
accorder, commet une grâce, l’art de couper le 
blé. Son vœu fut exaucé. A partir de ce jour, il

(1) Bernard i Vit a, lib. I, cap. ÏV. — Nous emprun­
tons ce récit à M. l’abbé Vacandaid, ouvrage cité, t. T, 
p. 52.



mania la faucille avec une dextérité rare et devint 
l’un des meilleurs moissonneurs du couvent. 
Aussi, plus tard, se félicitait-il avec quelque 
complaisance de ce petit talent, dans lequel il 
aimait à reconnaître un don de Dieu. »

Le but poursuivi par Bernard dans ses mor­
tifications, comme dans l’ardeur de prière et de 
méditation intense, qui fut le constant et cher 
soutien de son âme durant son noviciat, c’était, 
comme le dit son récent et excellent historien, 
d’atteindre « la perfection de la sainteté » en 
gravissant « les hauteurs du mysticisme » (1). 
L’étude elle-méme, selon l’esprit de Citeaux, 
était pour lui avant tout un exercice d’amour di­
vin, un a iment pour sa foi, pour sa piété, pour 
son zèle, tout autre chose par conséquent que la 
satisfaction naturelle de cette soif de savoir, de 
ce besoin inné d’activité intellectuelle qui exci­
tait et déterminait Abélard jusque dans l’acqui­
sition et dans l’approfondissement de la science 
sacrée. De là, quoique saint Bernard ait été, lui 
aussi, a beaucoup d’égards, un théologien auto­
didacte, cette conséquence qu’il ne fut jamais, 
comme maître Pierre, un théologien téméraire. 
« L’étude, dit M. l’abbé Vacandard (2) n’était

(1) Vacandard, ouvrage cité, t. I, p. 47.
(2) Abélard, pp. 61-63. Cf. Vie de saint Bernard, t. I, 

p. 56, tome II, pp. 112 et suiv.

—  215 —



— 2l6 —

pour lui qu’une sorte de prière, spiracuhim ani­
ma* ad Deum. Loin de lui la méthode d’abstrac­
tion si chère aux esprits subtils, à Abélard par 
exemple, et qui consiste à analyser les idées et 
les textes pour en tirer la vie de l’intelligence 
pure. Son imagination et son cœur éprouvaient 
le besoin de se nourrir, et se nourrissaient, 
en effet, aussi pleinement que son esprit, de 
l’Ecriture et des Pères. Il n’abordait la lecture 
des saints Livres qu’avec la piété et la dévotion 
d’un enfant qui demande à son Père céleste le 
pain supersubstantiel de chaque jour. Aussi son 
âme tout entière trouvait-elle son aliment dans 
cette parole vivante et vivifiante qui sort de la 
bouche de Dieu. Ainsi pénétra-t-il aisément dans 
les profondeurs du texte sacré et parvint-il en 
peu de temps à se former un style biblique et à 
acquérir une science profonde de la doctrine ca­
tholique.

« Pour expliquer les difficultés du texte, il 
n’avait pas d’ordinaire recours aux commentai­
res ; il s’appliquait à les éclaircir par le rappro­
chement et la comparaison des différents au­
teurs sacrés. « Les choses ainsi goûtées à leur 
source, nous dit-il, ont plus de sel et de sa­
veur. »

« Prise absolument et employée exclusive­
ment, cette méthode pouvait avoir ses dangers.



— 217 —

Il en corrigeait les inconvénients possibles par 
l'étude assidue des Pères de l’Eglise les plus 
autorisés. Parmi ceux-ci, nous trouvons au 
premier rang dans son affection saint Augustin, 
saint Ambroise et saint Grégoire le Grand. Des 
deux premiers, il devait dire plus tard: « Je 
m'attache à eux comme aux colonnes de l’Eglise: 
s’ils sont dans l’erreur, je confesse que j’y suis 
avec eux. »

a Cette profession de foi caractérise suffisam­
ment la philosophie ou plutôt la théologie de 
saint Bernard. En matière de dogme, nous le 
verrons, il ne reconnaîtra d’autre autorité que 
celle de l’Ecriture et de la tradition, formulée 
par le seul organe compétent, qui est l’Eglise 
catholique.

« Ces principes, qui datent de son noviciat, 
devaient être ceux de toute sa vie. Jamais, quelle 
que fût son autorité personnelle, il ne fut tenté 
de s’en rapporter, dans les questions de doc­
trine, à son propre jugement comme à un tri­
bunal légitime. 11 considéra toujours l'autorité 
de l’Eglise enseignante comme une arche sainte, 
à laquelle il était défendu de toucher sous peine 
de mort. »

Etienne, abbé de Clteaux, était un homme 
doué d’un haut esprit et d’un remarquable sens



critique (1). II sut reconnaître dans Bernard le 
vrai saint et le grand homme. Aussi, dès 1115, 
trois années seulement après que le fils d Aleth 
fut venu à frapper comme novice à la porte de 
son monastère, il l’en fit sortir, mais avec le 
titre d’abbé, à la tête d’une colonie de douze 
religieux, chargés de fonder une communauté 
nouvelle. C’était le troisième essaim sorti de la 
maison-mère, et son chef le fixa dans la sau­
vage, mais belle vallée de Clairvaux. Si la di­
gnité conférée au jeune moine était un moyen 
dont la Providence usait pour lui préparer une 
transition légitime entre sa vocation contempla­
tive et sa mission d'activité apostolique, elle ne 
fut d’abord pour lui qu’une occasion de redou­
bler son héroïsme de cénobite. A la rigueur de 
la règle, accrue par le zèle encore inexpérimenté 
de Bernard, se joignirent en effet, avec les tra­
vaux et les soucis d’une fondation matérielle et 
spirituelle, les épreuves d’une indigence qui en 
vint quelquefois jusqu’à la misère noire.

« Avant que son nom et ses vertus se révé-
(i) Il entreprit une recension <Ie la Vulgate latine de 

la Bible en usage dans sa région et n’hésita pas à con­
sulter pour ce travail les rabbins juifs de son voisinage. 
Vie de saint Bernard, t. 1. p. 54. — 11 est vrai que le 
sens de la critique des textes ne suppose pas nécessai­
rement le discernement des hommes, mais il y a lieu de 
croire, à l’honneur de l’abbé Etienne, qu’il réunissait 
ces deux qualités.

— 218 —



—  219 —

lassent au monde, dit son savant historien (1), 
Bernard devait subir plus d'une épreuve amère. 
La construction de son monastère et la direction 
spirituelle de ses religieux réclamèrent d’abord 
tous ses soins. Rien ne lui faisait augurer que 
la vallée de l’Absinthe (nom primitif changé par 
Bernard en celui de Clairvaux) dût jamais attirer 
des flots de moines ou de novices. Aussi les 
premiers bâtiments claustraux furent-ils élevés 
sur un plan un peu mesquin, où la communauté 
se trouva bientôt fatalement à l’étroit. La cha­
pelle même ne reçut aucun caractère monu­
mental... Située à l’angle sud-ouest des cons­
tructions comprises sous le nom de Monaste- 
rium velus, elle formait un carré parfait. On y 
accédait par une porte extérieure et par l’esca­
lier du- dortoir, l’une et l’autre à l’est. Toute la 
richesse de son ameublement consistait en trois 
autels, une croix de bois et quelques vases sa­
crés. L'autel principal était consacré à la Sainte 
Vierge, patronne de l’abbaye. Dom Méglinger 
le vit encore au dix-septième siècle dans un par­
fait état de conservation ; les disciples de saint 
Bernard l’avaient seulement orné d’un retable 
en bois. Les autres autels, placés, le premier 
entre les deux entrées, le second vers l’angle

(1) Vacandard, Vie de saint Bernard, 1.1, p. 66 et suiv.



sud-est, étaient dédiés l’un à saint Benoît, l'autre 
à saint Laurent. Du reste, nul travail d’orne­
mentation, ni sculpture, ni peinture. Rien, pas 
même la lueur d’une lampe n’égayait l’aspect du 
froid monument, à peine éclairé par quelques 
étroites fenêtres ; et, quand Innocent II le visita 
en 1131, il ne put admirer que les quatre murs 
nus.

« A la chapelle était contigu, nous l’avons dit, 
un édifice à double étage, dont le rez-de-chaus­
sée servait de réfectoire et de cuisine. Ce réfec­
toire ne fut jamais pavé ; et la lumière n’y péné­
trait que par de rares fenêtres, hautes et larges 
d’environ une palme. Le dortoir auquel on 
accédait par un escalier étroit et raide occupait 
tout l’étage supérieur. Chaque frère y avait son 
lit, sorte de coffre formé de quatreplanches, long 
de cinq ou six pieds et large de moitié. On eût 
dit une rangée de cercueils où les moines devaient 
apprendre vivants à dormir le sommeil de la 
mort.

« A l'entrée du dortoir et sur le palier môme, 
qui communiquait par un escalier avec lè réfec­
toire et la chapelle, Bernard fit construire deux 
cellules, la première à son usage, la seconde 
pour les hôtes de marque qui visiteraient l’ab­
baye. Par l’exiguïté de ses dimensions et sur­
tout par sa forme irrégulière, celle qu'il choisit

— *20 —



pour demeure ressemblait plutôt à une prison 
qu’à une chambre, nous dit Dom Méglinger. 
L’escalier par sa courbe l’entamait en un coin. 
C’est dans cet angle que Bernard imagina 
d’installer son lit où un morceau de bois recou­
vert de paille lui servait d’oreiller. Le toit qui, 
d’un autre côté, sans plus de maçonnerie, tenait 
lieu de muraille, s’abattait à l’intérieur sur un 
plan incliné ; et sous ce toit, dans le mur qui le 
supportait, était taillé, à un pied d’élévation du 
plancher, l’unique siège que renfermait la cel­
lule. Grâce à cette singulière disposition, lorsque 
le pieux abbé voulait s’asseoir ou se lever, il lui 
fallait courber la tête, sous peine de se heurter 
aux poutres. Une étroite lucarne faîtière (nous 
dirions aujourd’hui une tabatière) qu’on ouvrait 
ou fermait à volonté, éclairait seule cet obscur 
réduit Triste et peu enviable mansarde ! C’est 
pourtant là. que vécut pendant près de trente 
ans le plus grand homme du douzième siècle ; 
telle était la retraite après laquelle il soupirait 
avec tant d’ardeur, lorsque les besoins de l'Eglise 
ou de son ordre lui faisaient un devoir de s’en 
éloigner...

« Ces diverses constructions exigèrent de 
longs mois, sinon plusieurs années, mois ter­
ribles et fertiles en incidents émouvants. Ha­
bitués comme nous le sommes à considérer le

— 221 —



monastère de Clair vaux dans tout l’éclat histo­
rique de sa gloire, nous n’imaginons guère les 
crises qu’il eut à traverser, avant d’arriver à cet 
état de prospérité qui nous étonne. Le travail et 
le jeûne, la faim et la soif, le froid et la nudité 
sont à la base de cet édifice imposant, œuvre de 
treize pauvres moines. Occupés sans relâche 
aux ouvrages de charpente et de maçonnerie, 
Bernard et ses compagnons étaient dans l’im­
possibilité de se procurer même la maigre nour­
riture que leur permettait la règle cistercienne. 
Ne possédant encore ni poules, ni bestiaux, ils 
étaient privés d'œufs et de laitage. Faute de no­
toriété, ils ne pouvaient compter sur les au­
mônes régulières du dehors. Leur nourriture 
ordinaire consistait en un pain d’orge, de mil et 
de vesce. Et plus d’une fois ils furent réduits à 
manger pour tout mets un plat de feuilles de 
hêtre ou de racines ; un plat de faines était un 
grand régal.

« Le jeune abbé entretenait de son mieux, par 
la parole et par l’exemple, au sein de ses reli­
gieux, la foi en l’avenir du monastère. Cepen­
dant l’extrémité de la misère, les rigueurs de 
l’hiver peut-être, finirent par déconcerter la 
congrégation naissante. Voyant leurs provi­
sions de bouche, les feuilles et les faînes épui­
sées leurs vêtements et leurs chaussures usés,



-2 2 3  —

et impropres même au raccommodage, les pau­
vres moines exténués, en proie à la faim et au 
froid laissèrent échapper des paroles de décou­
ragement et supplièrent Bernard de les ramener 
à Cîteaux. Vainement l’intrépide abbé essayait- 
il de relever leur courage par l’espoir des récom­
penses éternelles, ils s'obstinèrent à vouloir dé­
serter ces lieux inhospitaliers, devenus vérita­
blement pour eux une a vallée d’amertume ». 
Dans le sentiment de son impuissance et de 
l’inutilité de ses consolations, Bernard eut re­
cours à Dieu qui prit encore une fois pitié de 
son serviteur. Pendant qu’il priait et mêlait à ses 
soupirs l’expression d’une confiance que ses 
frère a abattus ne savaient plus partager, plu­
sieurs personnes vinrent à quelques heures d'in­
tervalle apporter à la communauté, les secours 
si impatiemment attendus...

« Il nous est impossible de déterminer à quelle 
époque les revenus du monastère suffirent aux 
besoins des religieux. Nous savons seulement 
par Guillaume de Saint-Thierry que dix ans 
après sa fondation, ils ne récoltaient pas encore 
tout le froment nécessaire à leur maigre alimen­
tation et au service des pauvres. Ils en étaient 
quittes pour manger quelquefois du pain d’a­
voine...

« La prospérité peu à peu croissante de



— 224 —

Clairvaux n’apporta guère de changements 
dans le régime de la communauté. Pour être 
plus abondante et plus régulièrement servie, 
la nourriture des moines ne devint guère meil­
leure. Le laitage, le poisson et les oeufs res­
tèrent longtemps plats inconnus. Môme le jour 
de Pâques, on ne servait que des haricots et 
des pois- Une extrême sévérité présidait, en 
outre, à la préparation de ces aliments : point 
de poivre, ni de cumin, genre d’épice alors très 
apprécié. Pour tout assaisonnement, du sel et de 
l’huile; Guillaume de Saint-Thierry en ajoute 
deux autres : « la faim et l’amour de Dieu ». 
L’abbé jugeait que ses frères devaient s’estimer 
heureux de se nourrir de pain bis. « Si vous 
connaissiez, disait-il, toutes les obligations des 
moines, il faudrait arroser de larmes toutes les 
bouchées que vous mangez. Nous sommes entrés 
dans ce monastère pour pleurer nos péchés et 
ceux du peuple. En mangeant le pain des fidèles, 
nous contractons, pour ainsi dire, l’obligation de 
pleurer leurs péchés, comme s’ils étaient les 
nôtres. » Du reste, foute de vin ou de bière que 
permettait la règle, on se contentait de l’eau de 
la fontaine. »

Les forces physiques de Bernard ne répon­
daient point à son insatiable zèle de sacrifice. 11 
finit par succomber sous le fardeau dont il se



-2 2 5

surchargeait, sans pourtant consentir à en allé­
ger lui-même le poids excessif. Mais l'autorité 
spirituelle intervint. Muni des pleins pouvoirs 
du chapitre général de Gîteaux, l’évôque de Chà- 
lons, ami et conseiller de Bernard, qui avait 
reçu de lui l’ordination sacerdotale (1), imposa 
au jeune abbé un repos d’un an dans une cellule 
isolée, et une obéissance absolue aux prescrip­
tions d’un médecin, fort considéré dans le voi­
sinage du monastère. Cette obéissance devint, il 
est vrai, à son tour une rude pénitence, car, en 
dépit de sa réputation très imméritée, ce malen­
contreux « physicien » se trouva n’être qu’un 
charlatan tyrannique. « Le traitement, on pour­
rait dire les mauvais traitements qu’il fit subir 
à son malade, devinrent pour celui-ci une source 
de douleurs souvent plus vives que la maladie 
même, » Ce fut au point que, dans une conver­
sation familière avec Guillaume de Saint-Thierry, 
qui l’était venu visiter dans sa retraite, « sorte 
de cabane semblable aux loges qu’on assigne 
ordinairement aux lépreux dans les carrefours », 
le patient ne put retenir à l'adresse de son bour­
reau un trait de verve humoristique. & Il nous

(1) Bernard s’était adressé pour cela à l’évôqun de 
GMlons à cause de l’absence de l’évêque de Langres, 
dans le diocèse duquel était situé C l a i r v a u x .  Cf. Vacau- 
dard, ouvrage cité, 1.1, pp. 64, 65, 73, 74.



226

accueillit, raconte Guillaume (1\ avec des mar­
ques de joie; et comme nous nous informions de 
l'état de sa santé ; « Je vais très bien, nous dit-il 
avec un fin sourire, moi qui jusqu’à présent com­
mandais à des hommes raisonnables, je suis, 
par un juste jugement de Dieu, condamné à 
obéir à une brute, cuidarn besl 'nv datus aum 
ad obedicndum. » La' qualification allait à 
l’adresse de son médecin. Il ne lui obéissait 
pas moins avec une ponctualité scrupuleuse, 
o Nous mangeâmes avec lui, continue Guillaume. 
Il nous semblait qu’on dût traiter avec beau­
coup de ménagement un malade aussi délicat. 
Mais, voyant que par ordre de ce médecin on 
lui présentait des aliments auxquels une per­
sonne bien portante et affamée eût à peine vou­
lu toucher, nous en ressentîmes une vive indi­
gnation ; la régie du silence nous empêcha seule 
de murmurer tout haut et d’accabler d’injures le 
sacrilège et l’homicide » qui abusait ainsi de son 
autorité. « Quand à Bernard, victime passive et 
résignée, il prenait tout ce qu’on lui servait, in­
différemment ; tout lui semblait également bon. » 
La longue habitude de mépriser le plaisir du 
goût avait éteint en lui la pointe de la saveur. 
« Son palais ne distinguait plus les aliments. Il

(1) Gf. Vacandard, ouvrage cité, pp. 75, 76.



avait notamment, pendant plusieurs jours, man­
gé de la graisse — du saindoux — pour du 
beurre. Une autre fois, il but de l’huile au lieu 
d’eau, sans s’en apercevoir. L’eau seule avait 
pour lui quelque saveur, parce qu’elle rafraîchis­
sait en passant sa gorge desséchée. »

Un tel ascétisme étonne, effraie la nature hu­
maine, môme chez le commun des chrétiens. 
Mais ii ne faut pas oublier qu’il avait pour prin­
cipe une vocation exceptionnelle et il en faut 
aussi considérer les fruits. La conduite du fon­
dateur de C-'airvaux convenait à son oeuvre, 
puisque les novices affluèrent de plus en plus 
sous sa houlette et que, vers l’année 1135, il fallut 
de toute nécessité construire nne nouvelle église 
et un nouveau monastère, toujours conçus 
d’ailleurs selon la rigidité cistercienne. « L’église 
.sortit du sol, dit un chroniqueur cité par M. 
l’abbé Vacandard (1), comme si elle eût été ani­
mée d’une âme vivante et capable de se mouvoir ; 
nous en connaissons à peu près exactement les 
dimensions. Le chœur, d’abord carré, fut dé­
truit, quelques années plus tard, pour faire place 
à une abside de forme circulaire avec neuf cha­
pelles rayonnantes. Primitivement, le plan com­
prenait, sur une longueur d’environ 100 mètres

— 227 —

(lj Vie de saint Bernard, 1 .1, pp. 413-414.



— 228

et une largeur de 25 mètres, une triple nef divi­
sée en onze travées et terminée à l’ouest par un 
porche, analogue au narthex des basiliques lati­
nes. Le chœur, peu profond, qui terminait les 
lignes de la nef principale, offrait simplement un 
chevet ajouré de trois fenêtres. C’était là une 
disposition du style cistercien primitif. Le tran­
sept, large de 54 mètres, renfermait huit cha­
pelles carrées, se faisant face deux à deux dans 
chaque bras, et ayant leurs autels tournés vers 
l’orient. On s’explique aisément de la sorte que 
la seconde église, — ce que les historiens des 
âges suivants ont appelé Voratorium ait possé­
dé neuf autels, un dans chaque chapelle et l'au­
tel principal dans le sanctuaire.

« Aucun ornement architectural n’atténuait, 
à l’intérieur ou à l’extérieur, la sévérité de l’édi­
fice. L’imagerie figurée en était inexorablement 
bannie. Bernard avait l ôme trop repliée sur elle- 
méme pour comprendre qu’une galerie de sta­
tues servît à entretenir la piété d’un moine ; à 
plus forte raison réprouvait-il dans le lieu saint 
la présence de ces monstres grotesques qui 
s’accroupissent en culs-de-lampe sous les pieds 
des saints, saillissent à tous les angles en gar­
gouilles chimériques, et grimacent à travers les 
enroulements des chapitaux et des frises. Point 
de sculpture ornementale ; à peine un feuillage



rudimentaire, une feuille d’acanthe, comme à 
Fontenay, apparaît-elle aux chapitaux. On n’a­
perçoit que les grandes lignes du monu­
ment, et le regard se refroidit sur les longues 
murailles nues. La peinture et la couleur sont 
également proscrites. Point de vitraux peints aux 
étroites fenêtres ; il ne faut pas que le soleil, 
projetant sur les murs son spectre coloré, attire 
l’œil du cénobite et le distraie de sa prière : le 
temple cistercien est par essence un lieu de 
recueillement.

« Cependant, si simple et si sévère qu'il fût, 
ce monument n’était pas dépourvu de caractère 
et de style. « Sa simplicité, nous dit-on, avait 
quelque chose de grand ; » et au dix-septième 
siècle Méglinger en admirait encore « la hauteur 
et les belles formes ». Pour s’en faire une idée 
exacte, il faudrait visiter l’église de Fontenay 
près Montbard, Pontigny dans l’Yonne ou Ner- 
lac en Berry, qui sont à peu près du même 
temps, et, bien que moins importantes, offrent 
le même caractère architectural.

« Au collatéral sud de l’église était attenant le 
cloître, qui formait vraisemblablement un carré 
parfait d’environ 30 mètres de côté. Ici encore 
une sévérité de style qui n’accorde rien au plaisir 
des yeux. Pendant qu’à la même époque d’au­
tres sacrifient à la grâce et élèvent des cloîtres

— 229 —



— 230

largement ouverts, dont les armatures reposent 
sur de fines colonnettcs aux chapiteaux délicate­
ment ciselés, Bernard ne songe qu’à construire 
une sombre et pesante galerie, dont la voûte 
courbe vers le pavé le promeneur, et l’invite au 
silence. >’

Au développement intérieur correspondit pour 
ce régime si sévère une étonnante expansion au 
dehors. Colonie de Cîteaux, Clairvaux devint 
bientôt à son tour une féconde métropole. En 
1130 déjà, dix-sept monastères y rattachaient 
leur origine et, depuis cette date, Bernard présida 
encore, de près ou de loin, à un bien plus grand 
nombre de fondations nouvelles, qui rayonnèrent 
elles-mêmes dons un espace de plus en plus 
étendu. L’impulsion du grand ascète se fit 
sentir, par un effet d'émulation généreuse, à tout 
l’ordre cistercien. « Dans ce grand mouvement 
de propagande, dit M. l’abbé Vacandard (1), 
Clairvaux marche en tête; mais les autres 
abbayes mères, Cîteaux, la Ferlé, Pontigny, 
Morimond. la suivent d'assez près. En 1152, 
l’Ordre comptait, nous dit Robert de Torigny, 
environ cinq cents maisons. Le chiffre est exa­
géré. Déduction faite des granges (2), qu’on a

(t) Ouvrage cité, t II, pp 412-414.
(2) On appelait ainsi des centres d’exploitation agri­

cole, confiés à des frères oonvers, et dépendant des



pu confondre avec les abbayes, le nombre des 
monastères cisterciens ne dépasse guère, à cette 
date, trois cent cinquante, dont cent soixante 
environ relèvent plus ou moins immédiatement 
de l’obbé de Clairvaux. C’est déjà un chiffre 
imposant. On reste confondu du nombre de 
moines qu’il représente, quand on songe que 
plusieurs maisons abritaient, à elles seules, des 
religieux par centaines, et Clairvaux, par exem­
ple, jusqu'à sept cents âmes, tant profès que 
novices et convers.

• o Cet accroissement si prodigieux, dont la con­
grégation de Prëmontré offre seule l’analogue, 
finit par inquiéter les chefs mêmes de l’Ordre. 
On craignit, non sans, raison peut-être, que la 
dissémination des monastères ne nuisit à leur 
cohésion. 11 était extrêmement difficile que les 
ahbés des provinces éloignées se rendissent ré­
gulièrement au chapitre annuel de Citeaux. 
De là un danger de relâchement dans la disci­
pline. Afin de couper court à l’arbitraire, il fallut 
même, .un peu plus tard, autoriser les absences 
pour un. deux, trois et même quatre ans. En 
attendant, le chapitre de 1152 interdit l’établis­
sement ou l’affiliation de nouveaux monastères, 
sans l’avis préalable du conseil supérieur de
abbayes cisterciennes. Gf. Vacandard, ouvrage cité, t. 
1, p. 433.

— 231 —



— 232 —

l'Ordre. Il semble que celte défense eût dû in­
terrompre, au moins pour un temps, les migra­
tions cisterciennes. Il n’en fut rien. Les fonda­
tions se succédèrent à j eu près comme par le 
passé. Et à la fin du douzième siècle, le nombre 
des filles de Cîteaux s’élevait à cinq cent trente. 
Comme on l’a dit, « le monde menaçait de de­
venir cistercien ; omne CL^lerrium erat. u 

L’ascétisme transcendant de saint Bernard, 
auquel, selon une conséquence assez. ordinaire 
dans l’ordre surnaturel, se joignit bientôt, par 
une récompense anticipée, le don des miracles, 
fut son arme la meilleure dans la mission de dé­
fense et de réforme religieuse qui devait remplir 
sa carrière et l’entraîner si souvent loin de sa 
chère cellule. L’exemple de sa vie donnait une 
force singulièrement efficace aux arguments vi­
brants de son zèle et de son éloquence. Son 
existence moins humaine qu’angélique l’autori­
sait entre tous dans ses justes objurgations 
contre les relâchements et les vices de son 
époque, et l’excusait jusque dans les excès du 
puritanisme toujours orthodoxe qu’il opposait 
avec une verve terrible à la triste déchéance où 
s’étaient peu à peu abandonnées, en de trop 
nombreux , monastères, les institutions bénédic­
tines. Sans égaler la honte de la licence et de 
l’anarchie sans frein qu’Abélard n’avait pu do-



— 233

miner à Saint-Gildas, Saint-Denis, sous l’abbé 
Adam, et Cluny lui-même, jadis principe et 
moteur de la régénération ecclésiastique, Cluny, 
sous l’abbé Pons,avaient offert le spectacle d’une 
dégénérescene qui menaçait de ruine spirituelle 
ces illustres chefs d'ordre, ces congrégations 
maîtresses. Il faut entendre de quel ton, voir 
de quel pinceau le grand ascète de la vallée 
d’Absinthe décrit et flétrit ces abus :

« On croit, dit-il (1), et l’on a raison, que nos 
saints fondateurs ont voulu assurer au plus 
grand nombre possible les avantages d’une vie 
si parfaite, et qu’ils ont pu, en considération des 
infirmes, tempérer les rigueurs de la règle, sans 
la détruire. Mais loin de moi de penser qu’ils 
aient jamais prescrit, qu’ils aient jamais coricédé 
les vanités, les superfluités que je vois dans la 
plupart des monastères. J’admire comment a 
pu se glisser chez des moines une telle intem­
pérance dans le manger, dans le boire, un tel 
luxe dans les vêtements, dans les lits, dans les 
équipages, dans les édifices. Plus on y apporte 
de soin, de raffinement, de faste, plus on croit 
faire pour l'affermissement de l'Ordre et l’ac-

(i) Nous empruntons cette citation au très intéressant 
et très remarquable ouvrage de M l’abbé Demiinuid : 
Pierre-le-Vêné radie ou la vie et L’influence monastique 
au douzième siècle. Paris, Téqui, 1695, in-80, p. 78 et 
suiv. Cf. Vacandard, ouvrage cité, t, I. p. 111 et suiv.



croissement de la religion. On' taxe l’écocomie 
d’avarice, la sobriété de rigueur excessive, le si­
lence de mauvaise humeur.

« Par contre, le relâchement est traité de pru­
dence, la profusion de libéralité, le babil de 
savoir-vivre, le rire immodéré d’aménité ; c’est 
tenir son rang que d’avoir de riches habits et de 
brillants équipages ; c'est estimer la propreté que 
de parer sa chambre d’ornements superflus. 
Passer tous ces dérèglements à ses frères, c’est 
être charitable. Triste charité, qui détruit la cha­
rité ; triste prudence, qui confond la prudence ! 
Miséricorde pleine de cruauté, qui entretient le 
corps et tue l’âme ! Qu’est-ce qu’une charité qui 
flatte la chair et néglige l’esprit? Qu’est-ce 
qu’une prudence qui donne tout au corps et rien 
à l’âme? Q.i’est-cèqu’une miséricorde qui nour­
rit la servante et laisse périr la maîtresse...

« Au commencement, lorsque naquit l’Ordre 
monastique, croyait-on qu’il en viendrait à une 
telle décadence? Oh ! que nous sommes loin de 
ces temps où vivaient les disciples de saint An­
toine. Quand ils se visitaient, de loin en loin, par 
charité, telle était l’avidité avec laquelle ils rece­
vaient les uns des autres le pain de l’âme, qu’ils 
oubliaient la nourriture du corps et passaient des 
jours entiers sans manger ; mais leur esprit n e- 
tait pas à jeun... Aujourd’hui, qui cherche, qui

— 234 —



distribue l’aliment céleste? Jamais il n’est ques­
tion des Saintes Ecritures, jamais du salut des 
âmes ; toujours des riens, des quolibets, des 
paroles en l’air. Pendant que la bouche engloutit 
les mets, les oreilles se repaissent de frivolités, 
qui vous absorbent tellement, que vous ne savez 
plus mettre fin à vos repas. Aussi apporte-t-on 
plat sur plat. A la place des viandes, la seule 
chose qui vous soit interdite, de grands corps 
de poissons paraissent à double rang sur la 
table. Etes-vous rassasiés des premiers, on di­
rait, à vous voir aux prises avec les seconds, 
que vous n’avez pas même goûté des autres. 
Mais 1 industrie des cuisiniers est si grande, si 
grand est 1 artifice de leurs assaisonnements 1 
Les services peuvent succéder aux services : les 
premiers ne nuisent pas aux suivants, et la sa­
tiété ne diminue pas l’appétit. Le palais, stimulé 
par des sauces de nouvelle invention, sent, à 
tout moment, se réveiller ses désirs. L’estomac 
n’a plus d’yeux ; il se charge toujours, et la va­
riété prévient le dégoût...

« Qui dira, par exemple, toutes les ma­
nières dont on sait apprêter les œufs : on les 
tourne, on les retourné, on les bat, on les délaie, 
on les durcit, on les hache ; on les fait frire, on 
les fait bouillir; on les farcit, on les sert seuls 
ou mêlés à d'autres aliments... Et l’eau 1 faut-il

— 235 —



236 —

en parler, puisqu’il n’est plus admis qu’on en 
mette dans son vin ? Chose bizarre ! à peine 
sommes-nous moines, nous voilà malades de 
l'estomac ; nous n’avons garde alors d’oublier 
que l’Apôtre nous conseille l’usage du v in , 
l’usage modéré, il est vrai ; mais je ne sais 
pourquoi, nous oublions l’épithète. Encore si 
l'on se contentait d’une seule espèce de vin 1 J’ai 
honte de le dire ; vous rougirez de l’entendre 
.peut-ôtre : ayez du moins le courage de vous 
corriger. Trois ou quatre fois par repas, on vous 
apporte une coupe à demi-pleine ; vous la subo­
dorez, vous la touchez à peine du bout des lèvres, 
et avec un flair aussi rapide qu’infaillible, vous 
choisissez toujours le vin le plus généreux. Mais 
ce n’est pas tout ; et faut-il croire que, dans cer­
tains monastères, il est d’usage, aux grandes 
fêtes, de servir des vins mélangés de miel ou 
saupoudrés d’épices ? Serait-ce donc pQur sou 
tenir les estomacs débiles ? Après ces repas, on 
se lève de table, les veines gonflées, la tête 
lourde, et pourquoi faire, sinon pour dormir ? 
S'il faut, dans cet état, aller à l’office, pourra-t-on 
chanter, et de quel nom peut-on nommer les sons 
rauques qu’on tirera péniblement de sa poitrine?

« A table, on ne veut pas sa'isfaire un besoin 
mais goûter un plaisir ; dans les vêtements, 
on ne cherche pas de quoi se couvrir,



— 23? —

m ais de quoi séparer. On a des habits qui garan­
tissent moins du froid qu’ils ne soulèvent le 
vent de l’orgueil. Ah ! que je suis à plaindre 
d’avoir assez vécu pour voir notre ordre déchoir 
à ce point, cet ordre qui fut le premier dans 
l’Eglise, que dis-je? par où l’Eglise a commencé ; 
qui était le plus semblable aux hiérarchies angé­
liques, le plus voisin de la Jérusalem céleste, 
soit pour l’éclat de la pureté, soit pour l'ardeur 
de la charité ; qui a eu les apôtres pour fonda­
teurs, et pour premiers membres, des hommes 
que Paul appelle toujours des saints I Chacun 
d’eux n'avait à lui que ce qui lui était nécessaire : 
rien pour la curiosité, rien pour la vanité ; dans 
les vêtements, rien que ce qu’ilfallaitpour couvrir 
la nudité et-défendre des intempéries. Auraient- 
ils acheté des habits de galebrun et d’isam- 
brun (1) ?... Mais nous, c’est à peine si dans nos 
provinces nous trouvons encore des étoffes di­
gnes de vous vêtir. Le chevalier et le moine 
prennent chacun la moitié du môme drap, l’un 
pour son habit de guerre, l’autre pour sa coule. 
Les plus grands seigneurs, le roi lui-môme, fût- 
il empereur, ne dédaigneraient pas nos vête­
ments, à la forme près...

« Je parlerai, je parlerai, dussé-je passer pour
(1) Etoües de couleur foncée, en grand usage à cette 

époque.



238

présomptueux, je dirai la vérité. Comment la 
lumière s’est-elle obscurcie ? Gomment le sel 
de la terre s’est-il affadi ? Ceux dont la vie de­
vrait nous montrer le chemin, nous donnent 
l’exemple de l’ostentation ; ce sont des aveugles 
qui conduisent des aveugles. Quoi donc ! est-ce 
une preuve d’humilité, de voyager en si grande 
pompe et en si grand appareil, entouré de 
cette foule empressée de valets h longs cheveux, 
avec une suite qui suffirait à deux évêques ? Je 
mens, si je n’ai pas vu un abbé traîner après lui 
soixante chevaux et plus. Vous diriez, à les voir 
passer, non des pasteurs de couvents, mais des 
seigneurs de châteaux, non des directeurs 
d’âmes, mais des gouverneurs de provinces. Il 
faut porter, dans leur bagage, du linge de table, 
des coupes, des aiguières, des candélabres, de 
grands coffres remplis de tous les ornements de 
leur lit. Dès qu’ils vont à quatre lieues de chez 
eux, il leur faut tout leur mobilier, comme s’ils 
partaient pour la guerre ou qu’ils dussent tra­
verser un désert. Est-ce que le même vase ne 
pourrait pas servir pour l’eau qu’on verse sur 
leurs mains et pour le vin qu’ils boivent ? Ne 
pourraient-ils voir clair sans des chandeliers 
d'or ou d’argent ? Ne pourraient-ils dormir sans 
toutes ces riches tentures ? Le même valet ne 
pourrait-il panser leur cheval, les se r^ r à table



et faire leur lit? Pourquoi tout cet encombrement? 
Serait ce pour être moins à charge à vos hôtes ? 
Portez donc aussi votre nourriture pour leur 
épargner toute dépense. »

L’idéalisme transcendant de saint Bernard va 
plus loin encore et même, quoique mitigé par son 
bon sens et par son orthodoxie de réserves et 
de distinctions nécessaires, il passe un peu la 
mesure quand il s'élève avec véhémence contre 
le goût connu des Glunisiens pour la belle ar­
chitecture (I) et contre l'application qu’ils se

(1) « L’église abbatiale de Cluny, construite par saint 
Hugues, dit à ee i>ropos M. l’abbé Vacandard, est à coup 
sûr l’un des monuments auxquels saint Bernard fait 
allusion dans son Apologie. Ce n’est pas encore cette 
basilique dont les proportions égaleront cnnt ans plus 
tard .celles de Saint-Pierre de Rome, mais c’est déjà l’un 
des chefs-d’œuvre de l’architecture romane. Sa largeur 
moyenne est de 110 pieds et se partage en cinq nefs. Sa 
longueur est de 410 pieds. Bâtie en forme de croix ar­
chiépiscopale,, elle possède deux croisées (transepts), la 
première longue de près de 200 pieds, large de 30, la 
deuxième longue de 110 pieds et plus large que la pre- ■ 
mière. Sur la croisée principale s’élève trois clochers : 
au midi, le clocher de l’eau bénite, au nord le clocher 
de Sainte-Catherine, au milieu du sanctuaire le clocher 
du chœur ; les deux premiers de forme octogone, le 
troisième plus grand que les deux autres, de forme qua- 
drangulaire, tous 'appartenant & la plus élégante archi­
tecture romane. Un quatrième clocher, appelé le clocher 
des lampes, occupe le centre de la deuxième croisée.

« Si l’on pénètre dans la basilique, on se sent comme 
perdu dans la vaste nef éclairée par un demi jour qui 
tombe de 300 fenêtres. L’imagination est saisie par l’im­
mensité mystérieuse du monument. La voûte principale 
a plus de 100 pieds d’élévation. Une forêt de piliers (60

— 239 —



— 240 —

plaisaient à faire au culte divin de toutes les 
splendeurs de la matière et de l’art. Dans l’en- 
traînement de son zèle de réformateur et de sa 
verve de- polémiste l’austère champion de Cî­
teaux confond un peu trop une coutume légitime 
avec les abus qui s’y mêlaient.

« Je passe sous silence s’écrie-t-il (1), ces 
églises et leur hauteur à perte de vue, leur lon­
gueur démesurée, leur largeur exagérée, ces 
somptueux ornements, ces riches peintures, qui 
attirent le regard des fidèles, dissipent la dévo­
tion et me rappellent les cérémonies judaïques.

piliers), flanqués, de trois côtés, de colonnes engagées, 
soutiennent tout l’édifice.

« Nous serions infini, si nous voulions en décrire tou­
tes les beautés. Mais le chœur et quelques œuvres d’orfè­
vrerie ou de peinture méritent une mention spéciale.

ce Le chœur comprend environ le tiers de la grande 
nef. Au milieu se dresse le sanctuaire, hardiment porté 
par huit colonnes de marbre de 30 pieds d’élévation. 
Six surtout sont précieuses, trois de cipolin d’Afrique, 
trois de marbre grec de Pentélie, veiné de bleu. Leurs 
chapiteaux sont sculptés avec toute la variété de l’art 
roman.

« Devant le grand autel, étincelle un candélabre de 
cuivre, d’une grandeur étonnanle et d’un rare travail, 
tout revêtu d’or, orné de cristaux et de bérils La tige, 
qui a environ 18 pieds, porte six branches terminées par 
des lis et des coupés et forme elle-même la septième 
branche : c’est un don de la reine Mathilde. épouse de 
Henri d’Angleterre, don vraiment royal et digne du mo­
nument qu’il orne. ))

Vie de Saint Bernard, t. I, pp. 115-117.
(1) Demimuid, ouvrage cité, pp. 84-87.



— 241 —

Mais je le veux, tout cela est pour la plus 
grande gloire de Dieu. Je vous demande — je 
suis moine et je parle à des moines — je vous 
demande ce qu’un païen demandait à des païens: 
« Dites-moi, prêtres, que fait l’or en un sanc­
tuaire ? » Et je puis ajouter : « Diies-moi, pau­
vres (si tant est que vous soyez des pauvres), 
que fait l’or dans le sanctuaire ? » ‘Autre est la 
condition des évêques, autre celle des moines. 
Les évêques se doivent aux sages et aux fous. 
Les hommes charnels, sourds au langage de 
l'âme, se laissent toucher aux objets sensibles. 
Mais nous, qui avons quitté les rangs du peuple, 
qui avons renoncé aux richesses, aux pompes 
du monde pour l’amour du Christ ; nous qui fou­
lons aux pieds tout ce qui brille aux yeux, tout 
ce qui flatte les oreilles, les plaisirs de l’odorat, 
du goût, du toucher, de tous les sens, et les 
regardons comme du fumier au. prix de Jésus- 
Christ ; pour qui, je vous le demande, tout cet 
étalage? quel fruit en voulons-nous recueillir? 
les applaudissements des sots ou les offrandes 
des simples ? Nous sommes encore du siècle ; 
nous participons à ses œuvres et nous encen­
sons ses idoles.

« Je parlerai ouvertement : n ’est-ce pas l'ava­
rice, cette idolâtrie véritable, qui nous inspire ? 
Que cherchons-nous : la conversion des peuples

7*



242

Ou leurs présents ? Et comment s’y prend-on ? 
On ne saurait assez l’admirer. 11 y a un art de 
semer l’or qui le multiplie. Il coule comme les 
rivières et s’accroît dans son cours. Ces somp­
tueuses, ces merveilleuses vanités portent les 
hommes à donner plus qu’à prier. L’argent 
attire l’argent : car je ne sais comment il se fait 
que plus on est riche, plus on reçoit. Les reli­
quaires sont tout couverts d’or : les yeux se 
repaissent de cette vue, et les bourses de s’ou- 
vrir. On expose les images des saints : plus 
elles sont parées, plus elles semblent vénérables. 
Le peuple court les baiser, et fait son offrande, 
puis se retire, plus frappé de la beauté du tra­
vail que de la sainteté de l'objet. On suspend 
dans l’église je ne dis pas des couronnes, mais 
de grandes roues garnies de lumières, étince­
lantes de pierres précieuses. En guise de candé­
labres, on dresse des arbres gigantesques, d’ai­
rain massif, ciselés avec un art infini, où les 
cierges jettent moins d’éclat que les pierreries. 
Que se promet-on de tout cela ? la componction 
des visiteurs ou leur admiration ? 0  vanité des 
vanités 1 o folie 1 L’Eglise resplendit dans ses 
murailles et manque de tout dans ses pauvres. 
Ses pierres sont revêtues d’or et ses enfants 
sont nus. Les ressources des pauvres servent à 
charmer les yëux des riches. La curiosité est



— 243 —

satisfaite, la misère ne reçoit aucun secours.
« Encore si nous respections les saintes ima­

ges ! mais elles forment le pavé du temple et on 
marche dessus. Ici on crache sur le visage d’un 
ange ; là les traits d’un saint s’effacent sous le 
pied des passants. A quoi bon ces vives cou­
leurs, ce dessin si correct, si tout cela doit être 
souillé de poussière ? Et d'ailleurs, ces choses 
conviennent-elles à des pauvres, à des moines, 
à  des hommes spirituels ? A moins que vous 
ûe répondiez au poète, dont je vous citais 
les paroles, par le mot du prophète : « Sei­
gneur, j’ai aimé la beauté de votre de­
meure, le séjour de votre gloire. » Soit ! passe 
encore pour les églises, ce luxe peut enfler la 
vanité et nourrir l’avarice, il peut aussi entre­
tenir la dévotion des simples. Mais dans les 
cloîtres, sous les yeux des frères, occupés à 
lire, à quoi bon ces monstres grotesques, ces 
difformités belles, ces beautés difformes ? à quoi 
bon ces singes grimaçants, ces lions en fureur, 
ces centaures moitié hommes et moitié bêtes, 
ces tigres tachetés, ces soldats sur le champ de 
bataille, ces chasseurs avec leurs trompes ? Ici, 
c’est une tête à plusieurs corps, là un corps à 
plusieurs têtes ; plus loin un quadrupède avec 
une queue de serpent, un poisson avec une tête 
de quadrupède ; à côté une tête de cheval avec un



corps de chèvre, une tête surmontée d’une corne 
et une croupe de cheval (1). A.u milieu de ces 
chimères, de ces extravagances, les yeux se por­
teront-ils sur le marbre ou sur les livres ? Les 
journées se passeront-elles à contempler ces 
sculptures ou à méditer la loi de Dieu ? Mais 
pour le ciel ! si vous n’avez pas honte de ces 
folies, rougissez du moins des dépenses qu’elles 
entraînent. »

S’il y avait, comme on peut le croire, une cer­
taine exagération dans ces reproches, cet excès 
môme ne fut pas inutile à l’œuvre que poursui­
vait Bernard. 11 n’est pas douteux que l’éclat 
retentissant de sa voix et de ses censures n ’ait 
été pour beaucoup dans la réforme opérée à 
Cluny par Pierre-le-Vénérable et à Saint-Denis 
par l’abbé Suger, et qu’elle n’ait réveillé la dis­
cipline assoupie dans beaucoup d’autres monas­
tères « Les aboiements de l’abbé de Clairvaux, 
pour user de son langage, dit M. l’abbé Vacan-

(i) Cette satire pittoresque des fautaisies sculpturales 
de Fart roman reporte naturellement l’esprit sur les têtes 
grimaçantes qui se voient encore aujourd’hui sur les 
corbelets sculptés du mur extérieur, dans la partie la 
plus ancienne de l’église abbatiale de Saint-Gildas de 
Ruis. On peut donc avec quelque vraisemblance, se re­
présenter le cloître de la vieille abbaye bretonne, au 
temps d'Abélard, étalant sur ses chapiteaux sculptés 
quelques-unes de ces bizarres chimères contre lesquelles 
s’exerce ici la verve réformatrice du grand abbé de 
Clairvaux,

— 244 —



— ^45

dard (1), eurent un retentissement profond, non 
seulement à Cluny, à Reims et à Saint-Denis, 
mais encore dant tout l’ordre bénédictin. » Mais, 
comme nous l’avons dit, l’efficacité de sa parole 
ou de sa plume avait pour principe et pour appui 
l’éclatante évidence de sa sainteté. C’est de là 
qu’il tenait l’ascendant irrésistible qui lui permit 
d’imposer le feu divin de son zèle à toutes les 
plaies de l’Eglise, de rappeler à leurs devoirs et 
à l’idéal évangélique le clergé régulier et le 
clergé séculier, mdines et chanoines, évêques 
comme abbés, et de faire remonter enfin ses 
exhortations jusqu’au Pape lui-même, dans la 
personne de son disciple Eugène III. C’est grâce 
à sa sainteté manifeste, comme à son activité 
dévorante, qu’il réussit à triompher du schisme 
d’Anaclet contre Innocent II, qui faillit dès lors, 
comme il arriva deux siècles plus tard, déchirer 
en deux la chrétienté : scission présageant et 
préparant un prochain abîme. C'est sa sainteté 
encore qui le mit en mainte circonstance 
en état de négocier utilement les intérêts de 
l’Eglise avec le pouvoir civil, plein de respect 
pour un tel homme ; et qui m'-me, quand il le 
fallut, courba victorieusement devant son auréole

'(1) Ouvrage cité, 1.1, p. 178.



246

de pénitent et sa parole de prophète le front des 
princes de la terre.

L’intrépide hardiesse du grand réformateur 
cistercien dans l’accomplissement de sa mission 
de régénération morale et disciplinaire s’appuyait 
donc sur sa sainteté personnelle, ce qui le dis­
tingue déjà profondément des hérésiarques de 
son temps et des âges futurs. Mais ce qui l’en 
distingue encore davantage, c’est son attache­
ment inviolable à la doctrine commune et tradi­
tionnelle de l'Eglise : son orthodoxie très conser­
vatrice et plutôt timorée qu’aventureuse. En 
cela aussi ses sentiments correspondaient à sa 
vocation propre. « L'abbé de Clairvaux, dit le P. 
de Régnon (1), reçut la mission de s’opposer au 
torrent du rationalisme... Saint Bernard ne fut 
point favorable à l'érudition païenne des huma­
nistes, ni au rationalisme pédantesque des dia­
lecticiens. Il s’inquiétait médiocrement du mou­
vement profane qui se produisait dans les écoles. 
Mais, si des plaintes au sujet de lafci compromise 
venaient troubler son repos contemplatif ou son 
application aux grandes affaires de l’Eglise, alors 
il se levait et déployait le zèle d’un Phinées. » 

Ce n’est pas que son grand esprit mé­
connût la valeur et i’utilité des connaissances

(1) Ouvrage cité, pp. 41, 43.



— 247 —

humaines. « Bien qu’il ne fasse pas grand état 
dessciences purement spéculatives, dit M l’abbé 
Vacandard (1), il professe, en général, une sin­
cère estime pour les savants, surtout quand 
ils mettent leur génie au service de l’Eglise. Il 
favorise hautement les jeunes clercs dont 
les goûts studieux offrent quelque promesse 
d’avenir. Sa correspondance conserve des traces 
précieuses de cette délicate sollicitude. C’est 
à sa requête, par exemple, que l’arche - 
vêque de Canterbury accorde une prébende à 
Jean de Salisbury, le plus brillant humaniste du 
douzième siècle. Il pousse Robert Pu'lus, le 
fondateur de l’Université d’Oxford. à fréquenter 
assidûment les écoles de Paris pour y perfection­
ner sa science et sa méthode. Nous possédons 
encore la lettre par laquelle il recommande 
Pierre Lombard à Gilduin, abbé de Saint-Vic- 
tor... L’aversion qu’il témoignait volontiers pour 
les disputes stériles de l’école lui valut le repro­
che de décrier la science. Mais il se défe d 
vivement contre une accusation aussi injurieuse. 
Ses religieux reçurent à cet égard la confidence 
du fond de sa pensée. « Il y en a. dit il, qui veu­
lent savoir, uniquement pour savoir : c’est une 
honteuse curiosité. D’autres veulent savoir, pour

(1) Ouvrage cité, 1.1, pp. 112,114.



248

qu’on sache qu’ils sont savante : c’est une hon­
teuse vanité; le satirique s’est moqué d’eux 
quand il a dit :

Scire tuum nihil est, nisi te scire hoc sciât alter (li­

ft 11 en est qui veulent savoir, afin de vendre 
leur science, soit pour de l’argent, soit pour les 
honneurs : c’est un honteux trafic. Mais il en est 
aussi qui veulent savoir pour édifier auirui, et 
c’est charité ; comme il en est qui veulent savoir 
pour s'édifier eux-mêmes, et c’est prudence. De 
tous ces groupes les deux derniers seulement 
connaissent le prix de la science et savent en 
user. »

Sans être dcnc hostile de parti-pris à la science 
profane,il entrait, ce semble, dans les sentiments 
de saint Bernard à son sujet, et notamment à 
l'égard de l’enseignement philosophique et dia­
lectique de son temps, une impression de 
défiance dogmatique, morale et mystique, ana­
logue à l’inclination d'austérité puritaine qui lui 
rendaient suspectes, dans les édifices clunisiens, 
les magnificences de l’art. Les disputes achar­
nées et trop souvent stériles dps logiciens enragés

il) Perse, Satire T. vers. 27. (( Ton savoir n’est rien à 
tes yeux, si personne ne sait que lu sais. » On voit que 
si saint Bernard n’était point favorable à l’érudition 
païenno des humanistes, cette érudition ne lui manquait 
pas.



— 249 —

continuellement aux prises dans les écoles de 
Paris, lui faisaient sans doute l’effet des capri­
cieuses et extravagantes chimères dont la pré­
sence le scandalisait sur les chapiteaux des 
cloîtres romans. Cette disposition d'esprit n’avait 
pu lui inspirer beaucoup de sympathie pour les 
tendances, pour les querelles, pour les succès 
d’Abélard, dont les aventures avec Héloïse 
n’étaient pas non plus de nature à donner de lui 
une idée bien favorable au grand ascète de Clair- 
vaux. De plus, l’évêque de Châlons, l’ami et le 
conseiller de saint Bernard, n’était autre que 
Guillaume de Champeaux, et, sans attribuer à ce 
pieux et zélé prélat une rancune indigne de lui, 
il est permis de penser qu'il n’avait pas conservé 
un très agréable souvenir de ses relations et de 
ses luttes avec maître Pierre. La profession reli­
gieuse de celui-ci à Saint-Denis avait sans aucun 
doute plutôt modifié en sa faveur les dispositions 
de Bernard, dont la grande âme admettait avec 
joie la sincérité de telles conversions, et ces 
dispositions durent s’améliorer encore, s’il con­
nut les sentiments courageusement, quoique 
imprudemment manifestés par le nouveau reli­
gieux contre les relâchements de ses confrères. 
Mais les témérités de l’enseignement théologique 
d’Abélard, sa condamnation à Soissons, les côtés 
singuliers de son entreprise de communauté



— 250 —

philosophique au Paraclet et les désordres qui 
s’y mêlèrent, durent indisposer de nouveau con­
tre lui l’esprit de l’abbé de Clairvaux, qui sans se 
ronger dès lors, comme le crut l’imagination trop 
surexcitée de maître Pierre, au nombre de ses 
adversaires déclarés, laissa sans doute percer 
dans ses conversations avec ses amis son 
improbation et sa défiance.

La promotion d’Abélard à la tête de l’abbaye 
de Saint-Gildas de Ruis et Ja lutte engagée par 
lui contre ses moines pour les ramener à la dis­
cipline paraissent au contraire avoir été entre 
les deux abbés l’occasion d’un rapprochement 
marqué. Ils se rencontrèrent personnellement, 
comme nous l’avons vu, le 20 janvier 1131, à la 
bénédiction du maître-autel' de Morigny par le 
pape Innocent II, etilest permis de croire que l’un 
et l’autre ne lurent pas sans éprouver le charme 
de leurs qualités réciproques. A quelque temps 
de là, saint Bernard donna publiquement une 
grande marque de sympathie à la nouvelle com­
munauté installée par Abélard au Paraclet sous 
la direction d’Héloïse. Il y fit une visite long­
temps souhaitée et confirma les religieuses dans 
les devoirs de leur état par ses saintes exhorta­
tions. Il fut toutefois légèrement choqué d’une 
innovation introduite par elles dans la récitation 
du Paler où, au lieu de la demande du pain quo­



251 —

tidien, formule adoptée d’après saint Luc par 
toute l’Eglise latine, elles avaient substitué 
l’expression de pain sirpersubstantiel, qui se 
trouve dans le texte de saint Mathieu. Il vit là 
une regrettable tendance à se singulariser et peut- 
être à couvrir sous de telles mutations de mots 
des étrangetés de doctrine. Abélard, à qui saint 
Bernard avait attribué avec raison la responsa­
bilité de ce changement, lui écrivit une longue 
lettre pour la justifier. Après un préambule 
d’une déférence assez malicieuse, il s’y expli­
que en termes non exempts d’aigreur, et, en­
traîné par son instinct polémique, ne se refuse 
pas le plaisir de confirmer son argumentation en 
rappelant que l’Ordre de Cîteaux, si récent dans 
l’Eglise, ne s’était pas fait faute lui-même de 
beaucoup innover dans sa liturgie particulière (1). 
Cette petite dissidence ne laissa pas sans doute 
que de troubler quelque peu les bons rapports 
des deux abbés. Mais les défiances de saint Ber­
nard furent surtout vivement ranimées par le 
caractère de l’enseignement repris avec éclat par

(1) Cf. Epistola Pétri Abælardiad Bernardum Claræ- 
vallensem abbatem dans Migne, t. CLXXV11I, p. 335 et 
suiv.— Vacandard, Abélard, p. 74 et suiv. — « Abélard 
avait oublié, fait observer M. l'abbé Vacandard, que ces 
nouveautés, qu’il reprochait à saint Hernard, étaient 
sanctionnées par l’Eglise, taudis que la sienne n’avait 
reçu aucune approbation qui la légitimât. »



252 -

Abélard sur la montagne Sointe-Geneviève Dans 
le traité sur le baptême adressé, ce semble, en ce 
temps-là par l’abbé de Clairvaux à son ami H u­
gues de Saint-Victor, les témérités doctrinales 
de maître Pierre furent l’objet d’une sévère cri­
tique, mais pourtant sans que l'auteur en fût 
nominalement désigné (1). L’antipathie très na­
turelle de saint Bernard pour le génie inquiet du 
dialecticien breton se confondait avec son zèle 
pour la pureté de la foi et ne se surexcitait par 
aucun sentiment de haine personnelle. Même 
après la formelle mise en demeure qui lui fut 
adressée par Guillaume de Saint Thierry, il ne se 
pressa nullement d’entrer en campagne, et sa pre­
mière préoccupation, quand il résolut d'agir en 
personne, ne fut pas d’attaquer de vive force 
Abélard, mais de l’amener amicalement à se 
corriger.

Il lui demanda donc une entrevue, qui eut 
lieu en effet et qui parut acheminer l’affaire à un 
excellent résultat.Malgré son imprudente audace, 
Abélard était au fond un croyant sincère et un 
fils dévoué de l’Eglise. Il était, depuis quelque 
temps, inquiet lui-même des ravages exercés 
dans l’opinion par cette fureur de disputer qui

(1) Cf. S. M. Deutsch, ouvrage cité, pp. 48, 466 ei,suiv. 
— Vacandard, Vie de saint Bernard, t. 11, pp. 113, 114,m.



253 —

ne connaissait plus de bornes. Il tomba aisément 
d’accord avec saint Bernard sur la nécessité d’y 
mettre un frein. Dans un second entretien, l’abbé 
de Clairvaux essaya de pousser plus loin sa 
victoire pacifique et de faire reconnaître à maître 
Pierre que ses propres écarts n’étaient pas 
étrangers au mal qu’il s’agissait de guérir. Mois 
alors l’amour-propre du dialecticien regimba et 
il fit voir par ses réponses qu’il ne se jugeait pas 
si coupable. Cependant, dit M. l’abbé Vacan­
dard (1), « dans une troisième conférence, ô 
laquelle prirent part plusieurs témoins, Abélard 
parut enfin comprendre la justesse des observa­
tions de l’abbé de Clairvaux et consentit à sacri­
fier, pour le maintien de la paix, ses théories 
hasardées, pour ne pas dires ses erreurs mani­
festes. On parla môme de rétractation ; il faut 
sans doute entendre par là de simples cor­
rections ou retouches. Sur cette résolution, on 
se sépara. »

Comme il arrive assez ordinairement en pareil 
cas, l’accord des deux interlocuteurs, quand ils 
se quittèrent, était plus apparent que réel. Saint 
Bernard conservait des résistances de maître 
Pierre une impression fâcheuse. « La promesse 
d’une rétractation en temps opportun ne le

(1) Vie de saint Bernard, t. II, pp. 133-124,
8



254 —

rassurait qu’à demi contre les dangers de tant 
de théories suspectes, d’erreurs manifestes et 
d’une méthode d’enseignement essentiellement 
critique, avec une nuance de rationalisme bâtard. 
Il ne put s'en taire auprès de ses amis ; il entre­
prit môme de mettre les étudiants en garde 
contre les ouvrages et Ps leçons d’Abélard. » 
D’autre part, celui-ci, sincère dans les conces­
sions qu’il avait promises pour le bien de la'paix, 
n’était pourtant nullement convaincu d’être tombé 
dans des erreurs, même involontaires. Il ouvrit 
volontiers l’oreille à ceux de ses disciples qui lui 
reprochèrent l’abandon par lui de sa propre cause 
et ne se prêta que trop facilement aux sugges­
tions déplorables de l un d’entre eux, déjà connn 
alors pour son audace révolutionnaire, et devenu 
depuis tristement célèbre, Arnaud de Brescia. 
Selon l’usage, les tiers envenimèrent la querelle. 
Un chanoine de Toul, nommé Hugues Métel, 
qui se piquait de bel esprit, saisit cette occasion 
de composer une pièce d’éloquence à sa façon. Il 
rédigea une dénonciation d’Abélard au Souverain 
Pontife, dans laquelle il fit pleuvoir sur le pro­
fesseur de la montagne Sainte Geneviève une 
grêle d’épithèles et de métaphores désobligeantes. 
« C’est une hydre nouvelle, un nouveau Phaéton, 
un autre Prométhée, un Anlée à la force de géant. 
C’est le vase d’Ezéchiel qui bout, allumé par



l'Aquilon. Il est temps que le Pape prépare le 
cautère qui doit guérir les âmes malades, s’il ne 
veut que tous les pécheurs de la terre tombent 
bientôt dans les rêts de cet homme. » L’imagi­
nation, prompte à émouvoir, de l’abbé de Saint- 
Gildas vit dans ces attaques une conjuration non 
seulement contre ses idées, mais aussi et surtout 
contre sa personne. Il ne songea plus qu’à 
sa défense. Dans cette vue, encouragé non 
seulement par Arnaud, mais par un autre de ses 
disciples, le sous-diacre Hyacinthe, attaché à la 
curie romaine (1), qui lui persuada, non sans 
quelque fondement, que ses ouvrages, si fort 
critiqués en France, étaient lus et goûtés par le 
Sacré-Collège, maître Pierre recourut à une 
manoeuvre hardie : il prit tout-à-coup l’offen­
sive (2).

Une importante réunion de prélats était an­
noncée à Sens pour le premier dimanche après 
la Pentecôte ; ils devaient présider dans la 
cathédrale à une exposition solennelle d'insignes 
reliques. La présence du roi de France, assisté 
de ses grands officiers, devait rehausser l’éclat 
de cette fête religieuse et populaire. Abélard

(1) Assagi avec l’âge, Hyacinthe Orsini devint plus 
tard cardinal, puis, dans son extrême vieillesse, pape 
sous le nom de Gélestin III.

(2) Cf. Vacandard, ouvrage cité, t. II, pp. 140-142.



crut trouver là pour sa doctrine l'occasion d’un 
triomphe retentissant. Plein de confiance dans 
l’habileté de sa dialectique, il demanda l’autori­
sation de venir réfuter devant l’assemblée, trans­
formée en concile ou en synode, les incrimina­
tions de l’abbé de Clairvaux. L’archevêque de 
Sens consentit à sa demande et en prévint saint 
Bernard, qu’il convoqua pour le débat projeté. 
L’abbé de Clairvaux' refusa tout d’abord. Il n’était 
pas, il l'avoua lui-même, pleinement rassuré par 
la bonté de sa cause contre la puissance d’argu­
mentation d’un adversaire rompu à toutes les 
finesses de la logique, et il estimait que les écrits 
d’Abélard offraient aux évêques, juges plus au­
torisés que lui des questions de foi, une matière 
suffisante pour justifier de leur part une accusa­
tion formelle d’hétérodoxie. Ce refus accrut les 
espérances de maître Pierre et déjà ses partisans 
poussaient partout des cris de victoire. Les 
amis de saint Bernard lui représentèrent les 
conséquences de son abstention, le péril que, 
par son fait, allait courir la foi catholique. Cette 
considération fut pour lui déterminante. Il con­
çut avec raison comme nécessaire, dans l’état 
des esprits, la condamnation des erreurs d’Abé­
lard, et s’y donna désormais tout entier. Les 
évêques, dont sa plume ardente enflamma le



— 257 —

zèle, ne tardèrent pas à lui confier la direction 
du procès (1).

« Le 2 juin 1140, octave de la Pentecôte, dit le 
docte historien de saint Bernard (2), après la 
cérémonie de l’exposition des reliques, l’abbé de 
Clairvaux, préludant aux séances du synode, 
monta en chaire et recommanda Abélard aux 
prières de son auditoire : « Conjurez Dieu, dit-il, 
de le rendre tel que le soupçon ne puisse désor­
mais l’entacher. » Le soir, les prélats tinrent 
une conférence privée dans laquelle ils étudiè­
rent, sous l'œil du saint abbé, les matières de la 
discussion du lendemain. Bernard produisit les 
ouvrages d’Abélard. en tira les propositions les 
plus téméraires, dont il prouva l’hétérodoxie, en 
les comparant avec l’enseignement de l’Ecriture 
et des Pères, particulièrement avec la doctrine 
de saint Augustin. On tomba aisément d’accord 
sur la nécessité d’une rétractation de l’auteur.

« Ce travail préliminaire simplifiait les opéra­
tions publiques du concile. La première séance 
s’ouvrit le. lendemain dans l’église métropoli­
taine de Saint-Etienne. Le roi y assista. L’abbé 
de Clairvaux occupait au milieu des prélats une 
place d’honneur. Après la récitation des prières

(1) Cf. Vacandard, ouvrage cité, t. H, pp. 142-144.
(2j Ouvrage cité, 1 .11, pp. 145-147.



accoutumées, l'un des évôques prit la parole et 
s’attacha à démontrer l'importance de la vraie 
foi. Abélard fut ensuite introduit. Bien qu’il ne 
pût se dissimuler que les évêques,.dont il avait 
escompté l’approbation, étaient devenus ses 
juges, il ne parut pas d'abord redouter l’issue 
du débat...

« Lorsque l'illustre professeur, subitement 
transformé en accusé, eut pris place sur le siège, 
qui lui était assigné, l’abbé de Clairvaux, chargé 
du rôle de promoteur, se mit en devoir d’énon­
cer les dix-sept propositions extraites, dès la 
veille, de la Theologia christinnn, de Ylnlro- 
ductio ad theologiam, du Scito teipsum, et d’un 
autre ouvrage intitulé Liber sententiaruin (1,, 
et avertit l’auteur que le choix lui était offert ou 
de renier les textes incriminés, ou de les corri­
ger, ou enfin de les justifier par des raisons théo- 
logiques. Mais à peine avait-il achevé ces mots, 
qu’Abélard se redressa avec fierté et déclara 
devant ses juges étonnés qu’il en appelait au 
Pape. Personne ne crut d’abord qu’il prit sé­
rieusement un tel parti ; mais on eut beau lui 
promettre une pleine liberté de défense et une

(i) Abélard a désavoué ce dernier ouvrage. Mais les 
critiques sont h peu près d’accord aujourd’hui pour y 
voir, non pas, j1 est vrai, un écrit de sa main, mais un 
cahier rédigé d’après ses leçons par un de ses disciples.

— 258 —



— 259 —

entière sécurité pour sa personne, il persista 
dans son appel et déclina obstinément la com­
pétence d ’un tribunal qu’il avait lui-même 
choisi. »

Cette nouvelle et subite volte-face jeta d’abord 
quelque trouble dans l’esprit des évêques. Mais 
l’oeil fixé sur-son but, saint Bernard ne se laissa 
pas déconcerter. 11 fit décider par le synode que, 
par respect pour le Saint-Siège, la personne 
d’Abélard serait mise provisoirement hors de 
cause, mais qu’il serait passé outre au jugement 
sur la question de doctrine Après un nouvel 
examen, les propositions suspectes, réduites au 
nombre de quatorze, furent frappées d’une con­
damnation positive et même notées'd’hérésie. 
Sans perdre un moment, l’abbé de Clairvaux se 
mit en devoir de soutenii en cour de Rome le 
bien-fondé de cette sentence et d’en obtenir con­
firmation. Il déploya pour cela une activité infa­
tigable et un génie hors de pair de théologien, de 
polémiste et de diplomate. Une terrible volée de 
lettres, toutes brûlantes de zèle et d’éloquence, 
et où la passion du saint abbé pour l’orthodoxie 
l’emporte quelquefois jusqu’à l’invective et jus­
qu’à l’insulte, s’élançèrent en même temps ou 
couj) sur coup de sa cellule vers le Pape et vers 
le Sacré-Collège et allèrent sommer, pour ainsi 
dire, le Souverain Pontife et les cardinaux de



— 260 —

sauver l’Eglise, menacée par le dialecticien retors 
et le novateur contumace que saint Bernard ne 
se représente plus que sous les traits d’un mons­
tre odieux. « Nous avons échappé au lion (l’an­
tipape Anaclet), s’écrie t-il, et nous voici aux 
prises avec le dragon. . .  Un Goliath s’cst levé, 
haut de taille, armé pour le combat, précédé de 
son écuyer, Arnaud de Brescia. Leurs écailles 
sont si étroitement unies, qu’un souffle ne sau­
rait les pénétrer. La guêpe de France a sifflé 
pour appeler à elle la guêpe d’Italie, et toutes 
deux se sont jetées sur le Seigneur et son Christ. 
Goliath a poussé sa clameur contre les phalan­
ges d’Israël et insulté l’armée des sain ts.. .  C’est 
à vous, successeur de Pierre, de juger si celui 
qui attaque la foi de Pierre doit trouver un re­
fuge auprès de la chaire de Pierre. Rappelez- 
vous les devoirs de votre charge... Qui donc se 
lèvera pour fermer la bouche de ce fourbe ? Il 
est prêt à se faire condamner encore, comme si 
la première condamnation ne suffisait pas 1 Que 
dis-je ? il est bien tranquille : car il se glorifie 
d’avoir pour disciples les cardinaux et les clercs 
de la cour de Rome, et il invoque comme défen­
seurs de ses hérésies ceux-là mêmes qui doivent 
le juger et le condamner. N’y aura-t-il donc per­
sonne qui ressente les injures faites au Christ ?... 
Sachez-le, parce qu’il vous est utile de le savoir,



— 261

vous à qui Dieu donne la puissance, il importe 
à l’Eglise, il importe à cet homme lui-même 
qu’on impose silence à sa bouche pleine de ma­
lédiction, d’amertume et de ruse (1). »

Abélard, de son côté, était sorti du concile en 
proie à une assez vive irritation. 11 n’avait pas 
tardé à coihposer une apologie où, non content 
de défendre pied à pied sa méthode et ses erreurs, 
il prenait à partie Bernard et l’accusait d’igno­
rance, de falsification et de frénésie. Mais peu à 
peu, rentrant en lui-même, il reconnut la situa­
tion périlleuse où ses .témérités d’enseignement 
et de conduite l’avaient placé, et, comme ses 
erreurs, dont il avait tant de peine à se dépren­
dre, avaient leur principe dans son esprit plutôt 
que dans son cœur, et que ses intentions n'étaient 
point celles d’un hérésiarque, il changea de ton 
dans une nouvelle confession de foi adressée par 
lui à Héloïse et où, sans rétracter expressément 
sa doctrine, il faisait cette déclaration exactement 
orthodoxe et profondément chrétienne : « Hé­
loïse, ma sœur, toi jadis si chère dans le siècle, 
aujourd’hui plus chère encore en Jésus-Christ, 
la logique m’a rendu odieux au monde. Us 
disent, en effet, ces pervers,% qui pervertissent 
tout et dont la sagesse est perdition, que je suis

(1) Cf. Vacandard, ouvrage cité, t. II, pp. 148-159.



— 262 —

éminent dans la logique, mais que j’ai failli gran­
dement dans la science de Paul C’est, il me sem­
ble, la prévention plutôt que la sagesse qui me 
juge ainsi. Je neveux pas à ce prix être philoso­
phe, s’il faut me révolter contre Paul. Je ne 
veux pas être Aristote, si je suis séparé du 
Christ ; car il n-’est pas sous le ciel d-’autre nom 
que le sien, en qui je doive trouver mon salut. 
J'adore le Christ qui règne ù la droite du Père... 
Je crois au Père, au Fils et au Saint-Esprit, par 
nature un et vrai Dieu, qui reçoit la Trinité dons 
les personne*, mais conserve l’unité dans la 
suhstance... Je n’écoute point Arius qui, poussé 
par son génie pervers ou plutôt séduit par le 
démon, introduit des degrés dons la Trinité 
divine... Je déclare que le Saint-Esprit est égal 
et consubstantiel au Père et au Fils .. Je con­
damne Sabellius qui soutient que le Père et le 
Fils sont la même personne... Je déclare que 
dans le baptême tous les péchés sont remis, 
et que nous avons besoin de la grâce pour com­
mencer le bien et pour le parfaire; et que ceux qui 
sont tombés sont régénérés par la pénitence... 
Telle est la foi dans laquelle je me repose. C’est 
d’elle que je tire la fermeté de mon espérance. 
Fort de cet appui salutaire, je ne crains pas les 
aboiements de Scylla, je ris du gouffre de Cha- 
rybde, je n’ai pas peur des chants mortels des



263 ■«"*»

Sirènes. Si la tempête vient, elle ne me renver­
sera pas ; si les vents soufflent, ils ne m’agite­
ront pas ; car je suis fondé sur la pierre iné­
branlable (1). »

C’est sur cette déclaration de ses sentiments 
qu’il se proposait sans aucun doute d’établir à 
Rome la défense de son enseignement et de ses 
écrits, qu’il se flattait, au moyen d’une habile 
iriterpi étation et, s’il le fallait, de concessions 
opportunes, de mettre en suffisant accord avec 
sa dernière profession de foi. Il se mit donc en 
route pour la ville éternelle. Cluny se trouvait 
sur son chemin. Il s’y arrêta pour s’entretenir 
de sa situation et de ses projets avec l’illustre 
et saint abbé de cette congrégation. Pierre-le- 
Vénéroble, qui, sans partager ses idées, avait de 
l’admiration pour son génie et de la bienveillance 
pour sa personne.

Pferre-le-Vénérable fut l’un des grands hommes 
du douzième siècle, II naquit dans les dernières 
années du siècle précédent au château de Mont- 
boissier, en Auvergne, d’une famille appartenant 
à la haute aristocratie féodale. Comme celle de 
saint Bernard, sa mère, Raingarde, était d’une 
piété toute monastique. Voué dès l’enfance par

(I) Cf. Pétri Abæîerdi fidei confe'ssio ad Heloissim 
dans Migne, t. CLXXVIII, pp. 375-378. — Vacandard, 
ouvrage cité, 1. 1, pp. 160, 161.



ses parents à la vie religieuse, son inclination 
personnelle répondit sans peine à cette vocation. 
Il fit son éducation nu couvent de Sauxillonge, de 
l'Ordre deCluny, auquel, à l'âge de seize ou dix- 
sept ans, il s ’agrégea par un vœu définitif. Son 
intelligence et sa piété, correspondant à l’illus­
tration de sa naissance, l’appelaient aux grands 
emplois de la congrégation. Il fut bientôt élevé, 
malgré sa grande jeunesse, â la double charge 
de docteur des anciens et de gardien de l’Ordre, 
dans le monastère de Vézelay. « Le seul titre de 
docteur des anciens, dit M. l’abbé Demimuid (1), 
indique assez les fonctions qui s’y trouvaient 
attachées, et le cas que l’on faisait de l’érudition 
du jeune profès, jugé digne d’instruire ceux qui 
peut-être le devançaient par l’âge. Quant au 
gardien de l’Ordre, appelé aussi prieur claustral, 
il était comme le vicaire et le substitut du grand 
prieur, le remplaçait en son absence et, en tout 
temps, veillait au maintien de la discipline du 
couvent. Dix années durant, Pierre s’acquitta 
de ces emplois avec le zèle le plus édifiant, u 

Il fut ensuite préposé au gouvernement du 
prieuré de Domène, au diocèse de Grenoble. En­
fin le chapitre général de l’Ordre l’élut, le 22 août 
1122, à la dignité abbatiale, ce qui le faisant chef

— 264 —

(1) Ouvrage cité, p. 20.



265

de la congrégation de Cluny, le plaçait au nom­
bre des principaux personnages, non seulement 
de l'Eglise et du royaume de France, mais de la 
chrétienté tout entière. Mais le poids de cette 
charge en égalait l'honneur. L'Ordre de Cluny 
était tombé, sous le gouvernement de Pons dé 
Melgueil dans ce relâchement de vie et de dis­
cipline qne nous avons vu exciter l'indignation 
et la verve de saint Bernard. Après l'abdication 
de cette abbé d'humeur trop temporelle, son 
successeur, Hugues II, n'avait pu, dans un pon­
tificat de trois mois seulement, mettre la main à 
l'œuvre de réforme dont la nécessité se montrait 
urgente aux vrais religieux. Pierre de Montbois- 
sier s'y voua de plein cœur, mais il eut à sou­
tenir, dans cette sainte entreprise, de terribles 
luttes et même des retours sanglants. Revenant 
sur son abdication, l'abbé Pons, appuyé des 
partisans d'une vie commode, s'empara de l'ab­
baye par la force et réussit quelque temps à y 
maintenir la tyrannie de son relâchement. La 
cause fut évoquée à Rome, où se rendirent les 
deux abbés de Cluny. Mais Pierre fut confirmé 
dans sa charge par l'autorité apostolique, tandis 
que Pons, solennellement excommunié, était jeté 
en prison. Il y mourut peu après, victime d'une 
épidémie à laquelle Pierre lui-même faillit suc­
comber.



— 266

Maître d'un pouvoir désormais incontesté, le 
chef légitime de Cluny releva et soutint, sa vie 
durant, par un mélange de vigueur et de pru­
dence, la régularité cénobitique et la santé spi­
rituelle dans le grand corps religieux confié a 
ses soins. Saint Bernard rendit hautement té­
moignage à ses hautes vertus, qui lui méritèrent 
de la part de ses contemporains le surnom de 
Vénérable, indissolublement attaché depuis à 
son nom. La commune ardeur de leur zèle apos­
tolique, qui se manifesta notamment contre le 
schisme d’Anaclet, quoique cet anti-pape fût clu- 
nisien d’origine, unit ces deux grands hommes 
par les-liens d’une sainte amitié, qui laissa place 
toutefois, outre les divergences inévitables 
entre les deux congrégations dont ils étaient les 
représentants, à une certaine différence de vues 
et surtout de caractères. Plein d’admiration pour 
l’idéalisme transcendant de l'illustre ascète cis­
tercien, le pieux abbé de Cluny n’en adoptait pas 
néanmoins, pour lui et les siens, le puritanisme 
un peu farouche.

« Pierre-le-Vénérable, dit à ce propos M. 
l’abbé Demimuid (1), aurait-il souscrit sons 
réserve à la violente sortie de saint Bernard 
contre la richesse des temples et le luxe des bâ­

ti) Ouvrage cité, pp. 87-89.



— 2fi7

timents ? Nous en doutons. Il ne priait jamais 
mieux que dans une belle église. Un de ses 
amis, l'évêque de Troyes, lui semblait appelé à 
la vie religieuse, il le presse de changer son siège 
contre une cellule de Cluny. « Avez-vous oublié, 
lui écrit-il, cette église, la plus belle, et de beau­
coup de toute la Bourgogne, les peintures qui la 
décorent, toute la vie du Christ, ses miracles, si 
merveilleusement représentés par nus peintres? 
Où trouvez-vous un lieu mieux fait pour le re 
cueillement et la contemplation ? » Pierre était 
dévoré du zèle de la maison de Dieu, et pour 
ajouter à la décence, à l’éclat du culte, il ne 
savait rien épargner. Un moine de son ordre n’a 
pas assez d’éloges pour les deux beaux reli­
quaires d’argent, incrustés d’or, ornés d’émaux 
et de pierreries, qu’il avait fait placer sur le 
maître-autel. Sous son gouvernement s’acheva 
et fut dédiée cette basilique de Cluny, la plus 
vaste alors du monde chrétien et dont Saint- 
Pierre de Rome a seul surpassé dans la suite les 
proportions colossales . Pierre-le-Vénérable 
avait toutes les vertus de son état, il était, on l’a 
dit, ol’idéal du moine», mais du moine de Cluny. 
C’était un titre à la reconnaissance de cet insti­
tut, que d’en avoir accru et embëlli les édifices. 
Un des abbés les plus honorés de l’ordre, un 
saint, Odilon disait : « J’ai trouvé une abbaye de



— 268

bois et je la laisse de marbre. » An contraire, à 
Cîteaux, on se glorifia longtemps de ce qu’on 
appelait « le monastère de bois ».

« Cluny, c’était le cloître, mais bâti par la 
main des arts ; c’était la prière, mais entrecou­
pée d’études variées ; la pratique des conseils 
évangéliques, mais dans la sérénité et sous le 
rayon du Thabor, plutôt que dans les larmes et 
la désolation du Calvaire. Cîteaux, c’était le re­
noncement absolu ; le vœu de pauvreté, com­
pris avec une rigueur singulière ; il y avait un 
luxe de l’esprit qu’il n'excluait pas moins que 
les richesses : là aussi, cependant, le travail suc­
cédait à l’oraison, mais le travail des mains, qui 
défrichait les terres abandonnées, desséchait les 
marais, créait des usines, et parfois réunissait à 
la même charrue le pauvre colon et le haut ba­
ron, jadis puissant dans le siècle. Lorsqu'on se 
dirigeait vers Cluny, de loin les yeux étaient 
frappés par ’a masse imposante de la grande 
église, par son double transept, ses quatre tours 
hautaines, qui surmontaient les collines et les 
forêts, la tour du chœur surtout, plus élevée, 
plus large que les autres, et d’où s’échappaient 
les volées de ses dix-huit cloches ; et l’on recon­
naissait cette congrégation si respectée qu’on a 
vu des papes solliciter son appui, si opulente 
qu'un de ses abbés, Pierre lui-môme, a pu l’ap­



— 269 -

peler « le trésor de la république chrétienne ». Le 
caractère des Cisterciens ne se traduisait pas 
moins dans leurs églises, dépourvues de sculp­
tures, de peintures, aux vitraux de couleur 
blanche, sans croix ni ornements, et dont les 
clochers devaient être, disaient les constitutions, 
d’une hauteur modeste, en rapport avec la sim­
plicité de l'Ordre. Ces constructions austères, 
nues, basses, presque écrasées, faisaient songer 
à des pénitents, prosternés dans la prière et dans 
l’humilité.

« Mais quoi ! ajoute excellemment le docte 
historien (1), faut-il se prononcer entre les deux 
observances, entre les deux esprits ? Proscrire 
les splendeurs artistiques et l’activité littéraire 
de Cluny, c’eût été suspendre cette patiente et 
glorieuse tradition, qui nous a valu les chefs- 
d’œuvre de l’antiquité (2), ralentir cet élan de la 
piété de nos pères qui, suivant un mot célèbre, a 
couvert la France de cette blanche robe d’églises, 
aujourd’hui encore une de ses plus belles pa­
rures ; c’eût ét.é priver le peuple de cette prédi­
cation, dont saint Bernard, on l’a vu, ne mécon­
naissait pas l’efficacité, de ces monuments qui 
étaient « comme un livre ouvert pour la foule,

(1) Ouvrage cité, pp. 90, 91.
(2) Far le soin qu’ont mis les copistes monastiques à 

en reproduire les exemplaires.



— 270

dont les frises, les chapiteaux retraçaient les 
histoires sacrées, les légendes populaires (1) », 
dont les superbes clochers rappelaient moins au 
fidèle l’orgueil des moines que la pensée du ciel. 
Car Chateaubriand n’a-t-il pas été bien inspiré, 
quand il a dit : « Un paysage paraît-il nu, triste, 
désert, placez-y un clocher ; à l'instant, tout va 
s’animer : les douces idées de pasteur et de trou­
peau, d’asile pour le voyageur, d’uumône pour 
le pèlerin, d’hospitalité et de fraternité chré­
tiennes, vont naître de toutes parts ! (2) » D’un 
autre côté, réprouver l’austérité de Cîteaux, en 
l'accusant, comme on l’a fait dans la chaleur de 
la dispute, de briser la vigueur du corps et d'a- 
languir l’esprit, landis que saint Bernard, dans 
des membres exténués par le jeûne, trouvait la 
force de gouverner son siècle, et que les mille 
bras de ses moines fertilisaient les solitudes et y 
portaient le commerce et l’industrie, c’eût été 
détruire une puissante et nécessaire influence, 
qui vint s’opposer à temps au torrent du relâ­
chement, et retenir l'ordre monastique sur celte 
pente, dont parle le poète, et qui entraîne toute 
chose, ici-bas, vers l'inévitable décadence :

(1) Viollet-le-Duc. Dictionnaire â!architecture, t. I, 
p. 278.

(2) Génie du Christianisme} 3e partie, livre I} chnp. VI.



Sic omnia fatis 
In pejus ruere, ac rétro sublapsa referri (1).

« C’est donc ici le lieu de répéter, avec saint 
Bernard, que la robe de l’Eglise est sans cou­
ture, mais qu’ellç a mille nuances. On peut 
ajouter qu’il y a plusieurs démeures dans le 
royaume de Dieu, que toutes les observances y 
sont à l’aise, pour travailler, chacune selon sa 
vocation, à l’œuvre commune, et confondre la 
variété de leurs efforts dans l’unité d’un même 
but. »

Le goût de l’abbé de Cluny pour l’activité, 
pour l’efflorescence intellectuelle, dans les let­
tres comme dans les arts, explique sa sympathie 
pour l’abbé de Saint-Gildas, de même que sa 
piété et son zèle apostolique expliquent son lien 
d’amitié avec l’abbé de Clairvaux. Peut-être 
aussi son indulgence naturelle, son penchant à 
considérer, autant que possible, les choses du 
bon côté, lui faisaisnt-ils trouver bien dures 
les poursuites dont était l’objet le beau génie de 
maître Pierre, poursuites menées maintenant, 
put-il penser, avec une rigueur, une âpreté trop 
cisterciennes. Quoi qu’il en soit, il fit à celui-ci le 
meilleur accueil et l’encouragea dans son des-

(1) « Ainsi ia destinée pousse toutes choses de mal en 
pis, et les ramène peu à peu au néant d’où elles sont 
issues. » Virgile, Georgiques, 13 v. 199.

— 271 —



— 272

sein d’aller chercher à Rome, ainsi qü’il le lui 
dit, justice et au besoin miséricorde. Mais déjà 
la sentence du Pape était rendue et la nouvelle 
en vint bientôt foudroyer Abélard à Cluny même. 
Innocent II, de l’avis du Sacré-Collège, avait, 
dès le 16 juillet 1140, renouvelé, en termes très 
durs, frappant non plus seulement la doctrine, 
mais la personne même d'Abélard, la condam­
nation prononcée à Sens. « Nous condamnons, 
écrit-il aux évêques, en vertu de' l'autorité des 
saints canons, les articles recueillis par vos 
soins et tous les dogmes pervers de Pierre, ainsi 
que l'auteur lui-même, et nous lui imposons à 
lui, comme hérétique, un perpétuel silence » 
Une seconde lettre, en date du même jour, qui 
devait être provisoirement tenue secrète, aggra­
vait encore la rigueur de la sentence : « Par les 
présents écrits nous mandons à Votre Frater­
nité de faire enfermer séparément, dans les mai­
sons religieuses qui paraîtront le plus convena­
bles, Pierre Abélard et Arnaud de Brescia, 
fabricateurs de dogmes pervers et agresseurs 
de la foi catholique, et.de faire brûler leurs 
livres partout où on les trouvera. » Et, comme 
pour prêcher d’exemple, Innocent IL fit brûler 
publiquement les écrits d’Abélard dans la basi­
lique de Saint-Pierre à Rome (1;.

(1) CI. Pétri Venerabilis opéra omnia dans Migne,



273 —

Pierre-le-Vénérable n’abandonna point le con­
damné dans le terrible état où il se trouvait, 
mais s’efforça au contraire, en l'exliortant à la 
soumission, de relever son courage et de lui 
préparer une situation meilleure. L’abbé de Li­
teaux, Rainard, peut-être d’accord avec saint 
Bernard, s’honora par une démarche noblement 
chrétienne. Il vint à Cluny conférer avec Pierre- 
le-Vénérable et avec Abélard et leur proposa sa 
médiation pour réconcilier l'abbé de Saint-Gildas 
avec l’abbé de Clairvaux. Abélard consentit à se 
rendre avec lui auprès de saint Bernard. La 
cause de la foi sauve, qui seule avait embrasé 
son zèle, celui-ci, qui portait un cœur très tendre 
sans sa fougue apostolique, ne demanda au 
proscrit que de donner un témoignage public 
de sa soumission au jugement du Saint-Siège, 
et cette promesse faite, lui ouvrit les bras. 
Abélard revintàCluny satisfait de cette entrevue, 
autant du moins qu’il pouvait l’être en de telles 
circonstances. Pour dégager sa parole, il com­
posa et répandit, sous le nom d’Apologie, une 
nouvelle et dernière profession de foi, où tout en 
déclarant accepter tout ce que l’Eglise enseigne, 
réprouver tout ce qu’elle condamne, il ne put

Patroîogia latina, t. CLXXXIX, p. 305. — Vacandard,
Vie de saint Bernard, 1 .11, pp. 163, 164.



— 274 —

s'empêcher de laisser voir que sa propre con­
damnation reposait,à son avis, sur l’interprétation 
de sa pensée par ses adversaires plutôt que sur 
sa pensée même, qu’en son vrai sens il croyait 
orthodoxe, comme l’était en effet son intention. 
« La soumission du cœur, si pure soit-elle, dit à 
ce propos M. l’abbé Vacandard (l),.ne corrige 
pas toujours les travers de l’esprit. Accoutumé 
dès longtemps à jouer avec les mots et à les plier 
à sa fantaisie, Abélard était devenu à peu près 
incapable de saisir la contradiction logique qui 
existe entre les explications qu’il donnait des 
mystères et l’expression exacte du dogme. Cet 
état psychologique était une infirmité, personne 
ne lui en fit un crime. » La tradition doctrinale 
était maintenant pleinement sauvegardée par la 
décision venue de Rome ; saint Bernard jugea 
donc préférable de ne pas exaspérer l’infortuné 
dialecticien par une implacable persécution 
jusque dans ses illusions dernières. Il garda le 
silence sur VApologie d’Abélard et le laissa ter­
miner en paix, dans l’asile qu’il s’était choisi, 
son existence tourmentée.

Cet asile n’était autre que Cluny même. L’en­
seignement public était désormais interdit à 
maître Pierre, et d’ailleurs la fatigue et la souf­

(i) Ouvrage cité, 1.11. p. 171.



275 —

france pesaient lourdement sur son corps et 
sur son âme. Il était assuré de trouver auprès 
de Pierre-le-Vénérable, non seulement le repos 
avec les plus grands égards, mais encore toutes 
les facilités pour l’étude, et l’emploi même de son 
génie didactique et de sa vocation professorale. 
L’abbé de Cluny accueillit avec joie, si même il 
ne la provoqua par ses exhortations, la demande 
de perpétuelle hospitalité qui lui fut faite par 
Abélard, et il résolut, décision agréable à tous 
deux, d’utiliser sa science pour l’instruction des 
novices et des religieux de Cluny. Il écrivit 
au Souverain Pontife en termes pressants pour 
obtenir son assentiment à cette charitable inter­
prétation de la sentence romaine, et Innocent II, 
qui avait autrefois donné des marques d’estime 
et d’affection è l’illustre dialecticien, aujourd’hui 
proscrit, et qui regrettait peut-être un peu sa 
sévérité d’hier, le lui accorda sans difficulté. 
Abélard, tout en pratiquant à Cluny. avec une 
édifiante exactitude et comme un simple reli­
gieux, la règle du monastère, y fut traité par 
Pierre et ses moines en écolâtre de l’abbaye, 
abbé lui-même par son titre de Saint-Gildas. 
Son activité intellectuelle était toujours remar­
quable, mais sa santé pliait de plus en plus 
sous le poids des chagrins et des infirmités. Il 
fut atteint d’une maladie de peau qui acheva de



l'exténuer. Espérant qu’un changement d’air 
pourrait ranimer ses forces, Pierre-le-Vénéra- 
ble, avec une touchante sollicitude, l’envoya au 
prieuré de Saint-Marcel, sur les bords de la 
Saône, dans une des situations les plus agréables 
et les plus salubres de la Bourgogne. C’est là 
que Pierre Abélard devait trouver le terme de 
son existence inquiète. Il y expira dans les plus 
vifs sentiments de piété, le 21 avril 1142, à l’âge 
de soixante-trois ans (1).

Cette nouvelle fut pour le Paraclet et surtout 
pour son abbesse le sujet d’une bien grande 
douleur. Le bon abbé de Cluny jugea, non sans 
raison, que la meilleure consolation pourHéloïse 
serait l’expression des sentiments qu’il avait 
conçus pour l’hôte illustre de son monastère, et 
le récit de ses derniers jours. Il lui écrivit une 
longue lettre où il exprime tout d’abord, avec 
une sincérité pleine de candeur, malgré la re­
cherche, çà et là un peu ridicule, d’érudition et- 
d’expression qui est la marque de son temps, 
son admiration pour Hélolse elle-même.

« J’étais encore un adolescent, dit-il (2), je
(1) Gt PetrîYenerdbilis epistolariumlib.lv, epist.1V, 

dans Migne, recueil cité, p. 306. — Vacandard, ouvrage 
cité, t. 11, pp. 172, 173. — Rémusat, ouvrage cité, t. 1, 
pp. 256,257.

(2) Pétri YeneraMlisepistolarium, lib. IV, epist. XXI, 
recueil cité, p. 347 et suiv. — Demimuid, ouvrage cité, 
p. 168 et suiv.

— 276 —



277

n’étais pas sorti des années de la jeunesse, lors­
que la renommée de votre vie studieuse et de 
vos louables travaux vint à ma connaissance. 
On disait qu’une femme de notre temps, vraie 
merveille, s’adonnait tout entière à la culture des 
lettres, à la recherche de la sagesse — c’était 
encore la sagesse profane — et ne pouvait être 
distraite de son application aux arts utiles par 
les séductions du monde, par ses frivolités ou 
ses plaisirs. Tandis que le monde presque en­
tier, fuyant la peine, s’endort dans une honteuse 
paresse, tandis que la sagesse ne sait plus où 
poser le pied, non-seulement chez les femmes, 
qui la tournent en raillerie, mais chez les hommes 
eux-mêmes, votre passion pour l’étude vous 
élevait, je ne dis pas au-dessus de toutes les 
femmes, mais au-dessus de la plupart des hom­
mes. Bientôt, Celui qui vous avait mise à part 
dès votre naissance et dont la grâce vous avait 
appelée, vous a conduite à meilleure école, et 
vous avez échangé la logique contre l’Evangile, 
la physique contre l’Apôtre, Platon contre le 
Christ, l’académie contre le cloître ; en un mot, 
vous ôtes vraiment aujourd’hui une femme phi­
losophe. »

Ecrivant à une telle femme, le bon abbé 
se fait un devoir de s’élever aux plus hauts 
sommets du style mythologique et biblique. 11

8 *



—  278

ne tarde pas à comparer Hélolse à Penthésiléë, 
reine des Amazones, et à Débora, la prophétesse, 
dont l’une, à la tête de son armée de femmes, 
combattit pour défendre Troie, dont l’autre sus­
cita contre les ennemis de son peuple Baracb, 
juge d'Israël, et mit à mort elle-même le chef 
païen Sisara. Puis, jouant sur le nom de Débora : 
« Vous n’ignorez pas, dit-il, vous dont l’érudi­
tion est si vaste, qu’en hébreu Débora signifie 
une abeille. Vous serez donc une Débora, 
c’est-à-dire une abeille. Ce miel que vous avez 
recueilli de tous côtés et ô grand’peine, vous ne 
le garderez pas pour vous seule ; vous le distri­
buerez en bons exemples, en bonnes paroles, à 
vos sœurs et à toutes les âmes qui se présente­
ront à vous. » — Il est mieux inspiré lorsque, 
laissant parler son cœur, il ajoute qu’il porte 
envie au Paraclet : « Plût à Dieu, s’écrie-t-il, que 
notre Cluny vous possédât, que l’aimable prison 
de Marcigny (1) vous tînt enchaînée avec les 
autres servantes du Christ dans l’attente de la 
liberté céleste ! J’aurais préféré vos trésors de 
science et de piété à toutes les richesses des 
rois ; j’aurais été fier de vous voir ajouter par

(1) Couvent de religieuses, de l’Ordre de Cluny, où la 
mère même de Pierre-le-Vénérable, Raingarde, avait 
terminé ses jours. Cf. Demimuid, ouvrage cité, pp. 23 
et suiv., 147 et suiv.



— 279 —

votre présence à l'éclat de cet illustre commu­
nauté. Et pour vous-môme, que de sujets d’édi­
fication ! la noblesse et l’orgueil mondains foulés 
aux pieds ; le luxe du siècle abandonné pour la 
pauvreté ; des vases du démon, autrefois pleins 
d’ordures, changés en temples très purs de l’Es- 
prit-Saint ; des vierges de Satan, devenues les 
vierges de Dieu, arrachées au monde et à ses 
mensonges, occupées à bâtir, sur le fondement 
de l’innocence, l’édifice de leurs vertus, et à en 
élever le faîte jusqu’au plus haut des cieux I 
Quelle joie pour vous de contempler ces âmes 
angéliques, ces fleurs de pureté, associées à 
de chastes veuves, attendant avec elles la gloire 
de la bienheureuse résurrection, et ensevelies, 
même de corps, dans l’étroite enceinte du cloître, 
comme dans le sépulcre de l’immortelle espé­
rance 1 »

Il vient ensuite, par une transition très aima­
ble, à l’expression de ses sentiments pour Abé­
lard : « Si, dit-il, la divine Providence vous a 
refusée à nous, elle nous a du moins accordé 
celui qui vous est cher et dont le nom sera tou­
jours prononcé ici avec honneur, maître Pierre, 
ce vrai serviteur et philosophe du Christ, don 
plus précieux pour nous que l’or et le topaze. 
Tout Cluny rend témoignage de l’humble, pieuse 
et sainte vie qu’il a menée dans ce monastère.



— 280 —

Je ne pense pas avoir vu jamais son pareil pour 
l’humilité de la mise et de l’attitude. Il égalait 
saint Germain par son amour de l’abjection, 
saint Martin par son amour de la pauvreté. 
Dans la nombreuse communauté de nos frères, 
je l’obligeais à tenir le premier rang : son exté­
rieur négligé le faisait prendre pour le dernier de 
tous. Je l’admirais souvent, mais surtout dans 
les processions, lorsque je le voyais marcher 
devant moi au milieu des autres moines : je me 
demandais alors comment un homme d’un si 
grand nom pouvait se mépriser et s’abaisser de 
la sorte. On voit des religieux profès qui ne 
trouvent jamais leur costume assez beau : pour 
lui, rien de trop simple ; le premier vêtement 
venu, pourvu qu’il le couvrît, lui paraissait suffi­
sant. C’était la même modération dans le boire 
et le manger, dans tous les soins du corps ; ses 
discours et ses exemples condamnaient, je ne 
dis pas le superflu, mais ce qui n’était pas abso­
lument nécessaire. Il lisait sans cesse, priait 
souvent, parlait peu, excepté dans les confé­
rences qu’il faisait familièrement aux frères, ou 
dans les sermons qu'on l’obligeait à prêcher 
devant la communauté. Il fréquentait les sacre­
ments célestes et offrait à Dieu le sacrifice de 
l’immortel agneau, toutes les fois qu’il le pou­
vait, et c’était presque tous les jours, depuis que



— 281

j’eus obtenu, par mes prières et mes instances, 
sa réconciliation avec le Saint-Siège. Tout ce 
qu’il avoit d’intelligence, de voix, d’activité, ap­
partenait à la théologie, à la philosophie, à l’éru­
dition, qui faisaient le constant objet de ses mé­
ditations et de son enseignement. Tel nous 
l’avons vu au milieu de nous, simple et droit, 
craignant Dieu, fuyant le mal ; tel il fut aussi 
dans les derniers jours de sa vie, à Saint-Marcel.

« Là, autant que le permettaient ses infirmités, 
il reprit ses anciennes études ; toujours penché 
sur ses livres, à l’instar du grand saint Grégoire, 
il ne laissait passer un seul instant sans prier, 
sans lire, écrire ou dicter. C’est au milieu de 
ces saintes occupations que le Visiteur évangé­
lique vint le trouver ; il ne dormait pas, il veil­
lait, et quand sonna l’heure des noces éternelles, 
il put s’y rendre comme les vierges sages. Il 
tenait à la main sa lampe pleine d’huile : c’était 
sa conscience, qui rendait témoignage de la sain­
teté de sa vie. Car il fallut qu’il payât le com­
mun tribut à la nature ; la maladie fit les plus 
rapides progrès, et en peu de temps, le mit à 
l’article de la mort. Avec quelle sainteté, quelle 
dévotion, quels sentiments chrétiens, il fit 
d’abord sa profession de foi et ensuite l’aveu 
de ses fautes ; avec quelle effusion de cœur il 
reçut le viatique du dernier pèlerinage, le gage



283

de l’éternelle vie, en un mot le corps du Dieu 
rédempteur ; avec quelle résignation il lui recom­
manda son corps et son âme pour l'éternité, 
nous en avons le témoignage de no3 frères, les 
religieux du couvent de Saint Marcel, où il ren­
dit le dernier soupir. C’est ainsi que maître 
Pierre a terminé sa vie. Sa singulière autorité 
dans la science avait porté son nom dans l’uni­
vers presque entier, et partout où il était connu, 
il était illustre. Il avait pour maître celui qui a 
dit : « Apprenez de moi que je suis doux et hum­
ble de cœur ; » il imita sa douceur et son humi­
lité, et mérita par là, il est juste de le croire, 
d’aller d’ici-bas vers lui. Ainsi donc, vénérable 
et chère sœur en Dieu, celui dont vous aviez été 
la compagne selon la chair, et qui vous fut plus 
tard uni par les liens meilleurs et plus forts delà 
divine charité, celui qui vous apprit à servir le 
Seigneur, celui-là, le Seigneur, à votre place et 
comme un autre vous-môme, le réchauffe dans 
son sein et le garde pour vous le rendre par sa 
grâce, au jour de sa venue, quand retentiront la 
voix de l’archange et la trompette annonçant 
Dieu descendant du ciel. »

Non côntenl de ces éloges en une prose par­
fois trop poétique, le pieux et affectueux abbé 
de Cluny composa pour maître Pierre l’épitaphe 
suivante en vers hexamètres : « Le Socrate de



— 283

la Gaule, le Platon de l’Occident, notre Arislote ; 
de tous les logiciens qui furent jamais ou l'égal 
ou le supérieur ; reconnu de tout l’univers 
comme le prince des études ; génie varié, subtil, 
pénétrant, surmontant toutes les difficultés par 
la force du raisonnement et l’habileté du lan­
gage : voilà ce qu’était Abélard. Mais son plus 
beau triomphe, ce fut le jour où adoptant la vie 
et la discipline monastique de Cluny, il em­
brassa la véritable philosophie, celle du Christ. 
C’est sous de tels auspices que, nous donnant 
le ferme espoir qu’il serait compté au ciel parmi 
les élus, ces vrais philosophes, il acheva sa 
longue vie, le dernier jour des calendes de 
mai (1). »

Abélard avait été enseveli d’abord au prieuré 
de Saint-Marcel, mais, conformément à la vo«

(t) In epitaphio Pétri Abæ^ardi versus.
Gallorum Socrates, Plato maximas He s péri arum,
Noster Aristoteles, logicis quicumque fijerunt 
Aut par aut m°lior : studiorum cognitus orbi 
Princeps, ingenio varias, subtilis et acer.
Omnia vi superans rationis et arte loquendi,
Abælardus erat. Sed tune magis omnia vicit,
Cum Gluniacensem monachum moremque professus, 
Ad Christi V*ram transi vit philosophiam,
In qua longævæ bene complens ultima vitæ,
Philosuphis quandoque bonis se connumerandum 
Spem dédit, undenas Maio rénovante Kalendas.

Migne, t. GLXXX1X, p. 1022. Cf. Vacandard, Abélardf 
pp. 163, 161.



284 —

lonté qu’il avait exprimée depuis longtemps, 
Pierrc-le-Vénérable, par un dernier acte de sym­
pathie efficace, fit enlever secrètement sa dé­
pouille mortelle et la transporta lui-même au 
Paraclet. Au dessus du tombeau Héloïse fit 
suspendre l’attestation suivante, rédigée sur sa 
demande toute spéciale et conforme à un usage 
assez singulier de cette époque (1) : a Moi Pierre, 
abbé de Cluny, qui ai reçu Pierre Abélard dans 
le monastère de Cluny et cédé son corps è l’ab- 
besse Héloïse et aux religieuses du Paraclet, 
par l’autorité de Dieu tout-puissant et de tous 
les saints, je l’absous d’office de tous ses pé­
chés (2). »

L’écho, sans doute assez faible, de la mort de 
maître Pierre, considéré spécialement comme 
abbé de Saint-Gildas, ne nous est parvenu que 
dans cette brève mention de la chronique de 
Ruis, à l’année 1141 (au lieu de 1142) : « Mort 
de Pierre Abélard, abbé de Saint-Gildas de 
Ruis. Ordination de l’abbé Guillaume. » Les

(1) Cf. à ce sujet les doctes explications du religieux 
de Saint-Maur, autour du manuscrit français 16822, 
p. 624 et suiv.

(2) Cf. Rémusat, ouvrage cité, pp. 260, 261. — Vacan­
dard, Abélard , pp, 162, 163. — On sait que par suite de 
translations successives, dont la série n’est peut-être 
pas d’une rertitude absolue, le tombeau d’Abélard et 
d’Héloïse figure aujourd’hui au cimetière du Père-La- 
CÏiaise à Paris.



moines de la vieille abbaye bretonne qui, pendant 
son séjour chez eux, lui avaient rendu la vie si 
dure, regrettèrent peut-être alors cet abbé qui,tou­
jours absent, ne les gênait plus. A mesure que le 
temps s’écoula, par un phénomène assez naturel, 
sa mémoire devint de plus en plus en honneur 
dans le monastère quelle illustrait. On y con­
serva jusqu'à la Révolution une prétendue chaire 
d’Abélard, d'où il aurait enseigné ses religieux, 
et dont le siège couvrait une armoire destinée, 
disait-on, à recevoir ses livres usuels. Le bon 
religieux de Saint-Maur, auteur de l’ouvrage 
manuscrit sur Saint-Gildas déjà cité par nous et 
où nous puiserons encore, s ’est fait très nette­
ment son apologiste, et de nos jours la même 
tendance est assez sensible dans la petite, mais 
consciencieuse et intéressanteHistoire île Saint- 
Gildas de Ruis, par M. l’abbé Luco (1).

(1) Chapitre X , p. 208 e t  suiv.

- 285 —





IV

l ’a b b a y e  j u s q u ’à  LA RÉVOLUTION. ----  LA RÉFORM E

DE SAINT-MAUR.

A la différence de son illustre et turbulent 
prédécesseur, l’abbé Guillaume n’a.pas fait grand 
bruit dans le monde. L’histoire du moins ne 
connaît de lui que la mention de son avènement 
par la chronique de Ruis. Elle n’en sait guère 
davantage sur ses successeurs de ce temps-là 
et même des époques suivantes. L'abbaye de 
Saint-Gildas tombe désormais dans une longue 
période de vie crépusculaire, qui ne laisse pas 
d’être de temps à autre traversée de lueurs plus 
vives et animée*de scènes intéressantes. Il sem­
ble tout d’abord raisonnable d’admettre que sous 
Guillaume et sous Guethenoc-Judelet, qui prit 
sa place en 1161, l’attention de l’autorité ecclé­
siastique, attirée sur les désordres du vieux et 
célèbre monastère par les virulentes lamentations 
d’Abélard, se prêtant aussi au mouvement 
général de régénération parti de Gîteaux, et si 
ardemment soutenu par le zèle de saint Bernard,



— 28S

ramena Saint-Gildas à un plus honorable état'de 
choses. C’est une conséquence qui se tire natu­
rellement d’une charte de la duchesse Cons­
tance de Bretagne, souscrite à l’abbaye même 
pendant un séjour qu’elle y fit au mois de mai 
1181). Elle se déclare grandement édifiée de l’or­
dre et de la piété avec lesquels s’y célébrait l’of­
fice divin, ce qui l’avait engagée à demander 
aux religieux de lui accorder l’agrégation spiri­
tuelle connue sous le nom de « commun béné­
fice », et en retour de cette concession, elle leur 
fait une donation importante de divers droits de 
propriété ou de jouissance, notamment dans la 
ville d’Auray. De là très probablement l'origine 
du prieuré de Saint-Gildas d’Auray et du patro­
nage exercé par l’abbaye de Ruis sur l’une des 
églises paroissiales de cette ville, celle qui 
demeure encore aujourd hui placée sous le voca­
ble du grand saint celtique (1).

Au sujet de l’association de prières appelée 
« commun bénéfice », le bon religieux de Saint- 
Maur, auteur de l’ouvrage manuscrit déjà plu­
sieurs fois cité, fait, en guise de commentaire à 
la charte de Constance, des remarques et des 
rapprochements qui ne manquent pas d’inté-

(1) Gf Ms fr. 16 822, pp. 638, 640. — Luco. ouvrage cité, 
pp. 231, 232, 325, 349.



— 289 —

têt (1). Nous en citerons quelques lignes : 
« De cette chartre, dit-il, je tire la loüsble cous- 

tume qu’avoient autrefois les ducs et duchesses 
de Bretagne de prendre des lettres d’association 
avec les religieux de ce monastere.Or, cette cous- 
tume n’estoit autre, sinon de se recommander 
aux prières des religieux, ce qu’ils appelloient 
commune beneficium, c’est à dire que si celuy 
qui estoit ainsy enroolé venoit à deceder, l’abbé 
et ses religieux estoient obligez de prier Dieu 
comme si c'eust esté un du monastère ; et non 
seulement les ducs et duchesses se recomman- 
doient de la sorte aux prières des religieux,mais 
mesme les roys de France, comme aussy tous 
les seigneurs et les dames de la province tenoient 
à faveur d’estre admis à ce benefice commun que 
je viens de dire. Nous avons une belle preuve de 
cela dans le cartulaire de Sainct Melaine (de 
Redon)...Les noms... tant (des) bienfacteurs que 
(des) religieux qui participoient au benefice 
commun et jouissoient du droict de fraternité 
ou association,... estoient escrits dans la Réglé. 
D’où nous apprenons que dans chacque monas­
tère il y avoit un livre dans lequel estoient escrits 
1° la réglé de sainct Benoist, qu'on lisoit tous 
les jours ; 2° le calendrier des festes et jours de 
l’année ; 3° le martyrologe, et en 4e lieu le cata­

(1) Ms. fr. 16822, pp. 639-643.
9



— 290

logue des bienfacteurs et des religieux, selon le 
jour qu’ils estoient decedez, et desquels il falloit 
faire l’anniversaire. Ce catalogue des bienfacteurs 
et des religieux defuncts qui avoient lettres de 
commun benefice, association, droict de frater­
nité ou filiation, s’appeloit Kegle ou Martyrologe, 
d'autant qu’il estoit joinct et cscrit dans le mesme 
livre qui coqtenoit la réglé et le martyrologe. 
Quelquefois il s’appeloit Mortiloge, Necro- 
loge et Annal, dans lequel on escrivoit les sin­
guliers bienfaicts que les fondateurs avoient 
conférez au monastère, que l’on recitoit à haute 
voix ; ayec quelles prières et suffrages il failoit 
faire leurs anniversaires, et avec quelle solennité 
on devoit les celebrer. Et pour cet effect, si tost 
qu’ils estoient decedez, on en donnoit adus à 
l’abbé, qui faisoit escrire le jour de leur deceds 
dans le livre du chapitre. »

Cette duchesse Constance, ainsi associée aux 
prières des religieux de Saint-Gildas, marque 
ün point important dans l’histoire de Bretagne. 
Fille de Conan IV, son mariage avec Geoffroi, 
fils de Henri H, roi d’Angleterre, qui devint duc 
sous le nom de Geoffroi II, transféra le duché 
breton à la dynastie des Plautagenet, déjà maî­
tresse de l’Anjou, de la Normandie et de la 
Guyenne, et qui menaçait ainsi de supplanter 
dans l’Europe occidentale et jusque sur la terre



291 —

française la dynastie capétienne. Mais ses dis­
cordes intestines écartèrent ce danger. Artus de 
Bretagne, fils de Constance et de Geoffroi, fut 
assassiné par son oncle Jean-sans-Terre, et ce 
meurtre fournit à Philippe-Auguste l’occasion 
d’une victorieuse offensive contre la maison ri­
vale. Entre autres fruits de ses victoires, ce 
grand politique ramena la Bretagne dans le cer­
cle de son influence, en y installant sur le trône 
ducal une branche de sa propre dynastie. La 
duchesse Constance, après la mort du duc 
Geoffroi, avait épousé Guy de Thouars, et en 
avait eu deux filles. Philippe maria la première, 
nommée Alix, avec un prince français, Pierre de 
Dreux, arrière petit-fils de Louis-le-Gros, qui 
fut reconnu régent de Bretagne, où il exerça 
l ’autorité ducale jusqu’à la majorité de son fils 
aîné. Pierre de Dreux avait, parait-il, été destiné 
d’abord à l’Eglise, et il avait môme commencé à 
étudier dans cette intention aux célèbres écoles 
de Paris.

Mais son ambition était tout autre et de cette 
cléricature manquée il lui demeura le surnom de 
Mauclerc (mauvais clerc), qu’il s’attacha, pour 
ainsi dire, à mériter tout-à-fait, durant son règne 
en Bretagne, par les exactions et les violences 
dont il accabla le clergé séculier et régulier. 
Avec de belles facultés politiques et militaires,



— 292 —

Pierre Mauclerc avait le terrible tempérament 
de ces barons diaboliques que l'on voit figurer 
dans quelques chansons de gestes ou autres ré­
cits du moyen âge. Non seulement il agit en vrai 
tyran dans son duché, mais il fut l’âme des con­
jurations féodales formées contre Blanche de 
Castille durant la minorité de saint Louis, et ce 
fut contre lui que le jeune roi fit ses premières 
armes au siège de Bellême en Perche (janvier 
1229). Après bien des guerres, bien des ligues, 
bien des fourberies, bien des cruautés, il essaya 
de racheter ses forfaits en Terre-Sainte. Chef de 
la croisade de 1238, il fut, en 1249, l’un des prin­
cipaux lieutenants de saint Louis dans l’expédition 
d’Egypte. Joinville nous a laissé de ce terrible 
guerrier un portrait immortel, saisi, pour ainsi di­
re, au vif et au vol pendant la journée de Mansoura.

« Nous vînmes, dit le bon sénéchal de 
Champagne, à un ponceau qui était sur le 
ruisseau, et je dis au connétable que nous de­
meurassions pour garder ce ponceau ; « car, si 
nous le laissons, ils se jetteront sur le roi par 
deçà ; et si nos gens sont assaillis de deux côtés, 
ils pourront bien succomber. » Et nous fîmes 
ainsi... Tout droit, à nous qui gardions le pon­
ceau, vint le comte Pierre de Bretagne, qui ve­
nait tout droit de devers Mansoura. et était blessé 
d’un coup d’épée au visage, en sorte que le sang



— 293

lui tombait dans la bouche. Il était sur un che­
val bas, bien membré ; il avait jeté ses rênes sur 
l’arçon de sa selle et le tenait à deux mains, de 
peur que ses gens qui étaient derrière, qui le 
pressaient fort, ne le fissent aller plus vite que 
le pas. Il semblait bien qu’il les prisât peu ; car, 
quand il crachait le sang de sa bouche, il disait 
très souvent : « Hé bien ! par le Chef-Dieu, 
avez-vous vu de ces goujats ?» A la fin de son 
corps de bataille, venaient le comte de Soissons 
et monseigneur Pierre de Neuville, que l’on ap­
pelait Caier, qui avaient essuyé assez de coups 
cette journée. » — Fait prisonnier avec saint 
Louis dans la désastreuse retraite de l’armée 
chrétienne, Pierre Mauclerc, tout-à-fait à bout de 
forces, fut du nombre des seigneurs qui s’em­
barquèrent pour l’Europe aussitôt que la liberté 
leur fut rendue. « Us montèrent sur leurs galères 
et s ’en vinrent en France, et emmenèrent avec 
eux le bon comte Pierre de Bretagne, qui était 
si malade qu’il ne vécut que trois semaines, et 
mourut en mer (1). »

(1) Jean, sire de Joinville. Histoire de saint Louis. 
Edition N. de W ailly. Paris, Firmin-Didot, 1874, gr. 
in-8, §§ 236, 237, 379 ; pp. 130, 131, 206, 207. — Cl. Saint 
Louis par Marius Sepet dans la collection t Les Saints ». 
Paris, Victor Lecoffre, 1898,' iu-12, pp. 49, 131-133. — 
Dom Maurice, Histoire de Bretagne, livres III et IV, t. 
I, pp. 114 et suiv., 140 et su iv .— Elie Berger, Histoire 
de Blanche de Castille. Paris, Thorin, 1895, in-8, passim .



294 —

Le « bon comte Pierre » en qui Joinville, iui- 
même haut baron féodal, considère plus volon­
tiers le valeureux chevalier, son compagnon 
d’armes, que le prince tyrannique et cruel, fut 
sans aucun doute beaucoup moins regretté par 
ses anciens sujets de Bretagne, surtout par les 
églises et !es monastères. Son fils Jean Ier, dit le 
Roux, suivit d'ailleurs à leur égard, quoique 
peut-être avec un peu moins de scélératesse, les 
traditions paternelles. Du vivant même de Pierre 
et sous sa régence, il avait traité fort cavalière­
ment les droits de l’abbaye de Saint-Gildas dans 
la presqu’île de Ruis. Le château de Sucinio, 
qu’il construisit en 1229 dans cette presqu’île, 
avait besoin d’un beau parc. Il fit enclore à cet 
effet une bonne partie de la forêt de Ruis où le 
monastère avait droit d’usage. De plus, non loin 
de Sucinio, se trouvait un prieuré dépendant de 
Saint-Gildas ; mais comme, dit la chronique de 
Saint-Brieuc, le voisinage de ces moines lui 
déplaisait, il le fit tout simplement raser. Il est 
vrai qu’en compensation il fonda et dota, un 
peu plus tard, au diocèse de Vannes une nou­
velle abbaye, celle de Prières, mais elle fut rat­
tachée à l’ordre de Cîteaux. Soit qu’ils aient fait 
contre mauvaise fortune bon cœur, soit qu’ils 
aient obtenu dès lors quelques dédommagements 
partiels, l’abbé de Saint-Gildas et ses moines



— 295 —

semblent dans la suite avoir vécu en fort bons 
termes avec l’abbaye de Prières et avec leur 
redoutable voisin de Sucinio. Plusieurs enfants 
du duc Jean, morts au nouveau château, sa rési­
dence favorite, furent enterrés dans l’église de 
l’abbaye, où leurs pierres tombales se voient 
encore. Le duc lui même, revenu dans sa vieil­
lesse à de meilleurs sentiments, témoigna sa 
bonne volonté aux religieux en chargeant ses 
exécuteurs testamentaires de réparer en son 
nom les torts qu’il leur avait faits. Ces bonnes 
relations continuèrent sous son petit-fils et suc­
cesseur Jean II, lequel par son testament, fait 
au mois de septembre 1302, et dont l’original se 
trouve, paraît-il, aux archives de Nantes, légua 
une somme de cinquante livres à l’abbaye de 
Ruis, avec charge de célébrer pour lui, chaque 
année, un service anniversaire le jour de son 
obit (1).

La proximité de l’une des principales rési­
dences ducales paraît, du reste, n’avoir pas été 
désormais sans un réel avantage pour les in­
térêts temporels de l’abbaye, que les princes 
bretons prirent volontiers sous leur sauvegarde. 
Elle eut, il est vrai, comme toute la Bretagne,

(1) Cf. Lnco, ouvrage cité, pp. 233-237. — Ms. fr. 
16822. pp. 643-646. — Dom Maurice, livre V, p. 189.



— 29R —

beaucoup à souffrir de la longue guerre de suc­
cession engagée entre Charles de Blois et Jean 
de Montfort, et perdit notamment, à deux re­
prises, pendant ces années de troubles sanglants 
les copies authentiques de ses titres de propriété. 
Mais Charles de Blois pendant son règne con­
testé, et, après sa mort, son victorieux compéti­
teur Jean de Montfort, se montrèrent l’un et 
l’autre très bien disposés à écouter les plaintes 
et réclamations des abbés de Saint-Gildas et à 
y faire droit. Cette bienveillante protection devint 
une tradition dans la maison ducale, et la du­
chesse Anne, qui en avait donné personnelle­
ment une marque éclatante, en confirmant solen­
nellement tous les droits réels et tous les titres, 
même légendaires, du vieux monastère celtique, 
transmit cette tradition, avec son duché, à la 
maison royale de France, qui y demeura Sdèle(l).

Cette protection de l’autorité souveraine était 
d’autant plus précieuse à l’abbaye, que les droits 
de propriété et de juridiction étaient extrême­
ment compliqués dans l’enchevêtrement féodal 
et coutumier de l’ancienne France. Ducs ou rois

(1) Cf.Luco, ouvrage cité, pp. 238 et su iv ., 2i8 et suiv., 
267 et suiv. Les droits et privilèges de l’ahbaye furent 
notamml'nt confirmés pai des lettres patentes de Henri 
III (octobre 1587), Henri IV (juillet 1604), Louis Xlll 
(avril 1616) et Louis XIV (septembre 165Q).



— 297 —

eurent souvent lieu de l’exercer contre leurs 
agents. Tel fut le cas, par exemple, dans la cir­
constance notée en ces termes par le bon reli­
gieux de Saint-Maur : « L’an 1470 ou environ, 
le duc François, second du nom, aprez avoir 
estably une foire le jour de sainct Armel, sei- 
ziesme d’aoust, audict lieu de Sainct Armel, de- 
pendant de l’abbaye de Sainct Gildas, les offi­
ciers (de la juridiction ducale, puis royale) de 
Sarzau ou de Ruys (car c’est le mesme) voulu­
rent troubler les officiers de l’abbaye et voulu­
rent empescher le droict tant de police que de 
justice qu’ils ont audict lieu. C’est pourquoy les 
religieux s’adressèrent au duc » qui donna tort 
à ses officiers. « Nous jouissons encor à présent, 
ajoute notre auteur (1) de tous ces droicts et pri­
vilèges, car, le jour de la foire, nous avons plu­
sieurs droicts, et nos officiers ont coustume de 
s’y trouver, afin d’obvier aux desordres qui 
pourroient arriver. Les officiers de Ruys ou Sar­
zau ont eu de tout temps ces privilèges à contre 
cœur, et ont tasché de troubler les religieux en 
l’exercice d’iceux,mais lesditcs religieux ont ob­
tenu divers arrests à cet effect. »

Parmi les dépendances spirituelles et posses­
sions temporelles de l’abbaye de Ruis, il en est

(1) Ms. fr. 16822, p. 668. — Cf. Luco, ouvrage cité, 
p. 247.



— 29R —

une qui a conservé jusqu'à notre époque un ca­
ractère d’originalité particulière. Ce sont les deux 
petites îles de Houat et de Hœdic, situées en mer
au sud de Saint-Gildas, entre Belle-Isle et la rade 
du Groisic.

Au temps del'émigration bretonne elles durent 
être un séjour favori de méditation et de péni­
tence pour quelques-uns de ces saints celtiques, 
qui recherchaient si avidement de telles solitu­
des. G est à Houat que la légende fait mourir 
saint Gildas, le fondateur de Ruis. Lors de la 
restauration du grand monastère par saint Félix 
au onzième siècle, il semble bien que des colo­
nies monastiques furent envoyées dans les deux 
îles par cet abbé, et que saint Gulstan fit partie 
de celle qui occupa Hœdic sous la direction de 
Rioc. Il est certain, en tout cas, que Houat et 
Hœdic devinrent le siège de deux prieurés, dé­
pendant de Saint-Gildas, et qui n’étaient pas 
sans importance. « Les ruines de ces deux prieu­
rés, dont il reste encore quelques traces, dit M. 
l'abbé Luco (1), permettent de conjecturer qu’ils 
durent être considérables. La chapelle de celui 
de Houat était vaste et avait été solidement 
construite. Le sol de son enceinte a été fouillé 
et de nombreux débris humains se sont trouvés

(1) Ouvrage cité, p. 243.



— 2Ô&

mis au jour. Leur position était celle dans la­
quelle sont inhumés les prêtres. A cette église 
était jointe une maison de 25 à 30 mètres de lon­
gueur. Les restes des murs d’enceinte indiquent 
une propriété close de deux ô trois hectares de 
surface. » A une époque indéterminée, mais 
qui semble se rapporter à la fin du quatorzième 
siècle ou au commencement du quinzième, une 
bande de pirates, dont ces parages étaient alors 
infestés, étant descendus dans les deux îles, 
« entrèrent de force, dit notre religieux de Saint- 
Maur (1), dans les deux petits monastères, em­
portant les calices, ciboires et tous les ornemens 
sacrez, avec tous les livres d’eglise et generalle- 
ment tous les meubles et provisions qu’ils trou­
vèrent dedans ; ... déplus, battirent outrageu­
sement les religieux et les chassèrent de leurs 
monastères, qu’ils ruinèrent ou par le feu ou par 
le fer. » L’abbaye de Saint-Gildas ne jugea pas à 
propos de les relever et remplaça, pour le ser­
vice religieux, les moines qu’elle avait jusqu’a­
lors entretenus dans les deux îles par des prê-

(1) Ma. fr. 16822, p. 655. — Ce récit est tiré d'une bulle 
pontificale relative à ce forfait et alors conservée dans 
les archives de l’abbaye, mais dont malheureusement 
(( les premières lignes,... qui nous pouvoient donner 
connaissance du nom du pape qui fulmina cette excom­
munication, et aussi les dernieres, qui nous pouvoient 
apprendre l’année de la dabte d’icelle, sont tellement 
pourries et vermoulües que l’on ne peut rien en tirer. *



très séculiers qu’elle y établit et pensionna. Elle 
y conserva d'ailleurs ses droits de propriété et 
de juridiction. Mais, en 1568, un voisin désa­
gréable l’obligea de traiter avec lui à ce sujet.

« En ce temps, raconte notre religieux (1), 
estoit gouverneur de Belle ïsle le sieur de Sour- 
deval, gentilhomme de Normandie, proche Mor- 
tagne, et de la religion prétendue reformée, qui 
ne faisoit que naistre, lequel jetta les yeux de sa 
concupiscence sur les deux isles Hoüat et Hedic, 
esgallement distantes de Belle Isle et de l'ab­
baye de Sainct Gildas de quatre à cinq lieiies. Il 
creut qu’il luy seroit aysé de s’en accommoder, 
ayant la force en main, et ayant affaire à un abbé 
commendataire, qui ne residoit point en son 
abbaye, et à des moynes. 11 ne voulut pas user 
de violence, mais les demanda & arrenter, se 
doutant bien qu’on ne les refuseroit pas, et aussy 
qu’en cas de refus, il sçavoit bien ce qu il auroit 
à faire. L'abbé et les religieux, dans cette con­
joncture, craignant de perdre tout à faict leurs 
isles, et de peur de plus grande vexation, furent 
obligez de donner les mains. C’est pourquoy ils 
les luy laissèrent, et donnèrent en forme d’af- 
feage, pour la somme de 80 livres par an (c’estoit 
un peu à trop bon marché), ce qui se passa l’on 
1568.

— 300 —

(1) Ma. fr. 16822, p. 674.



301

« Dix ans aprez, comme les ecclesiastiques 
furent obligez pour la seconde foys d’aüener le 
bien de l’Eglise, le sieur de Sourdeval prit l’oc­
casion au poil, et achepta de l'abbé Jean de Qui- 
fistre, sieur de Tremouhart, et des religieux la 
dicte rente de 80 livres, estant encore contraincts 
de ce faire, crainte que le sieur de Sourdeval ne 
s’emparast de leurs isles de force, et qu'ils n’en 
eûssent rien du tout. Cette vente et aliénation se 
passa l’an 1578, et a duré jusques à 1628.» — 
En cette année, l’abbé Henri de Bruch, qui s’oc­
cupait avec beaucoup de zèle de recouvrer les 
anciennes possessions du monastère, résolut de 
revenir sur ce contrat, jugé par lui léonin. « Sça- 
chant, dit notre religieux (1), que les isles de 
Hoüat et de Hedic avoient esté aliénées à très 
vil prix, il entreprit le retraict contre Messieurs 
le comte de Pouaillé, vicomte de Mortagne, et de 
Launay Razilly, héritiers de Mr de Sourdeval... Le 
procès fut fort chaudement poursuivy par Mon­
sieur de Bruch (2), et bien défendu par les dé­
tenteurs. La raison principale que le demandeur 
allégua, fut que l’allienation desdictes isles fut

(1) Manuscrit cité, p. 678.
(2) Syndic des Etats de Bretagne, père de l’abbé, et 

qui lui fut d’un grand spcours dans ses revendications, 
ou, pour mieux dire, qui géra en son nom les intérêts 
de l’abbaye et eut l ’initiative et le mérite de ces actes 
réparatoires.



802

faicte à un religionaire, contre la teneur de la 
bulle (1), laquelle fut trouvée si puissante, qu’elle 
fit adjuger le retroict desdictes isles à Mr l’abbé 
et aux religieux pdr un arrest, l’on 16Î8. »

Une nouvelle aliénation, fort è noter, faillit 
avoir lieu une huitaine d'années plus tard M. 
l’abbé Luco nous la rapporte en ces termes (2) : 
« Nicolas Fouquet, surintendant des finances, 
gouverneur de Belle-Isle, et qui avait amassé 
une fortune immense, convoita les îles de Houat, 
de Hœdic et de Glénan. Gomme elles étaient 
souvent dévastées pendant les guerres, pillées 
par les pirates èt presque sans revenus pour 
l’abbaye, l’abbé Michel Ferrand et les religieux 
les échangèrent avec lui, le 1er septembre 1660, 
contre sa seigneurie de Goëtcanton sur la pa­
roisse de Malren, dans l’évêehé de Gornouaille. 
Toutes ces îles ne rapportaient au monastère que 
1500 livres par an, tandis que les revenus 
annuels de la seigneurie précitée s’élevaient à 
3500 livres... L’échange était avantageux pour 
l’abbaye ; aussi fut-il approuvé par le supérieur 
général de la Congrégation (3). Mais le surin-

(1) Il s’agit de la bulle qui, pendant la Ligue, autorisa
au profit de la cause catholique, l’aliénation des biens des 
églises et monastères de France. — Cf. Luco, ouvrage cité, 
pp. 26*?, 263.

(2) Ouvrage cité, pp. 280, 281.
(3) Il s'agit de la Congrégation de Saint-Maur, qui, 

comme nous le verrons, fut, au dix-septième siècle, mise



tendant des finances ayant été accusé de dilapi­
dation, arrêté en 1661 par ordre de Louis XIV, 
jugé, condamné et enfermé dans la citadelle de 
Pignerol, où il mourut en 1680, le contrat passé 
entre les religieux et lui fut annulé par un arrêt 
de février 1665. »

L’abbaye de Saint Gildas de Ruis demeura 
donc en | ossession de la seigneurie temporelle 
comme du patronage spirituel des îles de Houat 
et de Hœdic. La vie des habitants fut loin d'y 
être toujours paisible. Ils éprouvèrent assez du­
rement les effets des grandes guerres maritimes 
du dix-septième et du dix-huitième siècle. Néan­
moins ils étaient relativement heureux sous le 
régime théocratique et patriarcal qui était leur 
coutume traditionnelle, et dont sans doute les 
chefs, à la fois temporels et spirituels, étaient 
leurs curés, vicaires perpétuels de l’abbaye (1). 
« Il y a dans Houat cinquante hommes et trente 
dans Hœdic, écrit en 1764 l’abbé Expilly(2', qui, 
dans une vie très dure et très pénible, conser-

en possession de l ' a b b a y e  de Saint Gildas. — On peut se 
demander si dans les chiffres cités ; 1500 1. et 3500 1., il 
ne s’est pas glissé un zéro de trop.

(1) Celle-ci pensionnait les curés, mais elle prélevait 
encore, au dix-huitième siècle, à litre de redevance, le 
quart de la récolte de froment dans les deux îles.

(2) Dictionnaire géographique, historique et politique 
des Gaules et de la France, fc 111, p. 767, au mot Hœdic.



vent encore la force et la vigueur des hommes 
des premiers siècles, étant bien constitués et 
presque tous de très grande taille. » De son côté 
Ogée, à l’article Houat de son Dictionnaire de 
Bretagne, s'exprime en ces termes : « L'abnéga­
tion de tous les vices, une vie laborieuse, la fru­
galité, la salubrité de l’air et la bonté des eaux 
les font jouir d’une santé constante, d'un corps 
robuste et de la longévité qui en est la suite (1). »

Ce qui est curieux et digne d’attention, c’est 
que le régime tout particulier des deux iles a 
survécu à la période révolutionnaire et s'est 
perpétué presque jusqu’à nos jours sous l’admi­
nistration paternelle des recteurs des deux pa­
roisses. « Dans chacune de ces deux îles, dit M. 
l’abbé Luco (21, le curé ou recteur est à la fois 
maire, juge de paix, percepteur, notaire, syndic 
des gens de mer, etc. Il gouverne son petit 
royaume, aidé des vieillards les plus considérés, 
formant une espèce de conseil des anciens. »

Les contrats ci-dessus mentionnés au sujet de 
Houat et de Hœdic furent passés, nous l’avons

(1) Nous empruntons cette dernière citation à Pintéres- 
sante monographie de M François Escard : Paroisses et 
communes autonomes. Hœdic et Houat {Extrait de la 
Reçue générale internationale, janvier 1897), p. 9. On y 
trouve une description détaillée de Pétat actuel de Hœdic.

(2) Ouvrage cité, p. 244, note 1.

— 304 —



— 305 —

vu, au nom du monastère de Ruis, par des abbés 
dits commendutaires. En effet, comme la géné­
ralité des abbayes bénédictines du moyen âge, 
celle de Saint-Gildas était tombée en commende, 
c’est-à-dire que lamense abbatiale, définitivement 
et radicalement séparée de la mense conven­
tuelle, était attribuée, avec ses revenus et ses 
charges, mais à titre de bénéfice propre et indi­
viduel, à un personnage ecclésiastique quelcon­
que, privé désormais de toute juridiction spiri­
tuelle sur les religieux dont il demeurait censé 
l’abbé, mais dont le véritable chef était mainte-

f

nant leur prieur claustral. Le concordat passé 
entre François Ier et Léon X  accorda au pouvoir 
royal la collation des bénéfices de ce genre les 
plus importants. Si la commende précipita la dé­
cadence des anciennes institutions bénédictines, 
elle avait souvent commencé par en être l’effet 
avant d’en devenir la cause. Elle exista d’ailleurs 
en fait avant d’être érigée en règle habituelle et 
canonique. Nous en avons vu comme une pre­
mière esquisse dans la personne d'Abélard, lors 
de sa séparation d’avec ses moines. A la fin, la 
transition fut parfois presque insensible. Ce fut 
le cas, ce semble, à Saint-Gildas de Ruis, où, 
quant à la vie monastique, il n’y a vraiment pas 
lieu de distinguer entre le dernier abbé régulier, 
Robert Guibé (1506-1513), et le premier abbé



— 306 —

commendataire, André Hamon (1513-1526). 
Ecoutons M. l’abbé Luco (1) :

« Robert Guibé était neveu de Pierre Landays, 
trésorier de Bretagne et favori du duc François 
II. Ce dernier le chargea, en 1484, bien que jeune 
encore, d’une mission auprès du Souverain Pon­
tife Innocent VIII. Il fit, devant le Pape, une 
magnifique harangue latine et fut créé, n'ayant 
que 18 ans, cardinal du titre de Saint-Anastase. 
Successivement évêque de Troyes, de Rennes et 
de Nantes, il fut pourvu de l’abbaye de Ruis à la 
translation de Pierre de Brignac (son prédéces­
seur) à l’abbaye de Redon. Il fut en môme temps 
abbé de Saint-Melaine de Rennes et de Saint- 
Mathieu. A la prière de la duchesse Anne, alors 
reine de France, il fut nommé administrateur de 
l’évéché de Vannes, le 20 février 1511. Le roi 
Louis XII, dont il était conseiller, l’envoya aussi 
en mission à Rome, auprès du pape Jules II. 11 
assista au concile général de Latran ; mais le roi 
l’ayant soupçonné d’être plus pour le Pape que 
pour lui, lui retira sa faveur et le priva des reve­
nus de tous ses bénéfices en France. Il resta à 
Rome, vivant d’une cotisation faite en sa faveur 
par le Sacré-Collège, y mourut à l'ûge de 47 ans,

(1) Ouvrage cité, pp. 353,354.



— 307

en 1513, et fut enterré dans l’église de Saint- 
Yves-des-Bretons...

« André Hamon, neveu de Robert Guibé et 
frère de François Hamon, évêque de Nantes, 
était chanoine de Rennes et abbé de Saint-Gildas 
de Ruis et de Saint-Gildas-des-Bois. A la solli­
citation du roi de France et de la reine Claude, il 
élu évêque de Vannes et reçut ses bulles de 
Rome ; mois en lui cédant son siège, le 11 dé­
cembre 1514, le cardinal Laurent Pucci s’était 
réservé le titre d’évêque de Vannes et la nomina­
tion des vicaires généraux, par l’entremise des­
quels il gouverna le diocèse jusqu’à la mort 
d’André Hamon, le 26 septembre 1531. Aussi 
Hamon, bien qu’ayant reçu la consécration 
épiscopale, n’avait-il que l’ombre de cette dignité 
et n’était il nommé ordinairement qu’André , 
élu évêque de Vannes. En 1526, il établit le frère 
Julien Sorel, qui était prieur claustral, son vi­
caire général pour le temporel et le spirituel de 
l’abbaye. »

Il est même juste et intéressant de constater 
que le premier abbé commendataire de Saint- 
Gildas, sans s’immiscer dans le régime intérieur 
du monastère, prit intérêt et part personnelle, 
beaucoup plus, ce semble, que le dernier abbé 
régulier, toujours absent, aux manifestations 
extérieures et aux cérémonies religieuses de



— 308

l’abbaye. « Les processions des Rogations, dit 
M. l'abbé Luco (t), attirèrent baaucoup de monde 
à Saint-Gildas en 1523, parce qu’André Hamon, 
évêque de Vannes et abbé du monastère, les 
présida pontificalement avec la crosse et la mitre 
des anciens abbés, conservées au trésor de 
l’église. Pendant son séjour à l'abbaye, il bénit 
une cloche qu’il avait fait fondre ; c’était la 
moindre des deux grosses de la tour. Ce fut lui 
qui, vers cette époque, établit à Saint-Gildas la 
fête solennelle du Craizo (2). Voici quelle en fut 
l’occasion. A un certain jour de l’année, les 
Vannetais avaient l’habitude de se rendre en 
pèlerinage à l’église de Saint-Gildas et 5 la cha­
pelle de Notre-Dame-du-Confort, dans l’île de 
Hœdic. Or, une tempête S’étant une fois subite­
ment élevée pendant que les pèlerins étaient sur 
mer, cinq navires chargés de monde firent nau­
frage sans que personne pût être sauvé. Pour 
empêcher le retour de pareils malheurs, le prélat 
supprima le pèlerinage et lui substitua la grande 
fête du Craizo, au dimanche qui précède le 24 juin 
ou la Nativité de saint Jean Baptiste. Les habi­
tant de Ruis continuèrent, jusqu’à la grande

(1) Ouvrage cité, pp. 251, 252.
(2) « On prétend, ajoute en note M. l’abbé Luco, que, 

à cette époque, ce mot breton signifiait le milieu de 
l’année. »



Révolution française, à accourir à cette solen­
nité. »

La procession des Rogations que présida, en 
1523, André Hamon, était de temps immémorial 
l’une des principales cérémonies religieuses de 
l'abbaye de Saint-Gildas et de la presqu’île de 
Ruis. On l’y rattachait à la découverte légendaire 
du corps du grand saint celtique, ramené mira­
culeusement de Houat, où la tradition plaçait sa 
mort, et trouvé sur une barque dans la petite 
baie du Crostic- (aujourd’hui Groisty) (1). Cette 
procession donna lieu en 1612, le 28 mai, à des 
incidents sur lesquels il faut entendre le récit 
de notre bon religieux de Saint-Maur :

« L’année 1612, dit-il (2), fut fort remar­
quable à toute l’isle de Ruys et es environs, 
par la juste punition que Dieu prit de’ l’inso­
lence de certains esprits brouillons. Nous 
avons dict assez amplement en la première 
partie de ceste histoire (3) avec quel ordre 
marche la procession solennelle du lundy des 
Rogations à la chapelle du Crostic et en l’eglise 
d’Arzon, où se trouve le clergé de toute l’isle 
avec grand concours de peuple, qui suit la

(1) Vita S. Gildœ, cap. 31. — Luco, ouvrage cité, pp. 
97-100.

(2) Ms fr. 16822, pp. 676, 677.
(3) Cf. ms. cité, pp. 372, 373.

— 309 —



— 310 —

chapse de sainct Gildas, et que les religieux de 
l’abbaye et les prebstres de la parroisse de Sainct 
Goustan font un chœur, et les prebstres de 
l'eglise de Sarzeau, avec tous les autres qui se 
joignent sur le chemin avec eux, un autre 
chœur, chantant alternativement les grandes 
litanies. Les croix, bannières et estçndars vont 
aussy selon leur rang, celles de l’abbaye et de la 
parroisse de Sainct Goustan tenant le premier 
lieu, comme ne faisant qu’un corps, et celles de 
Sarzeau et autres parroisses après. Le lundy 
des Rogations, 28e may 1612, quelques habitans 
dudict Sarzeau, portant impatiemment que la 
croix et estendart de la paroisse de Sainct Gous­
tan marchoient devant les leurs, voulurent avoir 
la preference et les faire entrer devant dans la 
chapelle de Kerner, qui. est une des stations de 
la procession, prétendant ce pas à cause que 
Sarzeau est un gros bourg, plus peuplé et plus 
grand que celuy de Sainct Gildas, où est size la 
parroisse de Sainct Goustan ; de plus, qu’à Sar­
zeau il y a justice royalleavec nombre d’officiers, 
et qo’à Sainct Gildas il n’y a que celle de l’ab­
baye ; enfin que le clergé de la parroisse de Sar­
zeau estoit beaucoup plus nombreux que celuy 
de Sainct Goustan. Ceux de Sarzeau donq, 
ayant envie de brouiller, en vindrent première­
ment aux grosses parolles, puis après aux



311

coups ; on en remarqua cinq des plus apparens 
de Sarzeau, qui soustinrent leur party avec plus 
de chaleur et violence. Le tumulte fut fort grand, 
et les religieux avec quelques personnes de con­
dition, eûrent bien de la peine à l’appaiser. La 
procession de Sarzeau ne fut pas plutost de 
retour, et les cinq autheurs de la mutinerie ren­
dus chacun chez sôy, qu’ils sentirent la peine 
dette à leur témérité. Car leur esprit commença 
à s’e'sgarer, puis à se perdre tout à faict, et enfin 
tombèrent en telle folie et fureur, que le lende­
main il fallut les apporter liez et garrotez dans 
des charrettes en l’abbaye de Sainct Gildas, pour 
faire amende honorable au sainct de l’insolence 
qu'ils avoient commise en la procession et devant 
ses sainctes reliques, et après avoir faict leur 
neufvaine, ils s ’en retournèrent en leur bon sens 
et jugement, sainct Gildas les ayant chastiez de 
la sorte, pour les rendre, et leurs semblables, 
une autre fois plus sages La mémoire de cette 
punition est encor fraische dans toute l’isle, et 
l’on sçait bien le nom et surnom de ces séditieux 
là ; mais on ne veut pas les desclarer, pour sau­
ver l’honneur de leurs familles. C’est aussy la 
raison pourquoy on ne veut pas escrire en détail 
toutes les guérisons miraculeuses que sainct 
Gildas faict en ses deux monastères de Ruys et



312

des Boys (1). Depuis ce chastiment si manifeste, 
quand Monsieur le recteur de Sarzeauannonçoit 
à son prosne les festes de sainct Gildas ou les 
processions, il avait coustume d’exhorter ses 
parroissiens de les chaumer avec grande dévo­
tion, et leur representoit la severe punition 
qu’ils avoient expérimentée, et qu!il prenoit de 
ceux qui manquoient à porter l’honneur et reve- 
rence deüe à leur sainct et protecteur. »

A l'époque de cette mémorable procession de 
1612, l’abbaye de Saint-Gildas était loin de se 
trouver dans une situation florissante. Les abbés 
commendataires, fort zélés pour faire confirmer 
par le pouvoir royal les droits et privilèges du 
monastère, dont leur mense avait sa large part, 
l’étaient beaucoup moins pour veiller à le main­
tenir en bon état. Dans les dernières années du 
seizième siècle, il s’était trouvé tellement dé­
gradé, que « les religieux, bien que peu nom-

(1) Saint Gildas y était particulièrement invoqué pour la 
guérison de la folie, appelée mal de saint G-ildas. Gf. 
Luco, ouvrage cité, p. 157.—Le surnom de Sage, attribué 
de toute antiquité (Gildas-le-Sage) au grand saint cel­
tique, fondateur et patron des monastères de Ruis et 
des Bois, ne fut probablement pas étranger à cette 
dévotion, à laquelle contribua peut-être aussi l’aventure, 
racontée plus haut, du meurtrier d’Ehoarn au onzième 
siècle. — Les personnes bien instruites n’ignorent pas 
que la question de l ’origine exacte des dévotions de ce 
genre est distincte de celle de l’authenticité des guérisons 
obtenues par la piété des fidèles.



*13 —

breux, ne pouvaient plus y loger. Ceux d’entre 
eux qui étaient pourvus de prieurés, s’y reti­
raient. Les autres s’en allaient dans leurs fa­
milles, quand cela leur était possible. Pendant 
plusieurs années, il n’y resta qu’un seul reli­
gieux. » (1) L'intervention des supérieurs ecclé­
siastiques, appuyée par l’autorité du parlement 
de Bretagne, paraît avoir produit une certaine 
amélioration au commencement du siècle sui­
vant, mais médiocre et peu soutenue. Un procès- 
verbal, dressé au mois de mai 1623 par ordre de 
ce parlement, et conservé aujourd’hui aux Ar­
chives départementales du Morbihan, constate 
de nouveau une situation lamentable. « L’église 
était presque entièrement dépavée ; au chœur, 
les stalles de bois étaient pourries et les livres 
d’office tout usés ; la lampe du sanctuaire ne 
s’allumait plus depuis longtemps ; l’horloge, qui 
ne marchait plus, demandait pour 90 livres de 
réparations ; à la sacristie, il n’y avait plus que 
quelques ornements fort peu convenables. Dans 
le cloître, qui formait un carré de 96 pieds, le 
côté adossé à la nef de l’église était tombé. 
Autour du cloître étaient, au côté du levant, la 
6alle du chapitre, et, au-dessus, le dortoir, qui 
avait 50 pieds de long sur 27 de large, et cinq

(1) Luco, ouvrage cité, pp. 254, 255.
9*



314

croisées sur chaque longère; au bout du cha­
pitre la prison, de 0 pieds de haut et à refaire à 
neuf ; au midi, le réfectoire, de 94 pieds sur 30, 
et auprès une vaste cuisine, suivie du parloir ; 
les greniers dominaient le tout, excepté le côté 
du cloître adossé à la nef de 1 église, où il n’y 
avait eu que des cellules qui n’existaient plus. 
Tout cela était dans un déplorable état. H n’y 
avait ni couverture, ni charpente ; les murs eux- 
mêmes avaient beaucoup souffert et s’étaient 
écroulés en partie. Le cellier avait besoin de 
grandes réparations. Le portail d’entrée dans la 
grande cour était tombé. Les murs de clôture de 
cette cour s’écroulaient partout. Il n’y avait pas 
une chambre qui n’eût besoin de très urgentes et 
considérables réparations. La chapelle de Notre- 
Dame, au bas du bourg, n’avait plus que la 
moitié de sa toiture. Dans ce procès-verbal, on 
blâme beaucoup l’abbé Charles de Glermont, 
qui aurait dû réparer ces ruines, et on avoue 
que, sans les soins du prieur claustral, l’église 
eût été entièrement ruinée depuis plus de dix 
ans. L’évêque de Vannes avait, peu auparavant, 
visité l’abbaye et menacé de censures le prieur, 
pour le forcer à plaider contre l’abbé afin d’en 
obtenir les réparations nécessaires. Deux reli­
gieux, Ferey, prieur de Gavre, et de Pontroger, 
cellerier, accusent ce prieur d’être de connivence



— 315 —

avec l’abbé pour ruiner l’abbaye. Contrairement 
aux règles et aux usages, l’abbé mangeait à la 
table conventuelle. Il y invitait ses amis et s’y 
faisait servir par ses gens. Souvent, en guise de 
lecture, il s ’y élevait de vives contestations. 
Ferey y fut orne fois souffleté, et une autre fois, 
menacé d’être percé d’un coup d’épée par un 
serviteur de l’abbé. » (1)

Cette immixtion, fort peu canonique, de l’abbé 
commendataire dans la vie conventuelle eut, un 
peu plus tard, sa contre-partie, plus excusable, 
Vers 1643, la dégradation des bâtiments monas­
tiques en était venue à un tel point que « l’abbé et 
les religieux vivaient ensemble dans la maison 
abbatiale, seul bâtiment habitable » (2). Au reste, 
la communauté monastique n était plus guère 
alors qu’une apparence. Déjà séparée de la 
mense abbatiale, la mense conventuelle s’était 
fractionnée elle-même en revenus particuliers, 
attribués à chacun des « offices claustraux #.

« Ces offices, dit M. l’abbé Luco (3), sont des 
bénéfices dont jouissent les religieux qui vivent 
dans le monastère, en vertu des charges qu’il 
y exercent et des titres qui leur sont conférés. 
Leur origine remonte aux relâchements du

(1) Luco, ouvrage cité, pp. 260, 261.
(2) Luco, ouvrage cité, p. 264.
(3) Ouvrage cité, pp. 318-320.



— 316

treizième siècle (1). Amovibles d’abord, ils de­
vinrent perpétuels plus tard... D’après un vieux 
martyrologe de l’abbaye, il y en avait six à- 
Saint-Gildas : le prieuré, la chambrerie, la ccl- 
lerie ou le celleriage, l’ouvrerie, l’aumônerie et 
l’infirmerie. Le prieur claustral (appelé grand 
prieur à Saint-Gildas) était chargé de la direc­
tion spirituelle de la communauté ; il en était le 
supérieur régulier et immédiat, surtout depuis 
que les abbayes étaient tombées en commende. 
Le chambrier était à cause de son office , 
recteur ou curé primitif de Saint-Goustan (2), 
dîmait sur tout le lin qui serécoltait et sur 
toutes les terres novales dans cette paroisse. 
Il était, en même temps, sacriste de l'abbaye 
et, comme tel, jouissait des offrandës faites à 
l’église du monastère et à la chapelle de Notre- 
Dame de Kerusen. En outre, il percevait les 
revenus affectés au luminaire de l’église pour 
l'huile, la lampe et la cire des bougies. Le cel- 
lerier était le procureur du couvent et chargé 
surtout de faire les provisions de bouche.

(1) Nous eu avons noté ci-dessus des exemples bien 
plus pneions. — Ce fractionnement semble avoir existé, 
à Saint-Gildas même, au temps d’Abélard.

(2) Le recteur ou curé effectif de cette paroisse, qui 
était celle du bourg de Saint-Gildas et de ses dépendan­
ces, était vicaire perpétuel de ce chambrier et. plus géné­
ralement, de l’abbaye de Ruis.



L'ouvrier avait pour fonction de surveiller les 
ouvriers employés par le monastère et defournir 
les vases nécessaires pour recueillir l’eau de 
pluie aux endroits découverts par les tempêtes 
et les ouragans, qui étaient fréquents sur ces 
côtes. L'aumônier était chargé des aumônes 
qui se distribuaient à la porte du couvent. 
Régulièrement un des moines distribuait, de la 
Toussaint à la Saint-Jean, ces aumônes dites de 
fondation. Pour ces aumônes, qui consistaient 
surtout en pain, l’abbé devait annuellement à 
l’aumônier 26 perrées de seigle, les journées de 
l'ouvrier qui faisait le pain et la paille nécessaire 
au chauffage du four. L’infirmier devait visiter 
les malades, leur porter ce qu’on lui donnait 
pour eux, avoir soin des infirmeries et bénir 
l’eau pour les bains que venaient prendre à l’ab­
baye les malades atteints du mal de saint Gil- 
dns. Les revenus fixes de ces offices avaient varié 
avec le temps. »

Tous les offices claustraux avec leurs revenus 
furent réunis à la communauté et à la mense 
conventuelle, à la suite du grand événement qui 
rétablit, en 1650, à Saint-Gildas de Ruis la régula­
rité monastique, et fut le signal d’une nouvelle 
renaissance de la vieille abbaye. L’initiative en 
fut prise par l’abbé commendataire, Michel Fer- 
rand, qui à la vérité y devait trouver son compte,

— 317 —



puisque sa mense abbatiale fut en conséquence 
déchargée de toutes dettes, mais qui néanmoins 
fut en cela réellement mû, à ce qu’il semble, par 
le zèle religieux, et qui se plut d’ailleurs à con­
tribuer de sa bourse aux restaurations dont ce 
changement fut l’heureux point de départ (li. Il 
s’agit de la prise de possession de Saint-Gildas 
par la Congrégation de Saiat-Maur. Les origi­
nes de cette nouvelle et illustre branche du 
grand ordre bénédiclin sont retracées en ces 
termes dans la préface du bel ouvrage de Dom 
Tassin (2) :

« C’étoit le vœu du clergé de France assem­
blé aux Etats de 1614, que la réforme de l’Ordre 
de Saint-Benoît, commencée en 1600 dans l’ab­
baye de Saint-Vanne de Verdun, fût introduite 
dans les monastères du royaume. La bonne 
odeur qu’elle répandoit partout, excita plusieurs 
Bénédictins françois à l’embrasser, et quelques 
abbayes demandèrent à s’y soumettre.

« Le vénérable Dom Didier de la Cour et les 
autres supérieurs de Saint-Vanne envoyèrent 
en France d’excellents ouvriers pour travailler 
au grand ouvrage de cette réforme. Mais la 
difficulté de réunir dans un môme corps un

(1) Gî: Luco, ouvrage cité, p. 266.
(2) Histoire littéraire de la Congrégtioan de Sain t- 

Maur, 1770, in-4°.



319

grand nombre de monastères éloignés, leur fit 
prendre la résolution d'ériger en Fronce une nou­
velle congrégation, indépendante de celle de 
Lorraine. Ce projet ayant été approuvé dans leur 
chapitre général de 1618, ils permirent à ceux 
de leurs religieux qu’ils avoient envoyés en ce 
royaume, d’y former de nouveaux corps, com­
posés de monastères où ils avoient déjà porté 
l’étroite observance et de ceux qui voudroient 
l’observer dans la suite.

« Ces pieux réformateurs, animés d’un zèle 
ardent pour la gloire de Dieu et l’édification de 
l’Eglise, travaillèrent sans relâche à l’œuvre 
dont ils s’étoient chargés. Dès le mois d’aout 
1618, ils obtinrent des lettres-patentes du roi 
Louis XIII pour l’érection de la nouvelle con­
grégation, à laquelle ils donnèrent, dans leur 
première assemblée, le nom de aaint Maur, 
disciple de saint Benoît. Plusieurs personnes du 
premier rang se firent un devoir d’accélérer le 
succès d’une entreprise qui tournoit au bien de 
l’Eglise et à l’honneur de la France.

« Mais, pour assurer davantage le progrès 
de la réforme, il fallut en poursuivre à Rome la 
confirmation. Le Roi, fort porté de- lui-même au 
rétablissement de toutes les maisons religieuses, 
particulièrement de l’Ordre de Saint-Benoît,n’eut 
garde de refuser sa recommandation auprès du



pape Grégoire XV, qui érigea la Congrégation 
de Saint-Maur en France par son bref du 17 mai 
1621. Le pape Urbain VIII, informé de la piété, 
de l’union et de la régularité des premiers Pères 
de cette congrégation naissante, la confirma et 
lui accorda de nouvelles grâces par sa bulle, 
datée du douzième des calendes de février, c’est- 
à-dire du 21 janvier 1627.

« La réforme de Saint-Maur s’étendit de plus 
en plus par toute la France, sous les favorables 
auspices du roi Louis-le-Juste et de la pieuse 
reine Anne d’Autriche, et par le zèle des évêques 
et des abbés les plus recommandables. Le car­
dinal de Richelieu y contribua plus que per­
sonne. Ce grand ministre, qui savoit en quoi 
consiste la prospérité d’un Etat, s’appliquoit non 
seulement à faire fleurir les sciences et les 
beaux-arts, mais encore à régler les mœurs du 
clergé séculier et régulier. Il savoit les services 
que l’Ordre bénédictin en particulier avoit rendus 
autrefois à l’Eglise et à l’Etat, et son dessein 
étoit de le rendre florissant, comme il avoit été 
avant la décadence de la discipline ecclésiastique 
et monastique ; décadence causée par l’abandon 
des bonnes études, par les commendes, par le 
malheur des guerres civiles et les nouvelles 
hérésies.

« Les Pères de la réforme de Saint-Maur

— 320 —



- 321 —

entrèrent parfaitement dans les vues du sage 
ministre, leur puissant protecteur. Ils ne se 
contentèrent pas de relever les murailles des 
monastères, d’en rétablir les églises et les lieux 
réguliers, la plupart abandonnés, et de rebâtir 
plus de cinquante maisons menacées d’une ruine 
totale ; ils firent revivre l’esprit de saint Benoît 
par la pratique exacte de sa règle et marchèrent 
sur les traces des saints et des autres grands 
hommes, qui ont sanctifié et illustré l’Ordre de­
puis le sixième siècle. Un des premiers soins des 
supérieurs fut de former à la piété et à la régu­
larité les jeunes religieux et de leur inspirer du 
goût pour l’Ecriture sainte et les saints Pères, 
dont la lecture devait leur tenir lieu de principale 
occupation dans la solitude "le reste de leurs 
jours.

« Ce fut pour faciliter l'intelligence de ces 
saints livres, .si propres à former tout à la fois 
l’esprit et le cœur, qu’ils établirent les études de 
la philosophie et de la théologie (scolastique), et 
ensuite des écoles de (théologie) positive, de droit 
canon, de cas de conscience et des langues hé­
braïque et grecque. Ces secours préliminaires 
donnèrent naisance aux grandes études dont on 
s’est occupé jusqu’à présent dans la Congré­
gation. »

A la différence de la grande réforme du dou­



— 322

zième siècle, celle de Cîteaux et de Clairvaux, la 
réforme de Saint-Maur, au dix-septième siècle, 
donna le pas, dans la vie monastique, au labeur 
intellectuel sur le labeur matériel. Au défriche­
ment du sol succéda, pour ainsi parler, le défri­
chement des grands espaces encore incultes 
dans le domaine des sciences sacrées et de ce 
qui s’y rapportait dans celui des sciences pro­
fanes, et en particulier dans l’érudition histo­
rique. L’afccession de Saint-Gildas de Ruis à la 
nouvelle congrégation fut réglée par un concordat 
en date du 24 novembre 1649, enregistré au 
parlement de Bretagne le 14 janvier 1650. C’est 
l’abbaye de Saint-Sauveur de Redon, où la ré­
forme était déjà introduite, qui dut fournir ses 
introducteurs à Saint-Gildas. Ce dernier monas­
tère ne comptait plus alors que sept religieux. 
Voici quels furent les termes de l’accord conciu 
entre eux et les moines de Redon qui devaient 
les remplacer. Nous empruntons l'analyse de ce 
pacte très instructif à M. l’abbé Luco (1) :

« 1° Les anciens religieux sont libres d’em­
brasser la réforme ou de rester sous le gouver­
nement de leur grand prieur, soit au dedans, soit 
au dehors du monastère. A la mort du prieur 
susdit, ceux qui ne seront point entrés dans la

(lj Ouvrage cité, pp. 270-274.



323 —

Congrégation reconnaîtront pour supérieur le 
plus ancien d’entre eux.

« 2° A partir de ce concordat, les anciens par­
ticipent à tous les privilèges accordés à la ré­
forme.

« 3° S’ils meurent dans l’abbaye, ils y seront 
enterrés par les nouveaux, si leur grand prieur 
ne veut faire l’office lui-même, avec les mêmes 
cérémonies et les mêmes prières que ceux de la. 
Congrégation.

« 4° L’administr8tion de l’église et de la sa­
cristie, avec les reliques, les calices, l’argente­
rie,- les ornements, les linges et généralemeut 
tous les meubles sont cédés aux nouveaux; 
mais ceux-ci devront fournir aux anciens toutes 
les choses nécessai res quand ils voudront célé­
brer.

« 5° Les nouveaux acquitteront toutes ies 
fondations et feront à l’église le service divin 
selon leur cérémonial. Quand les anciens assis­
teront à l’office, ils auront les premières places 
au chœur, après le célébrant et le visiteur delà 
Congrégation de Saint-Maur. Pendant son séjour 
au monastère, ce dernier occupera la première 
stalle du côté de l’Evangile. Les mêmes places 
leur seront assignées pour les processions. 
Néanmoins le chœur et les offices seront toujours



— 324 —

présidés par les nouveaux, qui donneront les 
bénédictions et le signal.

« 6° Le grand prieur ayant résigné les offices 
de chambrier, de sacriste et de trésorier (1), les 
fonctions en seront remplies par les nouveaux 
et les revenus, conformément aux statuts de la 
Congrégation, réunis à perpétuité à la mense 
conventuelle. Les autres offices demeureront 
aux anciens titulaires, qui ne pourraient les rési­
gner qu’en faveur des nouveaux ; à leurs va­
cances par décès ou par résignation, ils seront 
pareillement réunis à la même mense.

« 7° Les nouveaux jouiront de tous les lieux 
réguliers, des maisons, des caves, du cellier, 
des greniers, des granges, des jardins, etc., 
sauf les réserves suivantes : chacun des anciens 
conservera toute sa vie, s’il demeure au monas­
tère, les chambres, les caves, les écuries, etc., 
dont il jouissait auparavant. Si les anciens 
restent à l’abbaye 8U nombre de trois ou plus, ils 
pourront jouir de la grande salle, de la cuisine, 
des dépenses, etc., dont ils se servent. Au cas

(1) Dans le dernier état des choses-avant l’introduction 
de la réforme de Saint-AIaur, le grand prieur cumulait 
sans doute ces offices avec le sien propre. Dans ce même 
état le nombre et le titre des offices claustraux parait 
avoir été un peu différent de ce que nous avons vu ci- 
dessus, d’après le vieux martyrologe consulté par M. 
l’abbê Luco*



cependant où les nouveaux auraient besoin d’en 
disposer autrement pour de nouvelles construc­
tions, ils pourraient le faire, mais alors ils four­
niraient aux anciens des logements convenables.

« 8° A cause de la clôture pour les femmes, 
les portes de l’abbaye ne seront ouvertes par les 
nouveaux, qui seuls auront les clefs des princi­
pales, que depuis six heures du matin jusqu’à 
sept heures du soir en hiver et huit heures en 
été. Les anciens auront des clefs pour les autres 
portes, même pour celle qui met le cloître en 
communication avec l’église. Seul parmi eux le 
grand prieur aura une clef delà porte qui s’ouvre 
vers le bourg.

« 9° Le colombier (1) reste aux anciens ; mais 
les nouveaux auront droit d’y prendre des pi­
geons pour leurs malades.

« 10° Les anciens se réservent, pour eux et 
leurs gens, le droit de chasse sur toutes les 
terres dépendant de l’abbaye.

« 11° Ils ne recevront plus les 2560 livres que 
leur donnait annuellement l’abbé. Moins les ré­
serves des articles 7 et 10, ils cèdent aux nou­
veaux tout l’enclos de l’abbaye, toutes les pailles

(i) « Le colombier, ajoute en note M. l’abbô Luco, était 
l’un des plus beaux de la Bretagne. On n’en aurait pas 
lait construire un semblable pour 2000 écus, et l'on 
estimait qu’il pouvait tenir lieu d'un revenu de 300 
livres, »

— 325 —

10



— 326 —

de la grande ferme, la moitié de leurs droits sur 
les marais, les étangs et la forêt, les dîmes et les 
fruits du chapitre ou petit couvent, les titres et 
les archives, les places monacales vacantes, les 
corvées des tenanciers, moins celles qui leur 
seraient nécessaires pour leurs provisions, etc. 
En retour, les nouveaux s’engagent à payer à 
chaque ancien et par avance une somme an­
nuelle de 380 livres, sans charge aucune, aux 
deux termes du 25 janvier et du 25 juillet. Mais 
ceux qui se retireront dans d’autres monastères 
n’auront que 150 livres, et 200 livres, si, avec 
l’autorisation de leur grand prieur, ils vivent en 
leur particulier et sans autres ressources.

« Quant au grand prieur lui-même, sa pen­
sion fut fixée à 580 livres, à percevoir aussi aux 
termes susdits, mais le 25 janvier, il recevait un 
supplément de 100 livres. Il paraît que les an­
ciens demandèrent la modification de cet article 
et obtinrent, pour chacun, une pension de 400 
livres.

« 12° Jusqu’à la réédification des lieux régu­
liers, les nouveaux n’enverront à l’abbaye que 
deux prêtres et un frère convers pour aider les 
anciens dans le service divin.

« 13° Le logement du grand prieur sera rendu 
convenable. Aux visites de ses parents et de ses 
omis, les chevaux seront nourris aux frais des



nouveaux. Ces derniers prennent aussi à leur 
charge les frais de la visite épiscopale.

« 11° Le Père de Trévégat, ancien prieur de 
Quiberon (1), aura la jouissance de l'écurie qu’il 
a fait bâtir dans la grande cour et auprès de la 
grande porte.

« Le samedi 22 octobre 1650, continue M. 
l’abbé Luco (2), toutes les conventions prélimi­
naires ainsi réglées, la congrégation de Saint- 
Maur prit possession de l’abbaye de Ruis. Dès 
le matin de ce jour, le grand prieur et les reli­
gieux de Saint-Gildas, réunis capitulairement, 
reçurent Dom Dominique Huillard et Dom 
Mathieu Pichonnet, l’un prieur et l’autre procu­
reur de l’abbaye de Saint-Sauveur de Redon, 
qui se présentaient au nom de la Réforme et 
avec deux notaires. Un de ces notaires fit lec­
ture du concordat passé, le 24 novembre précé­
dent, entre l’abbé Michel Ferrand et les religieux 
de Redon ; ceux de Saint-Gildas l’approuvèrent 
officiellement et permirent aux députés susdits 
de prendre possession de leur abbaye. Ils les 
conduisent, à cet effet, devant le maître-autel de 
l'église abbatiale, où ils prient ensemble, tous 
agenouillés sur les marches. Dom Huillard

(1) Sur ce prieuré voyez la notice de M. l’abbé Luco, 
ouvrage cité, pp. 341 343.

(2) Ouvrage cité, pp. 274, 275.

— 327 —



monte à l’autel, qu’il baise, entonne le Veni 
Creator, continué par tous les assistants, et 
chante ensuite les oraisons du Saint-Esprit, de 
la Sainte Vierge, de saint Benoît et de saint 
Gildas. Conduit alors aux stalles du chœur, il 
s’y assied et sonne la cloche, se rend à la sa­
cristie, à la place des anciens cloîtres, au réfec ­
toire, aux dortoirs et autres lieux réguliers, aux 
jardins, aux maisons et aux dépendances des 
offices de chambrerie, de sacristeetde cellerier. 
L’inventaire des reliques, de l’argenterie, des 
ornements et des autres ustensiles de la sa­
cristie fut remis à l’époque où les nouveaux re­
ligieux se fixeraient détinitivementà Saint-Gildas. 
Enfin, en exécution des deux concordats pré­
cités, Dom Huillard compta, en bonne monnaie 
ayant cours, au prieur et aux religieux du mo­
nastère, la somme de 725 livres, pour les deux 
termes de janvier et de juillet de cette année. 
Séance tenante, un acte notarié de cette ratifi­
cation et de cette prise de possession fut dressé 
par les notaires et signé par les intéressés. A 
cette pièce même ont été puisés les détails qu’on 
vient de lire.

« Conformément à leurs obligations, les moines 
de Redon envoyèrent à Saint-Gildas trois reli­
gieux, dont deux prêtres, pour aider à faire l'of­
fice divin et pour surveiller les réparations et

—  328 —



les nouvelles constructions, qui furent immé­
diatement commencées. C’étaient Dom Robert 
Diée, avec le titre de prieur, et Dom Noël Mars, 
avec celui de procureur. »

Ce dernier religieux était loin d’être le pre­
mier venu parmi les Bénédictins réformés d’alors. 
La notice que Dom Tassin lui a consacrée nous 
retrace une physionomie de moine énergique et 
originale. « Dom Jean-Noël Mars, dit-il (1), 
neveu de Dom Noël Mars, premier vicaire- 
général de la Société des Bénédictins réformés 
de Bretagne, étoit né à Orléans. Il n’avait pas 
encore seize ans, quand il prit l’habit monas- 
lique dans cette société. Lorsqu’elle fut unie à 
la Congrégation de Saint-Maur en J 628, son 
noviciat n’étoit pas encore achevé. Il le recom­
mença dans 1 abbaye de Redon, où il fit profes­
sion le 24 décembre de l’an 1630. Il fut procu­
reur pendant quarante-cinq ans dans plusieurs 
monastères. Devenu aveugle à l’àge de quatre- 
vingts ans, il n’en fut pas plus incommode à ses 
confrères. 11 disoit que Dieu le punissoit de ses 
curiosités, et il l’en bénissoit. Deux ans rvant 
sa mort, il fit faire son cercueil, où il se cou- 
choit souvent, pour s’y- mieux disposer. Après 
avoir suivi jusqu’à la fin, autant qu’il pouvoit,

— 329 —

(1) Ouvrage cité, p. 189.



les exercices de la régularité, il mourut à Mar- 
moutier le 25 de novembre 1702, âgé de quatre- 
vingt-dix ans, dont il en avoit passé soixante et 
quatorze dans l’état religieux. Il a bien mérité 
un rang parmi les écrivains de la Congrégation. » 

Les fonctions de procureur, qui occupèrent la 
plus grande partie de !a carrière de Dom Noël 
Mars, indiquent son aptitude à l’administration. 
Il la déploya très utilement dès sou arrivée à 
Saint-Gildas pour la restauration de ce monas­
tère en ruines. « Les nouveaux habitants, dit 
M. l’abbé Luco (1), mirent énergiquement la 
main à l’œuvre. Ils bouchèrent les croisées du 
nouveau dortoir qui ouvraient sur le cloitre et 
en percèrent d’autres sur la longère du levant. 
La sacristie fut rebâtie et enrichie de meubles et 
d’ornements convenables. Plusieurs bâtiments 
nécessaires s'élevèrent dans la basse-cour... 
Parce que les fidèles de Saint-Gildas et des 
environs avaient une grande dévotion pour la 
chapelle de Notre-Dame de Kerusen, au bas du 
bourg, une des premières solb'citudes des nou­
veaux religieux fut de rebâtir ce sanctuaire, 
élevé en l’honneur de saint Yves qui fut son 
premier patron... Commencée en 1653, cette 
construction ne fut achevée qu’en 1056. Les

— 330 —

(1) Ouvrage cité, pp. 276, 278, 282.



— 331 —

aumônes des fidèles y contribuèrent largement. » 
Une dizaine d’années plus tard, l’état du 

monastère était singulièrement amélioré. «Alors 
déjà, tout, moins la nef et la tour de l’église, 
avait changé de face à l’abbaye. De bons et 
solides bâtiments s’y étaient élevés à la place 
des ruines. Les nouveaux édifices n’étaient 
ni magnifiques ni hauts, parce que l’argent 
manquait, et que, sur ces côtes, les bâti­
ments trop élevés ont beaucoup à souffrir des 
vents ; mais ils étaient convenables et pouvaient 
loger une petite communauté d’une dizaine de 
religieux. Pour atteindre ces résultats, le monas­
tère avait dû foire plusieurs emprunts. On en 
trouve un de 1200 livres, fait en 1665, pour ré­
parer la charpente et la couverture du chœur 
qui menaçaient de tomber et d’effondrer la voûte. 
La rente annuelle et perpétuelle de 60 livres, à 
laquelle on dut s’obliger à l’égard du créancier, 
fut amortie avant la fin du siècle. »

La nécessité de pourvoir à toutes les dépenses 
de l’œuvre urgente de réparation qui lui incom­
bait, avait rendu Dom Noël Mars très attentif à 
la gérance des biens temporels du monastère et 
au maintien de ses droits. Aussi av8it-il com­
pulsé avec le plus grand soin les titres contenus 
dans le chartrier de l’abbaye. Ce travail lui 
fournit l’occasion d’obéir en même temps à la



vocation générale de la Congrégation de Saint- 
Maure et à son propre goût pour les études 
historiques. D’après ces titres, complétés par 
d’autres recherches, il composa donc une his­
toire de l’abbaye de Saint-Gildas de Ruis depuis 
son origine jusqu’à l’année 1656, qui ne fut point 
d’ailleurs livrée à l’impression. Ce manuscrit, 
dont nous ignorons la destinée, servit à son tour 
de point do départ et de fondement à l’ouvrage, 
également demeuré inédit, qui fut rédigé, une 
douzaine d’années plus tard, par un autre reli­
gieux du même monastère, et duquel nous avons 
détaché ci-dessus, à plusieurs reprises, quel­
ques pages, croyons-nous, non dépourvues 
d’intérêt (1).

Mois, en dehors du prix qu’ont encore pour 
i.ous les informations contenues dans le manus­
crit du bon religieux de Ruis, la façon dont il a 
conçu et composé son ouvrage est intéressante 
par elle-même. Elle marque en effet une époque 
curieuse dans l’histoire de l’érudition historique 
en France et particulièrement dans la Congréga­
tion de Saint-Maur : celle qui a immédiatement 
précédé l'avènement de la grande école critique 
des Mabillon et des Ruinort. L’année même où 
il a terminé l’écrit dont nous nous occupons,

(1) Cf. Ms fr. 16822, p. 636. — Histoire littéraire de la 
Congrégation de Saint-Maur, p. 190.

— 332 —



— 333

est celle de l’apparition du premier volume de la 
célèbre collection : Aria sanctorum Ordinis 
sancti Benedicli (166S) et Mabillon, auquel il a 
peut-être communiqué, par correspondance, le 
fruit de ses recherches à Saint-Gildas de Ruis et 
à Saint-Gildas des Bois, n’a pu cependant, cela 
est certain, exercer sur son esprit une influence 
bien notable. Toutefois, notre religieux a eu 
entre les mains les premiers volumes desBollan- 
disteset sa critique,encore bien inexpérimentée, 
a pourtant, on le voit, déjà mis à profit les pre­
mières manifestations de la forte méthode adop­
tée par ces illustres émules des Bénédictins de 
Saint-Maur. Les principes qu’il pose dans sa pré­
face, quoique faiblement appliqués dans son ou­
vrage, n'en sont pas moins, pour ainsi parler, 
comme l’aurore d’un jour nouveau dans le do­
maine de l’histoire ; comme l’indice, déjà lumi­
neux, du prochain lever d’une critique à la fois 
orthodoxe et rationnelle.

« La vérité et l’édification, dit-il (1), sont les 
deux principales choses que l’on doibt consi­
dérer dans la vie des saincts que l’on escrit, et 
contre lesquelles on manque souvent. — Pour 
ce qui est de la vérité, c’est chose estrange des 
opinions qui se sont glissées dans l’esprit des

(i) Ms. fr. 16822, fol. A verso et B recto.



— 334 —

hommes, et qui, estent une fois formées et con- 
ceües, se perpétuent de siecle en siecle, et sont 
recettes universellement et sans contredict mes- 
mes par les plus doctes, qui s’en rapportent trop 
facillement à ce qu’en ont escrit leurs prédéces­
seurs, sans vouloir les esplucher de plus près 
et avec une diligente perquisition. Les opinions, 
quoyque fausses, ainsy receües pour vrayes, 
donnent bien de la peine puis après pour les 
effacer et oster entièrement de l’imagination des 
hommes. Mais, comme d’un mauvais principe 
il ne suit jamais que de mauvais effects, et que 
la vérité est une lumière qui ne peut recevoir 
aucun ombrage des tenebres, je veux dire au­
cune fausseté, il ne faut s’estonner si l’ayant une 
fois abandonnée, tant plus on s’esgare que l’on 
croit avancer, et tant que l’on édifié sur un fon­
dement ruineux, le bastiment est il plus proche 
de sa decadence. Car d’où vient tant de contra­
dictions et répugnances qui se descouvrent tous 
les jours dans la suite des temps et des histoires, 
si ce n’est qu’elles tirent leur origine d’un mau­
vais principe, et qu’elles sont appuyées sur un 
fondement faux et erroné ? C’est ce qui a donné 
et donne encor à présent tant de peine aux sç'a- 
vants historiens, qui, ne retenant pas indifere- 
ment ce qui peut avoir le moindre soupçon de 
fausseté, font de serieuses recherches pour des­



335

couvrir et confirmer la vérité, destruire et con­
fondre le mensonge et les erreurs qui passent 
pour véritables, et qui ont acquis du crédit par 
le long espace de temps qu ils ont esté receûs 
generallement de tous les historiens, lesquels, 
adjoustant foy trop legerement à quelques au- 
theurs qui les ont inventez, ou qui par mesgarde 
se sont trompez les premiers, ont faict tresbu- 
cher les antres après eux. C’est à quoy travail­
lent les curieux, qui recherchent soigneusement 
et espluchent de plus près ce que les anciens 
ont laissé par escrit, qui faict soupçonner tant 
soit peu de la vérité de ce qu’ils racontent, pour 
n’estre pas conforme ny à la raison, ny au 
temps, ny ô ce qu’en ont escrit les autres histo­
riens ou plus anciens, ou contemporains, ou 
postérieurs. Et tous les jours il se descouvre des 
faussetez qui ont passé jusques icy pour des 
veritez, que l'on a d’autant plus de peine d’arra­
cher de l’imagination commune qu’elles sont 
inveterées, et ont pris naissance dans l’esprit 
des hommes, qui les croyent-indubitables. C’est 
pourquoi il n’y a gueres d’autheurs recens qui 
escrivent pour le jourd’hui, qui ne protestent 
qu’ils n’ont entrepris leur ouvrage, après un 
grand nombre d’autheurs qui ont trailté de sem­
blables matières, que par ce qu’ils (ceux-ci) ont 
advancé plusieurs choses contre la vérité, contre



la raison et contre le temps, et autres points de 
l'histoire, ou qu’ils ont oublié de traicter plu­
sieurs choses qui leur estoient inconnües, et 
qu’ils (les nouveaux) croyent estre à présent 
obligez de le mettre au jour, en ayant une enticre 
connoissance, desabuser les lecteurs par de 
fortes et puissantes raisons, et confondre ce 
qu’ils (les lecteurs) avoient trop legerement crcû 
par la lecture de ces autheurs. Et tant que le 
monde durera, il y aura toujours des esprits 
clairvoyants qui pénétreront sans cesse jusques 
à ce que la vérité triomphe glorieusement du 
mensonge.

« Ce défaut ne &e rencontre pas seulement 
pour les histoires profanes, mais encore dans les 
ecclesiastiques, et surtout dans la vie des sainct s 
car, comme on a une grande vénération pour 
leur mémoire, nous nous persuadons très faci­
lement ce que nous lisons dons les autheurs, 
présumant que ces biographes ne voudroient 
pas escrire aucune chose contre la vérité, et que 
Dieu est assez puissant pour operer des miracles 
en faveur de ses saincts. Et neantmoins nous 
descouvrons assez souvent de combien de fau - 
setez, fables et contradictions sont parsemées 
les vies des saincts, qui ne sont pas escrites 
selon les réglés de la prudence. 11 ne faut qu'un 
escrivain trop credule et indiscret pour advancer

— 330 —



337

une fausseté et la divulguer partout, notam­
ment quand il est appuyé de trois ou quatre 
aulhours qui l’imitent ou empruntent de luy ce 
qu’ils escrivent après luy. »

Malgré l’exemple de Dom Noël Mars et du bon 
religieux qui marcha si vaillamment sur ses 
traces, Saint-Gildas de Ruis ne devint pas l’un 
des centres intellectuels de la Congrégation de 
Saint-Maur. Il est vrai que la vieille abbaye paraît 
avoir été surtout utilisée par la Congrégation 
comme un séjour convenable « aux jeunes gens 
qu’on destinait aux ordres» (1), c’est-à-dire 
conme un lieu de retraite spirituelle et d’étude 
silencieuse. Mais les bénédictins réformés rele­
vèrent du moins dans le monastère et dans la 
région environnante la vie morale et religieuse, 
les cérémonies du culte et les exercices de la 
piété. C’est ainsi qu’ils obtinrent du pape 
Alexan Ire VII, pour le pèlerinage traditionnel 
établi à Notre Dame de Kerusen, le 8 septembre 
de chaque année, la concession d’une indul­
gence plénière et la même faveur pour la fête 
du saint patron de l’abbaye, le 29 janvier (2), 
Un cérémonial manuscrit de la fin du dix-sep­
tième siècle, aujourd’hui conservé au presbytère

(1) Luco, ouvrage cité, p. 300.
(2) Luco, ouvrage cité, pp. 278, 279.



de la paroisse de Saint-Gildas (1), nous montre 
en pleine vigueur un déploiement liturgique, à 
l’intérieur et au dehors, qui donnait, aux jours 
de fête, une grande et salutaire animation au 
monastère et à la contrée. Les plus anciennes 
traditions et légendes locales y avaient conservé 
leur place, non inutile soit pour l’histoire, soit 
pour l’histoire littéraire et ce qu’on appelle au­
jourd’hui le folklore (2). C’est ainsi que « le 5 
janvier, dit M. l’abbé Luco (3), on célébrait un 
service très solennel pour le roi Grallon. Les 
cloches l’annonçaient dès la veille et encore à 
cinq heures et demie du matin. A neuf heures 
et demie le prieur claustral chantait la messe. 
On sait ce qu’il faut penser de l’opinion qui at­
tribue à ce prince la fondation de l’abbaye. 
L’erreur en ce point n’empêchait pas ces prières 
d’être salutaires à son âme si elle en avait 
besoin. »

La fête du saint fondateur et patron authen­
tique de l’abbaye avait naturellement beaucoup 
plus d’éclat encore. « Elle était de première 
classe, de premier ordre, avec octave pour l’ab-

(1) Luco, ouvrage cité, p. 3(51 et suiv. —Il semble ré­
sulter d’un autre passage de M. l'abbé Luco, p. 2iJ7. que 
le cérémonial en question est non du dix-septième, mais 
du dix-huitième siècle.

(2) Etude des traditions et légendes populaires.
(3) Luco, ouvrage cité, p. 373.



baye, et de précepte pour la paroisse de Saint- 
Goustan. De grand matin, la châsse renfermant 
les reliques du saint était es posée sur le bran­
card ordinaire et parfaitement orné, entre le 
maître-autel et la chapelle de saint Yves, et un 
religieux imposait et faisait baiser aux fidèles le 
chef, qu’il déposait ensuite, avec d’autres reli­
ques, sur le maître-autel splendidement décoré. 
A huit heures et demie, les trois grandes cloches 
de la tour sonnaient le premier signal de la 
messe, le second coup un quart d’heure après, 
et, à neuf heures, toutes les cloches s’ébranlant 
ensemble indiquaient le commencement du saint 
sacrifice. Depuis le commencement de l’épître 
jusqu’à l’évangile, la troisième cloche de la tour 
invitait au sermon, s’il devait y en avoir, et à 
l'offertoire elle reprenait'pour avertir la paroisse 
de Saint-Goustan, qui arrivait en procession à 
l’issue de la grand’messe. Immédiatement après, 
le vicaire perpétuel disait au maître-autel une 
messe basse à laquelle assistaient ses parois­
siens. Ordinairement les processions de Sarzeau 
et d’Arzon arrivaient sur ces entrefaites, et les 
prêtres qui les conduisaient célébraient aux dif­
férents autels de l’église. (1) »

Les processions des Rogations, célèbres de

(t) Luco, ouvrage cité, pp. 373, 374.



340 —

tout temps à Saint-Gildas de Ruis, y avoient 
conservé et renouvelé leur antique splendeur. 
Trois jours durant, du matin au soir, elles met­
taient en mouvement, avec les religieux de l’ab­
baye, le clergé et les fidèles de toute la con­
trée (1). La fête du Craizo n’avait également rien 
perdu de son éclat. « Le dimanche qui précé­
dait le 24 juin, les fidèles des environs accou­
raient en foule à Saint-Gildas. Comme ils y arri­
vaient dès la veille, les vêpres du samedi se 
chantaient très solennellement. Le sacristain 
devait, pour la môme raison, orner le tombeau 
de saint Gildas. en mettant sur la voûte qui le 
recouvrait une croix, des tableaux, des vases 
avec des fleurs et des bougies qu'on devait allu­
mer pendant les offices. Après les vêpres, il ex­
posait les reliques du Baint sur tous les autels 
des chapelles et le chef sur le maître-autel de 
l’église. A la demande de3 fidèles il leur donnait 
ce chef à baiser, après le leur avoir imposé. La 
châsse ordinaire était exposée sur le brancard 
enti’e le maître-autel et la chapelle de saint Yves. 
Le lendemain matin, on commençait les matines 
vers une heure et demie ou deux heures, de 
manière à achever les laudes pour la première 
messe basse, que le sacristain disait, à trois

(1) On en petit lire la description détaillée dans l’ou­
vrage de M. l’abbé Luco, p. 363 et suiv.



— 341 —

heures, au maître-autel, en faveur des pèlerins 
venus de loin et pressés de retourner chez eux. 
Immédiatement ap rès, ayant déposé la chasuble 
et le manipule, il imposait et faisait baiser aux 
fidèles le chef de saint Gildas. Parce que les pa­
roisses de Sarzeau, d’Arzon et de Saint-Goustan 
se rendaient parfois, cejour-Ià, en procession à 
Saiut-Gildas la messe conventuelle se chantait 
plutôt, de manière à être terminée pour leur arri­
vée vers dix heures. Dès que chaque procession 
atteignait le bourg, on sonnait les grandes clo­
ches et le sacristain présentait des chapes à tous 
les prêtres. Plusieurs de ces derniers célébraient 
la messe à la chapelle (de Kerusen?), et, à cet 
effet, le sacritain devait préparer des ornements 
verts, excepté pour les prêtres de Sarzeau qui, 
bien souvent, disaient la messe de saint Gildas. 
Les vêpres, auxquelles il restait beaucoup de 
monde, se chantaient à trois heures. — Quand 
cette fête coïncidait avec le dimanche dans l'oc­
tave du Sacre 'Fête-Dieu), on ne devait exposer 
le Saint-Sacrement qu’à la grand’messe, à cause 
du tumulte qui se faisait autour du chœur pour 
visiter le tombeau de saint Gildas. (1) »

Poimi les usages et particularités locales que 
ce céiémonial de l’abbaye nous fait connaître,

(1) Luco, ouvrage cité, pp. 370-372*



celle-ci nous paraît curieuse : « Un des moines 
disait, à sept heures et demie, le lundi de Pâ­
ques, une messe basse dans la chapelle de Ke- 
rusen pour les nouveaux époux de l’année. 
Chaque jeune couple devait ensuite verser huit 
pièces de monnaie, qui étaient consacrées à 
orner cette chapelle (1). »

La situation subordonnée du curé ou recteur 
de Saint-Goustan, église paroissiale du bourg 
de Saint-Gildas et de ses dépendances, est nette­
ment indiquée dans le cérémonial. C/est ainsi 
que pour maintenir à l'abbaye son titre et ses 
droits de curé primitif, dont le recteur effectif 
n’était que vicaire-perpétuel (2), « le dimanche 
de Pâques, un des moines, désigné à cet effet, 
chantait la grand’messse dans î’église de Saint- 
Goustan. Le clergé de la paroisse devait assister, 
le soir, aux vêpres et à la procession de l’abbaye. 
Cette procession se faisait dans l’église seule­
ment, en tournant deux fois autour du chœur et 
en s’arrêtant devant le crucifix pour la station. 
Après la cérémonie, l’abbaye offrait une colla-

(1) Luco, ouvrage cité, p. 363.
|8) Cette distinction qui, dans toute ta France, existait 

alors en mainte paroisse, avait, au temporel, une grande 
importance, parce que c’était le'curé primitif qui, en 
général, percevait le meilleur des dîmes. Le curé effectif 
recevait un traitement ou pension que l’on appelait « por­
tion congrue »,

— 348 —



— 343

tion au clergé de la paroisse. » Ce clergé tou­
tefois ne supportait pas sans peine ces liens 
d’antique dépendance et môme, à plusieurs re ­
prises, son chef avait tenté de s’en affranchir. 
C’est ainsi que, le 31 octobre 1664, nous voyons 
une sentence du présidial de Vannes donner rai­
son aux religieux « contre le vicaire perpétuel de 
Saint-Goustan, qui refuse de les laisser, malgré 
leur titre de curé primitif, célébrer l'office solen­
nel dans l’église paroissiale, à Pâques, à la 
Pentecbte, à l'Assomption, à la Toussaint, et 5 
là fête de saint Goustan (1). » Une soixantaine 
d’années après, un nouveau conflit éclate et de 
la façon la plus fâcheuse. Le dimanche de Pâ­
ques, 13 avril 1727, Dom Pierre Aubin, prieur 
claustral de Saint-Gildas, se présente à l’église 
d e . Saint-Goustan pour célébrer l’office parois­
sial. « Le vicaire-perpétuel qui, devançant l’heure 
ordinaire, a déjà commencé l’office et fait l’asper­
sion, lui nie son droit et refuse de le laisser célé­
brer. Une vive contestation s’élève à ce sujet dans la 
sacristie. Les moines y appellent un notaire de la 
juridiction de l’abbaye et lui font dresser procès- 
verbal du refus opposé par le vicaire-perpétuel. 
Lecture publique de cet acte est faite à l’église 
devant Ips paroissiens, pris comme témoins et

(1) Luco, ouvrage cité, p. 281.



-3 4 4

scandalisés. Le prieur dut alors se retirer et dire 
sa messe au couvent. » On ignore la suite donnée 
à cette affaire, mais, sans aucun doute, cette fois 
encore, les religieux obtinrent gain de cause, car 
le droit dont il s'agit paraît bien leur avoir été 
maintenu jusqu’à la Révolution.

Les Bénédictins de Saint-Gildas eurent aussi 
de pénibles difficultés résultant de leurs rapports 
avec leur abbé commendataire. Une nouvelle 
convention, faite en 1678 avec l’abbé Bertot, 
successeur de Michel Ferrand, avait modifié les 
relations établies entre la mense abbatiale et la 
mense conventuelle. Mais l’exécution en laissait 
beaucoup à désirer, car si l’abbé Bertot perce­
vait exactement ses revenus, il se dispensait 
d’acquitter les charges qui lui incombaient. Les 
moines ne purent rien obtenir do lui de son 
vivant, mais ils exercèrent plus utilement 
leurs revendications sur sa succession. Ils intro­
duisirent une instance devant le bailli de Mont­
martre, juridiction compétente, parce que l’abbé 
résidait à l’abbaye de ce nom près Paris et y 
était mort, et le 6 décembre 1681, Madeleine 
Bertot, sa nièce et son héritière, fut condamnée 
à diverses indemnités dont l’ensemble se montait 
à une assez forte somme (1).

(1) Luco, ouvrage cité, pp. 283-286.



345 —

Ail total, à la fin du dix-septième siècle, le 
monastère se trouvait dans un état de restaura­
tions remarquable. Voici comment il se présente 
à nos regards, dans son aspect de 1687, saisi 
alors par le dessin et ensuite fixé par la gravure : 
« L’abbaye, dit M. l’abbé Luco (1), se composait 
des parties suivantes : A l’extérieur, l’église avait 
la disposition actuelle (2). En face de son portail, 
on voyait l’ancienne entrée principale du couvent, 
monument grandiose nommépropylæumet alors 
tombant en ruine ; à sa place on a fait le grand 
portail actuel. Entre le propylæum et l’église se 
trouvait l’entrée ordinaire. Le cloître carré, avec 
un puits au centre, était à la place encore main­
tenant occupée par ses restes. La maison abba­
tiale faisait suite, vers le couchant, au côté du 
cloître adossé à la nef de l’église. Derrière le 
cloître, du côté de la mer, se trouvait le jardin 
de l’infirmerie entouré de murs assez hauts. Au 
chevet de l’église, il y avait un autre jardin clos, 
avec un puits au milieu, et communiquant par 
une porte en grille avec le grand jardin ; on le 
nommait jardin à fleurs, hor tus florum. Le grand

(1) Ouvrage cité, pp. 287, 288.— Cf. Bibliothèque na­
tionale. Département des estampes. Ve 22. Monasticon 
gallicaniim. Plans topographiquev. Abbayes, t I, pl, 33. 
— Louis Gourajod, Le Monasticon gallicanum. Paris, 
1869, in-fol. Pl. 152.

(2j Mais la nef était complètement ruinée.



— 346

jardin, divisé en seize carrés, bien planté d’arbres 
à fruits et servant de potager, s'étendait depuis 
l’église jusqu'au petit bois du côté de la mer. A 
l’angle de ce bois, où les religieuses actuelles ont 
leur cimetière particulier, il y avait une tourelle 
jouissant d’une vue délicieuse sur la mer. Une 
grande vigne s’étendait depuis le jardin de l’in­
firmerie le long du grand jardin et du bois ; à sa 
place, il y a un champ. Tout ce qui précède était 
clos par de hautes murailles.Dans la grande cour, 
où est maintenant la maison abbatiale, il y avait, 
auprès du propylæum, l’écurie des chevaux et 
les pressoirs, auxquels faisait suite le grand 
grenier ; venaient ensuite l’aire à battre, qui 
était commune entre les religieux et l’abbé, le 
petit grenier et l’étable ordinaire. Le fameux 
colombier, dont il a été question plus haut, se 
trouvait aussi au fond de cette cour. »

Les redevances perçues par l’abbaye dans la 
région de Ruis et dont,au reste,à ce qu’il semble, 
la plus large part profitait non aux moines, mais 
à l'abbé commendataire, étaient loin d’être sans 
compensation, puisque le monastère contribuait 
d’une façon notable, par exemple au moyen 
d’améliorations apportées à l’exploitation du sol, 
à la prospérité du pays. C’est ainsi que dans le 
courant de l’année 1698, « les religieux firent 
commencer la conversion des marais de la Ville­



neuve dans la prairie de Saint-Armel, en nou­
velles salines. Cette entreprise leur coûta plus de 
20000 livres. Pendant la dernière année des 
travaux (1714-1715), ils y employaient de sept 
à huit cents ouvriers par jour (1). »

Ce fut également, pour les ouvriers du 'pays, 
une occupation sans doute fort appréciée que la 
reconstruction de la nef de la vieille église abba­
tiale, entreprise presque en même temps que le 
précédent travail par le zèle vigilant des Béné­
dictins de Saint-Maur. « Le 17 septembre de la 
môme année, dit M. l’abbé Luco (2), les religieux 
firent marché, à Saint-Gildas, avec un entrepre­
neur de Vannes pour la reconstruction de la nef 
de leur église, des collatéraux de la nef, de la 
tour, des croisées, et pour la restauration de la 
partie du cloître adossée à l’église, moyennant 
la somme de 20089 livres, 10 sols. Il fut con­
venu, en outre, qu’il paverait en briques cuites la 
nef, ses collatéraux et l’espace sous la tour pour 
202 livres, 10 sols, qu’il cintrerait les huit 
vitraux et les huit ceils-de-bœufs de la nef et les 
trois de la tour pour 344 livres, et qu’il mettrait 
toutes les serrures nécessaires pour 100 livres. 
Les religieux se chargèrent des charrois, de

(1) Luco, ouvrage cité, p. 291.
(2) Ouvrage cité, pp. 291,292.

— 347 —



donner la soupe aux ouvriers deux fois par jour, 
de nourrir, à la portion de leur table, l’entre- 
preneur et son appareilleur. Le cheval de l’en­
trepreneur devait lui-mème être logé et nourri 
aux frais du couvent. Toutes ces sommes réu­
nies -étaient acquittées avant le 9 septembre 
1727 ; ce qui permet de supposer que les travaux 
étaient achevés à cette époque. »

Une construction moins agréable pour eux fut 
imposée aux religieux, une vingtaine d’années 
après l’achèvement de leur nef. « La maison 
abbatiale, que la vue de l’abbaye, telle qu’elle 
était en 1687, nous a montrée comme faisant 
suite au côté du cloître adossé à la nef de l'église, 
fut détruite vers 1740. L’abbé Jean-Joseph de 
Villeneuve-Trans, qui voulait résider à Saint- 
Gildas, demandait qu’un nouveau logis abbatial 
lui fût construit. Au procès engagé, à ce sujet, 
entre lui et les religieux, ces derniers furent 
condamnés à faire bâtir le logement exigé. Capi- 
tulairement x*éunis, le 8 août 1744, ils en firent 
marché avec un entrepreneur de Saint-Malo, 
qui s’engagea à livrer la maison le dernier jour 
de septembre 1715, pour la somme de 12600 
livres. Les maçons commencèrent les travaux 
avant la fin de l'année 1744; l’ouvrage traîna en 
longueur par la faute de l’entrepreneur, qui se 
désista de son entreprise avant la fin, et coûta

— 348 —



plus que ne l’indiquait le marché du 8 août. Cette 
maison existe encore dans la cour d’entrée et 
sert maintenant à recevoir les étrangers pendant 
la saison des bains (1). »

L’abbé de Villeneuve-Trans, il convient de lui 
en savoir gré, tint, à ce qu’il semble, sa résolu­
tion de résider au siège de son bénéfice, et, par 
conséquent, de dépenser son revenu dans le 
pays d’où il le tirait. Du moins mourut-il en 1772 
dans la maison dont il vient d’être question, et 
son corps fut inhumé dans l’église de Saint- 
Gildas, où son tombeau se voit encore. Il paraît 
qu’il s’était d’ailleurs assez mal acquitté des 
obligations de la mense abbatiale, car, par con­
vention en date du 12 octobre 1773, sa succes­
sion se reconnut débitrice d’une somme de 
21000 livres à la mense conveDtuelle (2). 11 fut 
le dernier successeur de saint Gildas et de saint 
Félix. En effet, après sa mort, sur la demande 
de Mgr Charles-Jean Bertin, évêque de Vannes, 
le roi Louis XV obtint du pape Clément XIV 
la suppression du titre d’abbaye au monastère 
de Saint-Gildas et l’union perpétuelle de sa 
mense abbatiale à la mense épiscopale, reconnue 
insuffisante. On ne saurait méconnaître les avan-

(1) Luco, ouvrage cité, p. 297.
(2) Luco, ouvrage cité, pp. 297, 360,378.

— 349 —

10*



tages de cette union au point de vue des intérêts 
généraux de l’Eglise et du bon usage de ses 
biens. Mais les religieux de Saint-Gildas, qui 
n'avaient pas été consultés, présentèrent au roi 
un mémoire où ils soutinrent que l'union de la 
mense abbatiale à l’évêché, dans les conditions 
où elle s’effectuait, allait priver leur mense con­
ventuelle du tiers de ses revenus. Ils rappelè­
rent à ce propos qu’ils étaient obligés à des 
dépenses assez considérables pour les naufragés 
sur la côte et pour les officiers généraux de la 
marine qui se réfugiaient chez eux en temps de 
guerre. Néanmoins un plein accord finit par 
s’établir entre l’évêché et le monastère, et un 
acte capitulaire, en date du 12 décembre 1775, 
accepta les propositions faites aux religieux par 
Mgr Amelot, successeur de Mgr Bertin (1).

Dès l’année 1689, une mesure analogue avait 
été prise, mais du consentement des religieux, 
à l’égard d’un prieuré dépendant de Saint-Gil­
das, celui de Saint-Vincent du Hézo, tombé 
aussi en commende. Les revenus en avaient été 
attachés à perpétuité à l’entretien du grand sémi­
naire diocésain. Seulement,les moines de Saint- 
Gildas s’étaient réservé la juridiction temporelle 
dont jouissait ce prieuré. « Or, en 1715, dit

— 350 —

(1) Luco, ouvrage cité, pp. 301, 303.



— 351 —

M. l’abbé Luco (2), ils voulurent user de cette 
réserve par les deux actes suivants. Le 22 jan­
vier, fête de saint Vincent, patron de la chapelle, 
Dom Georges Bothere', procureur de l’abbaye, 
assista aux offices célébrés par le curé de Sur- 
zur, sur la paroisse duquel était situé le prieuré. 
A l’issue de l’office, le susdit procureur, comme 
seigneur du lieu, reçut dans le cimetière et à la 
porte de la chapelle la soûle qui, cette année, dut 
être fournie par Marin Le Breton, cultivateur et 
le dernier marié de l’endroit, puis il la jeta au 
peuple... La soûle ou saoule était une boule de 
bois ou un ballon que le seigneur jetait aux jours 
de fêtes parmi la foule qui se le disputait. Selon 
l’usage, au Hézo, elle était fournie par le sujet 
du fief qui, dans l’année, s’était marié le der­
nier, et un religieux de Saint-Gildas la jetait 
après les offices, le jour de la fête patronale,..

« Le 15 mars suivant, Dom Botherel s’y 
transporta de nouveau avec Dom Joly, prieur 
claustral de Saint-Gildas. En signe de sei­
gneurie et de mouvance, ils firent planter, au 
son du tambour, entre le cimetière et la croix 
du village, sur le terrain appartenant à leur mo­
nastère, un pilier portant les armes de l’abbaye. 
Procès-verbal de cette, plantation fut dressé

(2) Ouvrage cité, pp. 288, 293-296, 335.



en présence de Gabriel Guégan, chapelain et 
desservant de la frairie. Une copie en fut e ffichée 
à la porte de la chapelle et une autre adressée à 
l’abbé Pierre Rodes, supérieur du grand sémi­
naire, comme plus grand vassal de ce fief. » — 
Mais ce dernier prit fort mal la chose. Jugeant 
abusive la prétention des religieux, il porta l’af­
faire au Grand-Conseil. D'accord avec le deman­
deur, le procureur général près le parlement de 
Bretagne intervint dans l’instance et revendiqua 
pour le roi la prérogative contestée. Après un 
formidable procès, durant lequel les religieux 
de Saint-Gildas et les prêtres de la Mission ou 
Lazaristes, auxquels était confiée la direction du 
séminaire de Vannes, échangèrent un grand 
nombre de factums (1), un arrêt, en date du 
31 mars 1718, déclara le fief du Hézo de mou­
vance et haute justice royale et en attribua la

(i) i Le fonds de l’abbaye de Saint-Gildas, aux archives 
de Vannes, dit M. l'abbé Luco, est encombré par les 
pièces écrites à l’occasion de ce procès ; elles forment, 
à elles seules, plusieurs liasses. )) — L’une de ces 
pièces : Mémoire pour les religieux, prieur et cornent 
de L'abbaye de Saint- GUdas de Rhuis, défendeurs, contre 
les prestres de la Congrégation de la Mission du sémi­
naire de Vannes , demandeurs, et encore contre M. le 
procureur général, intertenant (in-fol. de lo p. ), en­
voyée è Saint-Germain-des-Prés. se trouve encore au­
jourd'hui dans le manuscrit latin 12674, fol. 338 (Monas- 
ticon beiiedicUnum , XVII > G.) à la Bibliothèque 
nationale.



353 —

juridiction au présidial. Les religieux de Saint- 
Gildas furent condamnés à la démolition de leur 
pilier et aux frais du procès. D’autres contesta­
tions s’ajoutaient à celle-ci, mais le P. de Soinle- 
Marthe, supérieur général de la Congrégation de 
Saint-Maur, et le P. Bonnet, supérieur général 
des Lazaristes, réussirent enfin à mettre la paix 
entre leurs belliqueux subordonnés de Bretagne.

Un état du temporel de l’abbaye, dressé par le 
prieur claustial en 1776. nous apprend que la 
voleur de ses biens s’élevait alors à 293900 
livres et ses revenus à 14695 livres. Ces der­
niers ne s’élevaient qu’à 12966 livres, avec des 
charges de 4955 livres, selon un autre état du 
3 juin 1774. Le rapport des deux menses, abba­
tiale et conventuelle, peut être relativement 
apprécié à l’aide d’un état, spécial à celte der­
nière, dressé le 25 juin 1756. Cet état « nous 
apprend qu’alors ses revenus étaient de 3338 
livres 1 sol 8 deniers, ses charges de 560 livres, 
et qu’il n’y avait que huit religieux ou monastère, 
ayant chacun un revenu annuel de 347 livres 
10 sols 2 deniers. Les charges mentionnées dans 
cette pièce -sont, dit l’auteur, les frais de l'hos­
pitalité et de l’église que les abbés ne soutien­
nent qu’en faible partie (I). »

(1) Luco, ouvrage cité, pp. 298, 302.



354

La crise terrible qui bouleversa la France à 
la fin du siècle dernier et dont, à bien prendre, 
elle n'est pas sortie encore à la fin de celui-ci, 
atteignit naturellement les Bénédictins de Saint- 
Gildas comme tous les ordres religieux et l’Eglise 
de France entière. La communauté proprement 
dite ne se composait plus alors que de quatre 
membres. « Leurs noms, dit M. l'abbé Luco (1), 
se trouvent dans l’inventaire fait à l’abbaye, le 
25 mai 1789, par les commissaires de la munici­
palité de Saint-Gildas. Il y avait Yves-René 
Gannat, de Guérande, profès de 1759, âgé de 
50 ans et prieur claustral; Charles Broust, de 
Danjeau au diocèse de Chartres, profès de 1775, 
âgé de 37 ans et sous-prieur ; René-Bonaventure 
Lorho, d’Auray, profès de 1771, âgé de 40 ans 
et procureur; Théophile-Louis Quénerdu, de 
Douarnenez au diocèse de Quimper, profès de 
1777, âgé de 30 ans et cellerier. Tous étaient 
prêtres, et, malgré leur petit nombre, ils disaient 
deux messes par jour à l’intention des fonda­
teurs et des bienfaiteurs de l'abbaye, et célé­
braient pour eux un obit chaque année. Il y 
avait, en outre, avec le titre de commis donné, 
Laurent Toufaire, du Mans, âgé de 60 ans et 
habitant le monastère depuis l’année 1766. »

(1) Ouvrage cité, p. 304.



355 —

Le nom du vieux saint celtique, devenu, à 
cause de l’abbaye, celui du bourg qui s’éta't 
construit, pour ainsi dire, sous ses ailes, était 
devenu suspct au philosophisme triomphant. 
Un décret de l’Assemblée na'ionale, en date du 
15 janvier 1790, y substitua celui d’Abélard. qui 
8vait naguère si peu goûté ce séjour. Après le 
décret du 13 février de la môme année, suppri­
mant les ordres religieux, les bénédictins de 
Saint-Gildas furent, par mesure transitoire, au­
torisés à continuer quelque temps dans l’abbaye 
la vie commune. L’usage du mobilier leur fut 
provisoirement laissé, mais quant aux immeu­
bles « il ne leur resta bientôt plus que les bâti­
ments réguliers et le jardin, car, après la récolte 
de 1790, tous les biens de l’abbaye furent, par 
ordre de la nation, loués aux plus offrants. Le 
13 novembre, Dom Lorho, ancien procureur du 
monastère,prit à ferme pour 1110 livres par an, la 
métairie dite le pourpris de l’abbaye et dont fai­
sait partie la maison abbatiale. Le 16 du môme 
mois, la veuve Lorho, d’Auray, dut à l’occasion 
de ce bail, cautionner pour son fils (1). »

Dès le commencement de l’année suivante, 
la main de la Révolution se fit plus lourde et les 
derniers religieux de Saint-Gildas se séparèrent.

(1) Luco, ouvrage cité, pp . 229,304, 305.



356

Le 1er avril 1791, les commissaires de la muni­
cipalité d’Abélard mirent les scellés sur les 
meubles de l'abbaye. «A  cette date, ditM . 
l’abbé Luco(l), il ne restait plus aucun religieux 
dans les bâtiments conventuels. Dom Lorho et 
Toufaire habitaient l'abbatiale à titre de fermiers. 
Le 8 du même mois, Quénerdu était à Vannes 
et déclarait qu'il ne se rendrait pas h la maison de 
réunion fixée à Prières (2), mais qu'il vivrait en 
son particulier dons celte ville ou dans les en­
virons. On le trouve, en effet, à Séné, le 27 février 
1783, protestant contre la municipalité qui lui 
refuse un certificat de résidence pour la percep­
tion de son traitement (3). Dom Broust se retira 
à Lorient, où il mena, jusqu’à sa mort, une vie 
loin d’être édifiante. On ignore ce que devint 
Dom Gannat. Quant à Dom Lorho, rejoint dans 
sa ferme par deux de ses sœurs, après s’être caché 
quelque temps dans la maison abbatiale et avoir

(1) Ouvrage ciîé, pp. 306, 307.
(2) Lors de la suppression des ordres religieux, il 

avait été décidé qu’un petit nombre de maisons seraient 
désignées,où pourraient se réunir,dans chaque départe­
ment, les membres de ces ordres qui voudraient conti­
nuer à vivre en communauté.

(3| Une pension avait été accordée par l'Assemblée 
constituante r u x  membres des ordres religieux sup­
primés par ellè. Mais par suite des péripéties et persécu­
tions redoublées de cette effroyable époque, Dieu sait 
ce qu’il en advint.



357

passé pour émigré, cô qui fit autoriser, le 28 no­
vembre 1792, Toufaire à tenir seul la ferme, il 
dut quitter Saint-Gildas et se cacher ailleurs. 
Lorsque la tourmente révolutionnaire fut un peu 
apaisée, il reparut à Auray avec ses deux sœurs 
et y vécut pendant quelques années, tranquille 
et ignoré. Une de ses nièces, qui vit encore et 
l’a connu, atteste qu’il était d’un caractère excep­
tionnellement aimable et gai. Mais les chagrins 
les soucis, les privations de toute nature qu’il 
dut endurer pendant qu’il se cachait, avaient 
singulièrement ébranlé sa santé ! Il mourut à 
Hennebont aux premières annnées de ce siècle.»

Le 2 mai 1791, A. Ribot, premier huissier du 
ci-devant siège royal de Ruis, commença 
la vente publique des meubles de l’abbaye, 
qui dura huit jours. L’argenterie, les archives et 
la bibliothèque furent réservées pour être trans­
portées au chef-lieu du département. Cette bi­
bliothèque comprenait 206 volumes in-folio, 211 
in-quarto, 107 in-octavo, 673 in-douze, et, de 
plus, environ 200 autres volumes de différents 
formats et non reliés, les uns couverts en par­
chemin et le reste sans couverture. La plupart de 
ces volumes se retrouvent encore aujourd'hui 
dans la bibliothèque de la ville de Vannes (1).

(1) Luco, ouvrage cité, pp. 305, 307, 308.



— 358 —

En attendant leur vente comme bien national, 
les immeubles tombèrent dans un triste état. « Il 
est très probable, dit M. l’abbé Luco (i), que les 
maisons n’étaient plus habitées en 1796: car elles 
n’étaient pointhabitables.Presquetoutesles cham­
bres n’avaient ni volets, ni fenêtres, ni portes ; les 
maisons et l’église étaient dans un délabrement 
total. Le monastère se trouvait dans ces condi­
tions, lorsque le 1er thermidor an IV (juillet 
1796), il fut vendu nationalement la somme de 
55479 francs au citoyen Jacques-Jean-Baptiste 
Casset-Verville, négociant à Vannes, et agis­
sant pour le citoyen François Jean-Baptiste 
Dessaux, négociant à Nantes. Outre les bâti­
ments, toutes les dépendances de l’abbaye 
étaient comprises dans l'acte de vente, moins les 
marais salants et les terres situées en dehors de 
la commune de Saint-Gildas. Verville, qui avait 
gardé cette acquisition sous son nom, céda le 
tout, le 9 vendémiaire an V (octobre 1796), pour 
le même prix, au citoyen Magloire-Laurent 
Bisson, négociant à Lorient... Le citoyen Bisson 
trouva beaucoup de ruines à l’abbaye. Loin d’y 
faire des réparations, il se mit à vendre les ma­
tériaux à vil prix. Plusieurs bâtiments disparu­
rent ainsi. Il paraît qu’un égal sort était réservé

(1) Ouvrage cité, pp. 314, 315.



— 359

à l’église elle-môme, lorsque la commune en 
devint propriétaire, celle de Saint-Goustan, qu’on 
avait tenté de réparer en 1801, ne pouvant plus 
servir convenablement au culte. »

L’affectation au service paroissial de la vieille 
église abbatiale, aujourd’hui classée comme mo­
nument historique, fut son salut. Le monastère 
à son tour dut, en notre siècle, non seulement la 
conservation de ses restes menacés, mais sa 
restauration matérielle et sa renaissance reli­
gieuse à une congrégation nouvelle, dont la fon­
dation se rattache, elle aussi, à des événements 
et à des personnages illustres de notre histoire.





V

NOUVELLE RENAISSANCE. —  LA CONGRÉGATION DE 

LA CHARITÉ DE SAINT-LOUIS

La décadence religieuse et morale de la France 
au dix-huitième siècle fut la cause principale des 
abominables excès de la période révolutionnaire. 
11 ne faut pas croire pourtant que cette déca­
dence fût absolue et universelle. Sous le double 
triomphe du libertinage d’esprit et de mœurs, 
alors décoré du nom de philosophie, et qui ne 
mérite que celui de philosophisme, non seule­
ment un vif courant de christianisme se maintint 
dans notre pays, mais -on y vit se développer de 
puissants germes d’une renaissance future. Le 
jansénisme proprement dit ne doit pas être 
compté parmi ces éléments de compensation et 
d’espérance providentielles. Il fut. au contraire, 
de diverses façons, conscientes et inconscientes, 
un déplorable auxiliaire de l’incrédulité et un 
actif agent de la révolution en perspective (1).

(1} Sur les effets du jansénisme au dix-huitième siècle, 
cf. notre ouvrage intitulé : Les Préliminaires de la Révo­
lution, Paris, Retaux-Bray, 1890, in-12, p. 8 et suiv.

i l



362 —

Mais il serait injuste de confondre absolument 
avec cette pernicieuse autant qu'absurde hérésie, 
bien que celle-ci l’ait presque toujours imbue à 
quelque degré de ses ‘maximes et de ses usages* 
la piété sincère et profonde, quoique étroite et 
souvent rigoriste, qui se transmettait à- côté 
d’elle, mais quelquefois en dehors d’elle, dans 
les vieilles familles de la haute bourgeoisie fran­
çaise, en particulier dans la magistrature par­
lementaire. Il y a en effet bien des degrés, dans 
la théorie et la pratique, entre l’hétérodoxie for­
melle et la parfaite orthodoxie. Parallèlement à 
ce courant mêlé, pour ainsi dire, de bonnes et de 
mauvaises eaux, la Compagnie de Jésus, qui ne 
laissait pas, à l'aide de communications latérales, 
d’en atténuer les éléments fâcheux, lutta jusqu’à 
sa suppression, avec une admirable énergie et 
avec un réel succès, pour maintenir en France 
le courant large et fécond de la grande et pure 
tradition catholique et d’une piété non seulement 
forte et solide, mais généreuse, vivante et fer­
vente. Après sa suppression, son heureuse in­
fluence subsista encore à cet égard comme 
double remède au jansénisme et au philoso­
phisme de cette époque. La dévotion au Cœur 
de Jésus, en conséquence des révélations faites 
sur la fin du siècle précédent à la bienheureuse 
Marguerite-Marie (1647-1690), se développa de



jour en jour davantage dans l’Eglise de France 
sous le nom de Sacré-Cœur, sujet et symbole 
spécial de l’Amour divin, et devint, comme notre 
siècle en a témoigné, l’un des germes et des 
éléments principaux de la renaissauce religieuse 
qui devait succéder aux catastrophes révolution­
naires (1),

On remarque de notables traces des deux cou­
rants religieux dont nous venons de constater 
l’existence parallèle, non sans communications 
latérales, au dix-huitième siècle, dans la vie et 
le caractère de Madame Molé de Champlâtreux, 
l’un des instruments, et non des moindres, de 
la renaissance catholique de ce siècle-ci.

Marie-Louise-Elisabeth de Lamôignon était 
née à Paris, le 3 octobre 1763. Elle était le qua­
trième enfant de Chrétien-François de Lam oi­
gnon, président à mortier au parlement de Paris, 
qui fut garde-des-sceaux en 1787 et 1788, dans 
le ministère formé par l’archevêque de Toulouse, 
Loménie de Brienne, et de Marie-Elisabeth Ber- 
ryer, fille de Nicolas-René Berryer, successivé-

(1) Sur les origines et les développements du culte du 
Sacré-Cœur nous renvoyons aux deux excellents ou­
vrages dont les titres suivent : Histoire de la  bienheu­
reuse Marguerite-Marte, religieuse de la Visitation  
Sainte-Marie au monastère de Paray-le-Monial, et des 
origines de la dévotion au Cœur de Jésus, par le P. 
Charles Daniel. Paris, Lecoffre, 1874, in-12. Quatrième 
édition. — La France et le Sacré-Cœur, par le P. Victor 
Alet. Paris, D. Dumoulin, 1889, in-4°.

— 363 —



— 364 —

ment conseiller au Parlement, maître des re­
quêtes, intendant du Poitou, lieutenant de 
police, conseiller d’Elat, ministre de la marine 
et enfin garde-des-sceaux en 1761.

Le garde-des-sceaux Lamoignon fut un assez 
triste homme d'Etat, et il n’accrut point la gloire 
de l’illustre famille de robe qui avait brillé sous 
Louis XIV d’un si vif éclat, par l’alliance des ver­
tus chrétiennes avec les grandes qualités civiles, 
judiciaires et politiques, et par le goût et le pro­
tectorat éclairé des lettres. Digne de son père, le 
premier président, et de l’avocat général, son 
frère, qui s’honorèrent de l’amitié de Bourdaloue 
et y joignirent celle de Boileau, Madeleine de 
Lamoignon avait, elle, été alors l’amie et l'auxi­
liaire de saint Vincent de Paul. Le garde des 
sceaux Berryer avait dû sa brillante carrière àses 
complaisances pour Mm*dePompadour. Mais sa 
femme, Mme Berryer, était une chrétienne d’élite, 
qui avait transmis ses sentiments et ses vertus à 
Mme de Lamoignon, sa fille, et qui les transmit 
encore à sa petite-fille, Marie-Louise-Elisabeth, 
dont, sur sa demande, l’éducation lui fut confiée.

« A cette école aussi douce que grave, dit 
M. le marquis de Ségur (1), Louise fit de rapides

(1) Vie de Madame Moléy fondatrice de l’Institu t des 
Sœurs de la Charité de Samt-Louis, 1763-1825, Paris, 
Bray et Retaux, 1880, in-12, p. 8.



— 365

progrès dans la vertu. Elle préférait aux diver­
tissements accoutumés de la jeunesse et aux 
plaisirs brillants que ses soeurs trouvaient dans 
la maison paternelle, la vie retirée et studieuse 
qu’elle menait chez sa grand’mère. La prière 
était le principal attrait et le plus cher aliment de 
son àme. et après la prière, l’étude était sa plus 
agréable occupation. Son esprit vif et pénétrant 
s’ouvrait sans peine à toutes les connaissances. 
Non contente des leçons ordinaires de français, 
de littérature, d’histoire et de géographie qu’on 
donne aux jeunes filles, elle voulut apprendre le 
latin, et plus tard elle se perfectionna si bien 
dans cette étude qu’elle pouvait lire sans diffi­
culté dans cette langue la Sainte Ecriture et les 
ouvrages des Pères de l’Eglise.

« Elle cultivait les arts avec le même succès et 
le même goût que les lettres, et elle ne tarda pas 
à devenir?! bonne et si habile musicienne, qu’elle 
égalait sur le .clavecin, les meilleurs artistes. Le 
célèbre organiste Claude Balbâtre, élève de 
Rameau, qui lui donnait des leçons, en était dans 
l’admiration, et il venait chez elle non plus, 
disait-il, pour la perfectionner dans son art, 
mais pour l’entendre jouer et pour faire de la 
musique avec elle.

« C’est dans ces exercices variés, dans ces 
études sérieuses ou .charmantes, et surtout



— 366

dans la pratique de la retraite et des vertus chré­
tiennes, que s’écoula, sous les yeux de son 
aïeule, l'heureuse et féconde jeunesse de Louise 
de Lamoignon. »

Parmi les fâcheux usages introduits par l’es­
prit janséniste dans l’Eglise de France, aux 
dix-septième et dix-huitième siècles, il faut noter 
celui des premières communions tardives, qui 
contrastait avec celui des mariages plutôt pré­
maturés. « L’intervalle qui sépara ces deux 
grands actes de la vie de Louise de Lamoignon 
ne fut donc que de courte durée. » 11 semble 
résulter de son propre témoignage que la pieuse 
jeune fille, si elle eût été pleinement maîtresse 
d’elle-même, aurait dès lors préféré la vie reli­
gieuse, quoique cette vocation ne fût pas assez 
prononcée en elle pour y devenir un cas de 
conscience. « Prévenue, dès ma plus tendre 
jeunesse, des grâces du Ciel, dit à ses enfants 
Madame Molé dans son testament, la solitude et 
la retraite eurent toujours pour moi des char­
mes et furent l’attrait de mon cœur ; cependant 
mes parents, dès l’âge de quinze ans, m’unirent 
à l’homme le plus vertueux, comme aussi le 
meilleur : que vous ôtes malheureux de n’avoir 
pu le connaître davantage ! (1). »

'(1) Ségur, ouvrage cité, pp. 10, 11, 317.



— 367 -

Ce digne époux était Edouard-François- 
Mathieu Molé, comte de Champlètreux, d’une 
famille illustre dans la robe à l’égal de la famille 
de Lamoignon, et dont la grande .figure de 
Mathieu Molé, premier président du Parlement 
pendant la Fronde, avait à jamais fixé le nom 
dans notre histoire. En plein accord avec lui et 
sous sa protection constante, la jeune Madame 
Molé, sans négliger aucun de ses devoirs de fa­
mille ou de société, mena au sein même de cet 
heureux mariage, où elle fut mère de cinq en­
fants, la vie non seulement d’une fervente chré­
tienne, mais presque d’une religieuse militante.

« Ses matinées, dit M. de Ségur (1), appar­
tenaient tout entières à la charité sous ses deux 
formes également admirables, Dieu et les pau­
vres. Elle commençait par l’église, assistait à la 
messe où elle communiait souvent. Puis elle 
faisait sa tournée’charitable. Le curé de Saint- 
Sulpice lui avait remis une liste des pauvres les 
plus nécessiteux de_sa paroisse. Elle lee visitait 
successivement, ne s'arrêtant ni devant la fati­
gue de monter plusieurs fois cinq ou six étages, 
ni devant le dégoût naturel qu’inspire le spec­
tacle de la misère ou du vice dans ce qu’ils ont 
de plus repoussant. La malpropreté et la mau-

(1) Ouvrage cité, pp. 17,18, 20, 21.



— 368 —

vaise odeur, la vue des plaies, la grossièreté des 
sentiments et du langage, suite trop ordinaire de 
la pauvreté, rien ne la rebutait. Elle ne voyait 
dans les pauvres que les membres souffrants de 
Jésus-Christ, et entrait dans leur mansarde 
comme ô l’église. Elle les secourait, les lavait 
de ses mains, leur donnait de l’argent, des vête­
ments, et, don plus précieux encore et plus rare, 
de bonnes et douces paroles. Elle caressait leurs 
enfants, s’informait de leurs besoins, des causes 
de leur misère, des moyens d’en sortir ; puis, 
s’élevant des nécessités du corps à celles de 
l’âme, elle leur parlait de Dieu, de son Eglise, 
de ses sacrements, de son amour pour les pau­
vres, des consolations et des espérances de la 
foi, du prix dont il couronnerait plus tard leurs 
souffrances chrétiennement acceptées. Alors elle 
se retirait, promettant de revenir, mais refusant 
de dire son nom, et ne voulant être pour ces 
infortunés que le messager anonyme de la Pro­
vidence.

« Bien qu’elle voulût, par une humilité qu’on 
pourrait trouver excessive, garder l’incognito 
dans scs visites de charité, Madame Molé ne se 
bornait pas à des aumônes individuelles. Elle 
connaissait les bénédictions promises et accor­
dées aux prières, aux bonnes œuvres accom­
plies en commun, et elle faisait partie des assp-



ciations de dames pieuses qui, dans ces temps 
comme de nos jours, se consacraient au soula­
gement de la misère humaine sous toutes ses 
formes. A la tête de cette armée pacifique de la 
charité se trouvaient des personnes de la famille 
royale, entre autres la princesse de Condé et 
Madame Elisabeth, la sainte sœur du roi Louis 
XVI, qui répandait partout les bienfaits et qui 
devait expier sur l’échafaud son amour de Dieu 
et des âmes (1). Par son rang, comme par son 
angélique piété, Madame Molé se trouvait en 
rapport fréquent avec ces admirables chrétien­
nes qui, sur les marches du trônes et au sein 
d’une cour corrompue, malerré les exemples 
des nouveaux souverains, donnaient le spectacle 
de tous les dévouements e' de toutes les vertus.

« M. Molé, digne d’une pareille compagne, 
s’associait aux bonnes œuvres de sa femme en 
tenant à la disposition de sa charité les ressources 
de sa grande fortune. Jamais il ne trouvait à redire

(1) Comme son père, le dauphin, fils de Louis XV, et 
sa mërâ, la dauphine Marie-Josèphe de Saxe, Madame 
Elisabeth appartenait tout entière au courant religieux 
principalement représenté, jusqu’à sa suppression, par 
la Compagnie de Jésus. Elle fut une fervente adepte du 
culte du Sacré-Cœur. (Cf. P. Victor Alet. ouvrage cité, 
pp. 274. 28(1, 281). — Les associations de charité de là  
fin du dix-huitième siècle fournirent un excellent moyen 
de communication aux deux courants signalés plus 
haut.

—  369 —



— 370 —

à ses saintes prodigalités, et il se contentait de lui 
dire en plaisantant : « Vous faites mieux que le 
proverbe. Le proverbe dit que, par le moyen de 
l’aumône, on entre dans le ciel dans une voiture 
à six chevaux ; du train que vous y allez, vous 
y entrerez dans une voiture à douze chevaux. Si 
vous y arrivez la première, faites en sorte de me 
préparer une place auprès de vous. »

M. Molé, grâce à son nom et à l’influence du 
garde-des-sceaux, son beau-père, était devenu 
président â mortier au parlement de Paris, dont 
sou père, encore vivant, avait été premier pré­
sident sous Louis XV. Il ne joua qu’un rôle 
assez effacé dans les événements auxquels fut 
mêlée cette cour souveraine dans les dernières 
années de l’ancien régime, et ne semble avoir pris 
aucune part, du moins bien ostensible, à ceux 
qui marquèrent les débuts de la Révolution. 
Mais son nom seul, sa situation de haut magis­
trat et de grand propriétaire féodal, notamment 
à Champlôtreux et à Méry, en firent de bonne 
heure un suspect. Dès la fin de l'année 1789 il 
dut se résoudre à chercher à l’étranger un asile 
pour lui et pour sa famille. « Il est probable, dit 
M. de Ségur (1), que, comme la plupart des émi­
grés qui n’allèrent pas 5 Goblentz se mettre à la

t) Ouvrage eitô, pp. 43, 46, 47.



371 —

disposition des princes, il se retira en Angleterre 
et qu’il y mena la vie retirée, austère et réduite 
que lui imposaient les circonstances En suppo­
sant que ses sentiments n’eussent point suffi, 
dans ces temps sans précédents où il était si 
difficile de connaître son devoir, à l’écarter du 
camp de Condé où ses beaux-frères se trou­
vaient avec la plupart des gentilshommes d’épée, 
ses fonctions et ses habitudes de magistrature 
ne laissaient place pour lui à aucune alternative. 
Son séjour en Angleterre ne fut donc qu’un 
temps de retraite et de solitude où il ne vécut 
que pour Dieu, sa femme et ses enfants. »

Ce qui semble indiquer que M. Molé, quoique 
profondément royaliste, ne partageait pas les 
illusions de ceux des hommes de son rang qui 
désiraient et qui espéraient une contre-révolu­
tion totale et prochaine, c’est le parti qu’il prit 
lors de la mise en demeure, d’ailleurs inique, 
adressée aux émigrés par l’Assemblée légis­
lative.

« M Molé n’hésita point. Rester à l’étranger, 
c'était ajouter aux douleurs de l’exil les souffran­
ces de la misère, et entraîner dans sa ruine sa 
femme et ses enfants. . Qui sait même si, par 
une illusion trop facile aux âmes généreuses, il 
n ’espérait pas trouver dans les auteurs et les 
hommes politiques de la nouvelle constitution



quelque garantie pour sa personne et pour ses 
biens, quelque fidélité dans l’exécution de leurs 
promesses? Il re\int donc en Fronce dans les 
délais fixés par les décrets, c’est-è-dire dans les 
premiers mois de 1702, et pensant avec raison 
que le séjour à Paris était encore moins dange­
reux que celui de Méry ou de Champlâtreux, il 
s'établit à l’hôtelMôlé avec son vieux père., qui, 
infirme, âgé de quatre-vingt-sept ans, afiaibli 
dans son intelligence, n’avait plus la pleine cons­
cience des horreurs qui s’accomplissaient autour 
de lui, et assistait, en témoin presque désinté­
ressé, à la ruine et au déshonneur de la France.»

C’est dans la gueule du loup que M. Molé 
s’était jeté en rentrant dans sa patrie. Il ne tarda 
pas à en ressentir les dents acérées. 11 fut com­
pris dans les arrestations en masse opérées à la 
suite du 10 août par la Commune de Paris, et 
au moyen desquelles se préparait la matière sur 
laquelle allait travailler, dans les massacres de 
septembre, l’horrible machiavélisme de Danton. 
Pourtant, grâce au dévouement d’un fidèle do­
mestique, M. Molé fut arraché, d’une façon vrai­
ment extraordinaire, à la boucherie organisée 
dans les prisons. Le récit tragique et touchant 
de cet épisode nous est fait en ces termes par M. 
le marquis de Ségur (1) :

(i) Ouvrage oitô, pp. 51-54.

— 372 —



« Le tribunal d’assassins qui s’était installé 
dans la cour de la prison où était écroué M. 
Molé tenait depuis le matin ses horribles assi­
ses,etcliaque prisonnier, interrogé pour la forme, 
était successivement élargi, c’est-à-dire conduit 
à la sortie de la prison où l’attendaient les piques 
et les couperets des exécuteurs de la justice po­
pulaire. Le courageux Duval, valet de chambre 
de M Molé, s’était mêlé à la foule des septem­
briseurs, et avait trouvé le moyen de pénétrer 
avec eux jusque dans l’intérieur de la prison. 11 
attendait l’appel du nom de son maître, ne sa­
chant pas encore ce qu’il ferait, mais décidé à 
tout tenter pour le sauver.

« Quand ce nom fut enfin prononcé, personne 
n’y répondit. M. Molé, averti de l’horrible comé­
die qui se jouait ou l’ayant devinée, avait gravi 
l’escalier de la prison et s’était caché dans les 
combles. Tandis qu’on s’étonne de son absence, 
que les juges se consultent, s ’emportent et blas­
phèment, Duval sort de la foule, et s’adressant 
à ceux qui .l’entourent aussi bien qu’au tri­
bunal, il s ’écrie en empruntant la phraséologie 
du jour : « C’est un ami du peuple ! Il y a 
erreur ! Ce n’est pas un aristocrate. Je le con­
nais et l’aime beaucoup, car il m’a fait du bien. 
Vous.devez le connaître comme moi. C’est 
un ami du peuple, qui ne cherchait qu’à faire

— 373 —



du bien au peuple : le peuple ne peut avoir à se 
plaindre de lui. C’est sa femme que vous avez 
vu cent fois visiter les pauvres dans les man­
sardes, porter des remèdes aux malades, payer 
les mois d’apprentissage de nos enfants. C’est 
un vrai citoyen et je ne sais pourquoi on veut le 
faire mourir. On l’a certainement pris pour un 
autre ! » — L’animation de Duval, son accent de 
vérité, le souvenir des bienfaits de Madame 
Molé, dont le nom était populaire dons tout le 
quartier de Saint-Sulpice, peut-être la lassitude 
du crime et la fantaisie qui joue un si grand 
rôle dans les foules, toutes ces causes diverses 
agirent sur l’horrible auditoire du brave valet 
de chambre : « Eh bien ! s’écria quelqu’un des 
juges, va le chercher, et si tu le trouves, dis-lui 
que le peuple lui pardonne ! »

« Duval court, cherche partout son maître, et 
soupçonnant qu’il s'est caché dans les combles, 
y monte et l’appelle à haute voix. M. Molé l’en­
tend et d’abord ne répond pas. Il a reconnu la 
voix de son serviteur et croit qu’il le cherohe 
pour le livrer aux assassins. Enfin, se voyant au 
moment d’être découvert, il sort de sa cachette, 
et lui dit d’un accent de douloureux reproche : 
a Eh quoi ! Duval, c’est toi qui me trahis 1 — 
Non, Monsieur, s’écrie le fidèle serviteur, ce 
n’est pas pour vous trahir, à Dieu ne plaise! J’ai

— 374 —



obtenu votre acquittement. Venez tout de suite.»
« M. Molé le croit, l’embrasse, le suit, des­

cend avec lui dans la cour de la prison. Duval 
le présente à la foule qui l’acclame, qui le place 
de force sur un brancard, et rapporte en triomphe 
celui qu’elle s’apprêtait une demi-heure aupara­
vant à déchirer en mille pièces (1).

« Depuis le matin Madame Molé était sur la 
croix. Le bruit du massacre des prisonniers 
s’était répandu dans tout Paris, et elle se de­
mandait, à chaque minute qui s’écoulait, si ce 
n’était pas la dernière de la vie de son époux. 
Au bruit de la foule envahissant la cour de son 
hôtel, à l'aspect de ces figures, de ces hommes 
ensanglantés,ellefrémitd’horreur et croit d’abord 
que c’est le cadavre de M. Molé qu’on lui 
apporte pour insulter à sa douleur. Mais un se­
cond coup d’œil la rassure. Elle le reconnaît, 
voit qu’il est en vie et devine à l’air rayonnant 
de Duval que le bon serviteur a réussi à sauver 
son maître.

« Elle se précipite au devant de l’étrange cor­
tège, veut se jeter dans les bras de son mari. 
Mais les septembriseurs qui le portaient l’arré-

(1) A. propos de ces soudaines volte-face de la foule et 
même des massacreurs dans les journées de septembre, 
cf Taine. Les Origines de la France contemporaine. La 
Révolution, t. IV. La Conquête Jacobine, chap. IX, § V, 
p. 296 et suiv.



tent, et tandis que la foule, au milieu de laquelle 
elle reconnaît des visages amis, l’acclame à son 
tour et l'accueille avec des cris sympathiques, 
les bourreaux mis en belle humeurlui disent en 
ricanant : « Tiens, petite citoyenne, voilà ton 
mari, nous te l’apportons, mais à la condition que 
tu nous embrasseras ! » Ils lui auraient demandé 
comme à M,le de Sombreuil, de boire un verre 
de sang humain (J ), qu’elle l’eût fait sans hésiter.

« Elle se prêta donc à leur caprice de tigres ap­
privoisés et de ses lèvres pures toucha la joue 
de ces bandits. Puis elle rentra chez elle en pos­
session de son époux reconquis, tous deux brisés 
d’émotion, suivis du bon Duval qui jouissait plus 
qu’eux-mêmes de leur bonheur, tandis que le 
vieux président Molé, qui, de sa fenêtre, avait 
regardé en souriant le retour triomphal de son 
fils, l’accueillait comme s’il l’avait quitté la veille, 
également préservé, par le triste privilège de 
son êge et de son infirmité, des angoisses de 
l'inquiétude et de l’excès non moins dangereux 
de la joie (2). »

(1) L’authonticité de l’anecdote relative au verre de 
sang bu par Mlle de Sombreuil est contestée.

(2) Parmi les victimes des massacres de septembre, 
Madame Molé eut la douleur de compter son plus récent 
directeur spirituel, le P. Lenfant, ancien jésuite, et l’un 
des zélateurs du culte du Sacré-Cœur. Cf. Ségur, ouvrage 
cité, pp. 54, 55, et Victor Alet, ouvrage cité, pp. 276-278.



Mais cette délivrance ne fut qu’un répit. A la fin 
de 1793 ou au commencement de 1794, M. Molé 
fut arrêté de nouveau. Cette fois, les démarches 
pressantes, héroïquement opiniâtres du même 
serviteur, demeurèrent vaines (1). Le 20 avril 
1794, après avoir reçu secrètement les secours 
de la religion, M. Molé paya de sa tête le nom 
qu’il portait et le rang qu'il avait occupé au par­
lement de Paris. Ce fut pour sa veuve un choc 
terrible. « Soit qu’elle eût espéré jusqu’à la fin 
dans la démarche de Duval près de Fouquier- 
Tinville.soit que de si terribles inquiétudes et de 
si longues douleurs eussent épuisé toutes ses 
forces physiques, la nouvelle de la mort de M. 
Molé la frappa comme un coup inattendu. Son 
saisissement fut tel qu’elle en resta terrassée et 
qu’elle tomba dès’ ce moment dans un état de 
paralysie de tous les membres qui dura plusieurs 
mois et qui mit sa vie en danger. » Toutefois « le 
premier moment de déchirement passé, elle re­
trouva toute son énergie morale, toute sa vertu

(1) « Le matin du jour fatal, d’après les traditions 
constantes conservées dans la famille, dit M. de Sêgur, 
le brave valet de chambre entra précipitamment chez 
Fouquier-Tinville, et lui offrit au nom de Madame Molé 
une somme considérable, un million, dit-on, pour rançon 
de sa victime. Fouquier-Tinville se leva vivement, se 
frappa le front et s’écria : « Ah ! que n’êtes vous venu 
line demi-heure plus tôt ; maintenant il est trop tard : la 
charrette est partie ! » Ouvrage cité, pp. 57, 58.

— 377 —



— 378 -

chrétienne ; et la certitude du salut éternel de 
l’âme de celui qu’elle pleurait la consola de tout 
le reste. Le jour même où l’abbé de Sambucy 
vint lui annoncer qu’elle était veuve, elle se 
consacra immédiatement à Dieu par un vœu 
solennel qu’elle prononça entre ses mains, et elle 
offrit tout le reste de sa vie pour l’âme de son 
époux et pour le bonheur de ses enfants (1). »

Le respect des veuves et des orphelins n’était 
pas une vertu jacobine. « Quelques semaines 
après la mort de son mari, Madame Molé fut ré­
veillée en sursaut un matin à sept heures par 
un bruit de pas précipités, des cris, des jure­
ments, qui annonçaient quelque visite officielle. 
C’était une troupe de gardes municipaux qui 
venaient l’arrêter avec ses enfants... On lui laissa 
à peine le temps de se vêtir ;... elle ne put 
prendre et cacher sur elle qu'une petite bible, 
une Imitation de Jésus-Chinst et un crucifix 
dont elle ne se séparait jamais... Comme elle ne 
pouvait marcher, on la mit sur un matelas, et 
quatre des municipaux l’emportèrent à travers 
les rues jusqu’à la prison où elle fut écrouée (2).» 
Dans son état de santé elle eut à subir dans cette 
prison de longues et cruelles souffrances, redou-

(1) Ségur, ouvrage cité, pp. 61, 63.
(2) Ségur, ouvrage cité, pp. 64, 65.



— 379

blées par celles de ses enfants (1). Toutefois, 
par une grâce particulière de la Providence, non- 
seulement elle échappa à la mort, mais la para­
lysie dont elle était atteinte s’atténua graduelle­
ment, et quand elle fut mise en liberté, en 1795, 
elle put légitimement concevoir l’espérance, qui 
se réalisa en effet, d’un retour à la santé.

Elle se relira au château de Méry, avec Mme de 
Lamoignon, sa mère, et Mm® Berryer, son 
aïeule, et s’y dévoua toute à l’éducation des trois 
enfants qui lui restaient et qui avaient partagé sa 
captivité: Louis-Mathieu Molé, son fils, qui 
devait ajouter encore à l’illustration de sa race 
en occupant dignement, sous trois régimes suc­
cessifs, les plus hautes fonctions administratives • 
et politiques (2), et deux filles, Marie-Félicité- 
Augustine, mariée en 1798 au vicomte Christian 
de Lamoignon, frère de Madame Molé, son 
oncle, et Louise, qu’elle eût la douleur de perdre

(1) On en peut voir le tableau dans le livre de M. de 
Ségur, p. (6 et suiv.

(2) Auditeur, puis maître des requêtes au Conseil 
d’Etat, préfet de la Côte-d'Or, conseiller d’Etat, directeur 
général des ponts-et-chaussées. grand juge ou ministre 
de la justice sous Napoléon, le comte Molé fut nommé 
pair de France, puis ministre de la marine, puis mem­
bre du Conseil privé sous Louis XVIIL Sous Louis-Phi- 
Lippe, il fut ministre des affaires étrangères et président 
du Conseil. Il fut élu membre de l’Académie française, 
le 21 février 1840. Né à Paris, le 24 janvier 1781, il mou­
rut au château de Champlâtreux, le 23 novembre 1855.



— 380

peu de temps après son arrivée à Méry. Quand 
elle eut relevé la fortune et assuré l’avenir de ses 
enfants, elle résolut d’acquiter son engagement 
envers Dieu et tout d’abord reprit à Paris, sous 
l’habit laïque, la vie de piété ardente et de cha­
rité infatigable qu’elle y avait menée avant la 
Révolution.

La renaissance religieuse, sous le Directoire et 
dans les premiers temps du Consulat, se mani­
festait comme une aurore voilée de nuages et 
troublée par des retours de tempête. « L’état de 
l’Eglise, dit M. Léon Aubineau (1). paraissait 
lamentable : la milice sacerdotale était encore 
dispersée ; cà et là quelques prêtres revenus de 
l'exil ou échappés aux bourreaux cherchaient 
à rendre au peuple les pratiques publiques du 
culte, et aux âmes les enseignements dont elles 
avaient besoin. Ils manquaient de tout pour 
atteindre à leur but, leur denûment aurait dû les 
décourager. L’esprit révolutionnaire, contrarié 
un instant dans son triomphe, pouvait croire sa 
victoire définitive. En présence des ruines qu’il 
avait faites, le temps d'arrêt que les circonstances 
lui imposaient était à peine à ses yeux un temps

(i) Notice sur Madame Molé de Champlâlreuæ dans 
Pouvrage intitulé : Les Serviteurs de Bien. Paris, Victor 
Palmé, 1888, in-12, t. II, pp. 275-270. Lf. Ségur, ouvrage 
cité, p. 8G et suiv.



— 381 —

de repos dont il se flattait que personne ne sau­
rait profiter contre lui...

« Aucune congrégation n’existait encore. Les 
membres des anciennes corporations dispersés 
songeaient à peine à se rejoindre : lesuns tâchaient 
de rester isolément fidèles à quelques pratiques 
d’austérité, de prières et de pauvreté de la vie 
commune ; les plus heureux avaient trouvé asile 
à l’étranger, dons les maisons de leur ordre ; la 
mère Saint-Raphaël, l’élève de Madame Louise 
de France', qui réunit plus tard les débris du 
Carmel de Saint-Denis, était en Piémont ; elle y 
avait été appelée, après son expulsion de Besan­
çon, par la Vénérable reine, Madame Clotilde de 
France qui naguère à Saint-Denis avait assisté à 
la prise d’habit de l’héroïque fille de Louis XV.

« Les Sœurs de Saint-Vincent de Paul, privées 
de leur costume.de leur nom,de leurs directeurs, 
dispersées en groupes peu nombreux, n’avaient 
pas encore essayé de se réunir rue du Vieux- 
Colombier, et encore moins de recevoir des 
novices, dont une des premières fut la sœur 
Rosalie. Tout était précaire, hésitant, mais tout 
renaissait néanmoins. Les chapelles privées se 
multipliaient ; on essayait de quelques prédica­
tions publiques. M. Rauzan élevait la voix dans 
la chapelle des Carmes ; M. de Lalande réorga­
nisait les catéchismes à la Sainte-Chapelle.



— 382 —

D’autres voix s’appliquaient à faire retentir les 
enseignements divins dans quelques églises. Un 
des prêtres revenus de l'exil, M. Mayneaud de 
Pancemont, curé de Saint-Sulpice avant la Révo­
lution, recommença à exercer son ministère sur 
sa paroisse avant même que l’église fût rendue 
au vraie culte. Son zèle, ses lumières étaient 
connus : Madame Molé le consulta ; il prit la 
direction de son âme ; il connut ses secrets et 
ses désirs, les approuva, croyant y reconnaître 
une véritable inspiration de l’esprit dé Dieu.

« Les obstacles, il est vrai, étaient formidables. 
Outre l'état général des choses, Madame Molé 
avait des devoirs qui l’attachaient au monde. 
Elle s’en acquittait généreusement, en chrétienne 
et en mère, avec tous les attendrissements de la 
nature. Elle se reprochait cette faiblesse ; elle 
supportait amèrement les délais et les obstacles 
qui retenaient son ardeur de se donner entière- 
à Dieu.

« Je suis malheureuse sur cette terre, s’écriait- 
elle ; mon cœur est comme noyé dans un océan 
d’amertume. D’où vient cela ? Je le sens, ô mon 
Dieu ! vous m’en avez convaincue, je ne suis pas 
là où vous m’appelez. Je ne pourrai jouir de la 
véritable paix que lorsqu’il me sera permis de 
tout quitter pour me livrer, dans la solitude, à la 
connaissance du divin Jésus, à l’étude de votre



— 383 —

sainte loi, au recueillement et à la prière. Mon 
cœur, mon Dieu, vous le savez, est bien tout à 
vous ; mais il se trouve souvent ému, attendri, 
troublé par les liens du sang, de l’amitié ou de 
la reconnaissance : c’est pourquoi je soupire 
après le moment où les liens seront rompus, où 
il me sera donné de marcher d’un pas assuré et 
tranquille vers vous, qui ôtes la source de tout 
bien. Vous le voulez, j’en suis certain ; mais 
quand viendra cet heureux instant ? Oh 1 que 
vous vous faites attendre, jour mille fois désiré ! » 

« C’était par ces aspirations que cette âme, 
languissant dans les liens du monde, de la ri­
chesse et des honneurs, calmait et nourrissait 
tout à ia fois son ardeur de renoncement, de 
sacrifice et de pauvreté. Elle épanchait son cœur, 
elle répandait ses larmes et ses soupirs aux 
exercices publics du culte déjà restaurés et non 
encore reconnus cependant par la loi. L’hôtel 
Molé était situé dans la circonscription de la 
paroisse de Saint-Sulpice : mais la belle église 
en était toujours occupée par les prêtres intrus ; 
les paroissiens fidèles se réunissaient dans la 
chapelle des Carmes. Madame Molé avait sa 
pla:e habituelle près de l'autel du Sacré-Cœur ; 
elle portait à cé cœur divin la plus tendre dé­
votion, et elle le conjurait avec ardeur de répon­
dre à ses désirs et d’accepter ses engagements.



384 —

« M. Mayneaud de Pancemont, avons-nous 
dit, aussitôt qu’il était entré à Paris, avait repris 
le soin de sa paroisse, dont la vaste étendue et 
les besoins extrêmes lui offraient tous les 
moyens d’utiliser le zèle et la charité de sa pé­
nitente envers les pauvres. Toutefois, Paris 
n’était pas le lieu ou Madame Molé devait s’im­
moler et faire pénitence. En 1802, M. Mayneaud 
de Pancemont fut nommé évêque de Vannes : il 
proposa à Madame Molé de le suivre dans son 
diocèse, et d’y essayer enfin l’entreprise qu’elle 
méditait. »

Ce ne fut pas sans de vives résistances de la 
part de sa famille et de cruels déchirements in­
térieurs que Madame Molé suivit l’appel de 
Dieu et de son directeur spirituel et fixa irrévoca­
blement sa vie dans une région écartée de la 
Bretagne, loin de tous les siens. Elle eut du 
moins la consolation d’y emmener avec elle 
Mme de Lamoignon, sa mère, alors âgée de 
soixante ans, et qui sans prononcer aucun vœu, 
ne se sépara plus désormais de sa fille, dont elle 
fut la constante auxiliaire, et à laquelle elle sur­
vécut. Avec cette vénérable dame et six autres 
compagnes, qu’elle avait choisies et dont elle' 
avait soigneusement éprouvé la vocation, Ma­
dame Molé s’établit à Vannes dans une maison 
spacieuse mais délabrée, dont elle fit l’acquisi-



tion. « C’était, dit M. de Ségur (1), un ancien cou* 
vent, occupé avant la Révolution par une com­
munauté de dames pieuses, et connu de temps 
immémorial sous le nom de Père éternel. On 
croit que ce nom un peu étrange qui, dans 
le langage populaire, a continué jusqu’à ce jour 
à désigner la congrégation des Sœurs de Saint- 
Louis, venait à cette maison d’un groupe en 
sculpture qu'on y voyait autrefois et qui r. pré­
sentait le Père éternel bénissant le monde. Située 
sur le bord du canal qui forme le port de Vannes, 
à deux pas du palais épiscopal, cette propriété 
touche à la ville par sa façade, et de l’autre côté 
s’étend dans la campagne. Le quai qui botde le 
canal est large, planté de grands arbres, de sorte 
que cette maison vraiment privilégiée joint aux 
avantages de la cité le calme, le silence et la 
liberté qu’on ne trouve habituellement que dans 
la solitude des champs. Elle était à vendre pour 
quarante mille francs, somme considérable pour 
le temps et pour le lieu, mais qui s’explique par 
l’étendue de terrain où sont établis aujourd’hui 
les ateliers de jeunes filles et les vastes jardins de 
la communauté. »

Tel fut le berceau et tel est encore le siège 
principal, la maison-mère de la congrégation

(1) Ouvrage cité, p. 101.



fondée par Madame Molé et à ’aquelle elle donna 
le nom d’institut de la Charité de Saint-Louis. 
Le choix de ce patron, outre les raisons tirées 
des vertus propres du saint roi, reporte naturel­
lement l’esprit sur les sentiments traditionnels 
de la fondatrice, sur ses relations religieuses et 
charitables avec la famille royale avant la Révo­
lution, et sur l’horreur que lui avait fait éprouver 
l’odieux supplice des augustes prisonniers du 
Temple. Il n’est pas douteux que le motif prin­
cipal de sa détermination et de sa fondation reli­
gieuse ait été une pensée d'expiation pour la 
Terreur, et que son intention primitive se soit 
avant tout dirigée vers une vie de pénitence 
et de prière. Son propre témoignage en fait foi : 
a Dès le début de son œuvre, dit M. de Ségur (1). 
alors qu’elle préparait les constitutions de sa 
communauté naissante, elle écrivait à Mgr de 
Pancemont :

« Je crois devoir vous manifester l’esprit que 
Dieu m’inspire. Si je ne me trompe, c’est un 
esprit de pénitence, je dirai môme de victime, 
pour tous les crimes qui ont été commis en 
France. »

« Et un peu plus tard, après avoir reçu la 
réponse approbative du prélat :

-  386 —

(1) Ouvrage cité, p. 123.



— 387 —

« Quels sont les desseins de Dieu sur son 
œuvre et sur moi ? Il m’est permis de dire que 
je n’en doute plus, puisque, au témoignage inté­
rieur de ma conscience et de ce divin Esprit qui, 
depuis tant d ’années, me fait entendre sa voix, 
je joins encore le vôtre, et que vous êtes le seul 
organe par lequel je puisse connaître d’une ma­
nière certaine et-sensible la volonté de Dieu. 
Vous avez prononcé qu'il était vrai que cette 
œuvre devait être une œuvre d’expiation, de 
pénitence et de réparation pour mon malheu­
reux pays ; que tels en étaient le but et l’esprit. 
Qu’il est consolant pour moi d’avoir cette assu­
rance 1 Mon pays m’a persécutée ; je l’ai haï. 
C’est pour cela que je me trouve plus portée à 
m’immoler pour lui. Oui, je donnerais tout à 
l’heure ma vie pour y voir la foi de Jésus-Christ 
triomphante. Si vous me le permettez, je don­
nerai plus que ma vie ; car j'accepterai de bon 
cœur de vivre encore longtemps, s’il le faut, 
pourvu que ma vie ne soit qu’un long martyre 
de satisfaction, d’expiation et de pénitence. » 

Toutefois, et aussi comme un exercice de 
pénitence en même temps que comme une œuvre 
de charité et d’apostolat, Madame Molé enten­
dait consacrer une part de sa vie religieuse et 
de celle de sa congrégation ou service actif de 
l’humanité, surtout de l’humaqité souffrante.



388

Dana sa pensée, « le toit qui abritait sa commu­
nauté naissante devait abriter aussi la misère 
dans sa forme la plus touchante et la plus chère 
au Sauveur, celle de l'enfance malheureuse ou 
abandonnée, et la maison du Père éternel de 
Vannes reçut presque le même jour ses pre­
mières religieuses et ses premières pension­
naires. » Tout en donnant sa pleine approbation 
aux vues expiatoires et aux tendances contem­
platives de Madame Molé, Mgr de Pancemont 
s’attacha plutôt à modérer de ce côté son ardeur 
et son zèle, tandis qu’il les développait du côté 
des œuvres actives. Il était en effet frappé, dans 
les circonstances où s’exerçait sa mission épis- 
copale, des immenses besoins de l'Eglise de 
France en général et de son diocèse en particu­
lier. Il n’ignorait pas non plus les ménagements 
qu'imposaient l’état des choses et les disposi­
tions du pouvoir civil, a Les lois prohibant les 
congrégations religieuses existaient encore, les 
préjugés et les habitudes révolutionnaires n’a­
vaient point disparu avec la période violente de 
la Révolution, et le gouvernement du premier 
consul, qui venait de rétablir le culte catholique 
et de signer le Concordat, n’avançait qu’à pas 
mesurés dans son œuvre de restauration reli­
gieuse, pour ne pas heurter de front des préju­
gés toujours vivants dans le monde politique et



militaire. Il fallait donc de toute nécessité abriter 
la religion sous le manteau de la charité, et 
laisser dans une ombre prudente le caractère 
mystique de la nouvelle communauté pour ne 
laisser en lumière que son but secourable (1). >.

C’est dans cet esprit que le pieux et sage pré­
lat revit la règle du nouvel institut, qu’il avait 
ordonné à Madame Molé de rédiger. Quand elle 
fut achevée et qu’il l’eût revêtue de son oppro- 
bation, Madame Molé prononça entre ses mains 
ses vœux solennels, le jour de l’Annonciation, 
2 mars 1803. Elle prit le nom de sœur Saint- 
Louis. Aussitôt après, Mgr de Pancemont la 
déclara, malgré sa profonde et sérieuse répu­
gnance, supérieure à vie de la congrégation, qui 
ne tarda pas. à s’enrichir de ferventes recrues. 
Dans une audience qu’elle obtint du pape Pie VII, 
alors à Paris oû il était venu pour sacrer Napo­
léon, elle reçut, le 14 janvier 1805, pour elle et 
pour sa fondation, la bénédiction du Souverain 
Pontife. Avec une grande prudence elle préféra 
ne point demander encore l’approbation formelle 
et canonique du Saint-Siège, comme l’y enga­
geait Mgr de Pancemont, afin de laisser plus 
aisément place aux modifications que l’expé­
rience pourrait indiquer et qu’elle indiqua en

(l) Ségur, ouvrage cité, p. 104.



300 —

effet dans la règle primitive. En revanche, elle 
sollicita l’autorisation légale, et comme l’affaire 
traînait en longueur, selon l’usage, dans les bu­
reaux du ministère des cultes, elle en écrivit di­
rectement à l'Empereur, dont la décision prompte 
et favorable s’exprima en ces termes officiels : 
« La maison des petites filles de charité, fondée 
à Vannes, demeure autorisée pour servir à 
l’éducation des enfants du sexe, à leur entretien 
gratuit, ainsi qu’à celui des ateliers de dentelle, 
qui y sont établis ■» — « On voit, fait observer 
M. de Ségur (1), que, dans ce décret, il n’était 
question que de l’établissement de charité et que 
l’institut religieux était passé sous silence. »

En 180i, la Congrégation de la Charité de 
Saint-Louis comptait déjà dix-sept religieuses et 
donnait l’éducation à 70 enfants pauvres, reçues 
et entretenues dans la maison conventuelle. Dès 
les premiers mois de sa fondation, Madame Mo­
lé ajouta à cette première œuvre des classes gra­
tuites pour les enfants du dehors et aussi un 
pensionnat pour les jeunes filles d’une condition 
plus aisée. « L’établissement de Vannes, écri­
vait Mgr de Pancemont dans un rapport au mi­
nistre des cultes Portalis, présente aussi une 
ressource à des parents bien nés mais que le

(1) Ouvrage cité, p. 119.



malheur des lemps a réduit à l’impossibilité de 
donner à leurs enfants une éducation convena­
ble. On y a établi, séparément des enfants entre­
tenues gratuitement, un assez vaste pensionnat, 
où, pour une modique pension, les jeunes filles 
trouvent des maîtresses qui leur apprennent la 
lecture, l’écriture, le calcul, la géographie, la 
grammaire, l’histoire, les différents ouvrages 
qui leur conviennent et les règles des bonnes 
moeurs (1). »

La multiple tâche donts’était chargée Madame 
Molé et dont le poids s’accrut de jour en jour 
davantage était certes un lourd fardeau. Mais

W  ft T- J

elle était femme à y suffire. Nous n’avons pas à 
nous étendre ici sur sa ferveur ascétique, sur scs 
qualités et ses dons surnaturels qui, toutes pro­
portions gardées, amènent naturellement dans 
la pensée de ses historiens le souvenir de sainte 
Thérèse (2'. Ses austérités rappellent à quelques 
égards celles du grand fondateur de Clairvaux.

« Il n’y avait pas une seule parmi ses filles, dit 
M. de Ségur (3), qui fût plus misérablement 
vêtue. Elle avait tout naturellement employé à

(1) Ségur, ouvrage cité, p. 147.
(2) Nous no pouvons mieux faire que de renvoyer sur 

ce point à l’excellent ouvrage de M. le mar piis de Ségur 
et à la remarquable notice de Al. Léon Aubineau.

(3j Ouvrage cité, pp. 186, 188, 234, 255.

— 391 —



— 30*2 —

des ornements d’autel les riches étoffes et les 
dentelles qu’elle portait autrefois dans le monde- 
Avant même d’avoir prononcé ses premiers 
vœux, elle s’était dépouillée de tout, à tel point 
qu’au jour de l’entrée des enfants internes, Mgr 
do Pancemont ayant fait appel à la charité de 
Madame Molé et des dames qui l'avaient suivie, 
pour fournir ces pauvres petites filles du linge 
nécessaire, chacune apporta devant le prélat une 
part de son trousseau, les unes des chemises, 
les autres des jupons, des camisoles, des bas ou 
des mouchoirs. Seule la Mère fondatrice n’offrait 
rien. — « Eh bien 1 Madame, lui demanda l’évè>- 
que étonné, presque scandalisé, serez-vous la 
seule à ne rien donner? » Et en même temps, de 
la canne qu'il tenait à la main, il souleva le bas 
de sa robe. - « Non, Monseigneur, répondit hum­
blement la sainte femme, je n’ai plus rien à don­
ner. » Et en effet, sous la robe déjà bien modeste et 
bien veillie, il n’aperçut qu’un misérable jupon 
presque en lambeaux. C’était tout son trousseau.

« Ces débuts font jugèr de la suite de sa vie 
religieuse. Ses habits étaient si usés qu’on avait 
bien de la peine à les raccommoder. Quelques- 
uns n’avaient plus de couleur et les pièces rap­
portées faisaient disparaître l’étoffe primitive. Un 
jour, elle fut obligée de garder le lit, pour qu’on 
pût rapiécer son unique robe. Quelque fois la



— 393

Sœur chargée de la lingerie venait lui dire qu'il 
était impossible de raccommoder son linge, tant 
il était vieux et usé. Alors elle lui répondait avec 
douceur d’un air moitié riant, moitié suppliant: 
« Allons, ma fille, prenez courage; essayez 
encore cette fois. Par là, nous acquerrons cha­
cune un mérite de plus, vous en pratiquant la 
patience, et moi en pratiquant la pauvreté. »

« N’osant pas mettre à la même épreuve la 
patience du cordonnier de Vannes qui murmu­
rait d’avoir toujours à rapiécer les mêmes chaus­
sures, elle les envoyait à Auray où quelque pau­
vre ouvrier se chargeait de cette humble 
besogne.

« Quant à son logement, il était digne de sa' 
toilette. Il se composait d’un petit oratoire et 
d’une chambre. L’oratoire, prorre dans sa pau­
vreté à cause de sa destination, n’avait pour 
tout ameublement qu’un prie-Dieu, un crucifix, 
une image de la Sainte Vierge, et les sept 
psaumes de la pénitence grossièrement enca­
drés. Mais la chambre, qui pourrait la décrire? 
Un plancher ouvert en plusieurs endroits, des 
murs dégradés, la toiture en si mauvais état qu’il 
pleuvait de toute part dans les grandes averses, 
enfin des cloisons si mal jointes que le vent y 
entrait comme dans un bois... Aucunedesesreli- 
gieuses n’était aussi mal logée, et elle ne l’eùt



-  394

pas souffert. Mais pour elle, elle se fût reproché 
d’y faire la moindre réparation. Il fallut que Mm8 
de Lamoignon, sa mère, profitant d’une de ses 
absences, fit réparer cette misérable cellule et 
qu’elle en payôt.les fra is ...

« Nous avons dit ce qu'était la pauvreté de ses 
vêtements et de son logement. Son coucher et 
sa nourriture étaient à l’unisson. La règle pres­
crivant une paillasse et un matelas, elle n’osait 
y déroger en supprimant l’un ou l’autre, mais 
elle avait fait piquer sa paillasse pour qu’elle fût 
plus dure ô ses pauvres membres fatigués, et 
quant à son matelas, elle ne le fit battre que 
deux fois en vingt ans. C'est sur celte couche, 
digne d’un trappiste, qu’elle se reposait de scs 
veilles prolongées, de ses infirmités précoces, 
et qu’elle prenait quelques heures à peine de 
sommeil ; car elle était exacte à se lever dès l’au­
rore, à l’heure réglementaire, à quelque heure 
de la nuit qu’elle se fût couchée.

« Sa nourriture était aussi pauvre et insuffi­
sante. Elle ne prenait jamais que d’un seul plat 
par repas, l’acceptait tel qu’il lui était présenté, 
sans y ajouter jamais de sel, de poivre ni d’aucun 
autre assaisonnement, et sans jamais faire en­
tendre une plainte s’il était mal apprêté. — 
Comme on savait qu’elle aimait beaucoup les 
fruits, on lui en servait quelquefois ; mais elle



n’y goûtait jamais, et elle trouvait moyen de 
couvrir sa mortification d’un prétexte de santé.

« Elle ne faisait jamais de feu, quelle que fût 
la rigueur de la saison. Seulement quand sa 
main engourdie ne pouvait plus tenir la plume 
ou l’aiguille, elle allumait quelques enveloppas 
de lettre, quelques vieux chiffons de papier, et 
réchauffait un moment ses doigts à cette flamme 
passagère. Quand elle devint trop malade pour 
continuer ces austérités, il fallut, pour l'y faire 
renoncer, l’ordre formel de son directeur, et 
encore se reprochait-elle devant ses sœurs ces 
adoucissements forcés comme des lâchetés »

C’est le secret des âmes saintes, dans leur 
commerce intime avec Dieu, qu’une telle vie fasse 
leurs délices. Il'en était certainement ainsi pour 
Madame Molé. Nous l’entendions naguère gémir 
au sein de l’abondance et des hohneursdu monde. 
Voici comment elle s’exprime maintenant dans 
sa misérable cellule, avec cette plume qu’ont 
peipe A conduire, à tenir l’hiver ses doigts en­
gourdis : « Quand je pense à mon bonheur, aux 
douceurs que j’éprouve dans ma retraite, au 
calme intérieur qu’elle me fait goûter, je ne cesse 
de m’écrier : que vos tabernacles sont aimables, 
ô mon Dieu ! Qu’il est doux d’habiter dans votre 
maison 1 un seul jour passé auprès de vous 
vaut mieux que mille passés auprès des enfants

— 395 —



— 396

des hommes. Je chanterai éternellement la mi­
séricorde dont vous avez usé- envers moi, en 
m’appelant à vivre dans ce sanctuaire (1). »

La dureté de Madame Molé pour elle-même ne 
s’étendait point à son entourage. Le courant du 
christianisme rigoriste auquel la rattachaient 
plutôt son origine et son éducation première 
avait été entièrement modifié en elle par le mé­
lange de l’autre courant, manifeste dans son 
ôme par son culte spécial pour le Sacré-Cœur et 
son goût prononcé pour la pratique de la com­
munion quotidienne (2). « Ce qui dominait, 
dit M. de Ségur (3), dans son système de 
correction, c’était la bonté. Naturellement, elle 
eût été rigide plutôt que facile dans sa con­
ception des devoirs de la vie chrétienne et dans 
l’application de la règle. Mais l’humilité et la 
charité avaient changé en bonté et en douceur 
cette disposition première, et son commande­
ment était plein de mansuétude. »

Ce que Madame Molé avait surtout conservé 
des traditions de l’ancienne magistrature fran­
çaise en ses meilleurs jours, c’était une fermeté 
d’âme et d’esprit qui avait pour ainsi dire quel­
que chose de cornélien (4), et une digaité de

(i) Ségur, ouvrage cité, p. 264.
[zj Cl. Ségur, ouvrage cité, pp. 191, 192.
(3) Ouvrage cité, p. 266.
(\) M. de Ségur lait avec raison cette observation à



397 —

grande dame, survivant sous l’humble habit 
de la religieuse, et qui se réveilla fort à pro­
pos un jour dans cette jolie réplique à certai­
nes exigences du préfet du Morbihan : « Mon­
sieur le préfet, quand on paie les violons, on 
fait jouer la danse que l’on veut (I). » C’était 
aussi la forte et solide culture de son intelligence 
et ses qualités littéraires et même oratoires. 
« Ce n’est pas, dit M. de Ségur (2), sans une 
surprise mêlée d’admiration que nous avons 
parcouru la longue série de ses instructions et 
de ses discours. Elle ne les lisait pas, mais elle 
les écrivait avec soin avant de les prononcer, et 
les archives de la communauté, qui les conserve 
précieusement, se trouvent renfermer un cours 
presque complet de dogme et de morale égal et 
même supérieur à beaucoup de ceux qu’on lit 
avec édification dans les recueils d’éloquence 
sacrée. Ce cours se compose de deux instruc­
tions pour chaque dimanche de carême d’une 
instruction pour chaque dimaiiche de l’avent, 
d’exhortations sur chacune des vertus religieu­
ses, d’une retraite complète, de discours pour 
chaque fête importante de l’Eglise, et de divers
propos de la belle parole citée plus haut: « Mon pays m’a 
persécutée, je l'ai haï. C'est pour cela que je me trouve 
plus portée à m’immoler pour lui. » Ouvrage cité, p. 124.

(1) c*égur, ouvrage citér, p. 117.
(2) Ouvrage cité, pp. 269, 270.



sujets de circonstance. Il y faut joindre l’explica­
tion très détaillée de la Règle, article par article, 
qu’elle écrivit de mémoire d’après ses entretiens 
avec Mgr de Pancemont. Tous ces écrits publiés 
formeraient certainement huit ou dix volumes. 
On y remarque les qualités maîtresses de l’écri­
vain et de l’orateur sacré, une connaissance ap­
profondie de la langue latine, de l’Ecriture sainte 
et des Pères, une logique serrée, une exposition 
lumineuse, une fermeté de pensée et de style 
presque sans défaillance, une analyse du coeur 
humain qui, par sa profondeur et son expres­
sion, rappelle Bourdaloue. »

C’est tout-à-fait à bon droit que M. le mar­
quis de Ségur signale cette analogie, si hono­
rable pour Madame Molé, de sa pensée et de 
son style avec ceux du grand jésuite français. 
La similitude en frappe à première lecture, et 
ne vient pas seulement, croyons-nous, de la 
ressemblance de leurs esprits, mais d'une étude 
approfondie des œuvres de l’illustre prédicateur, 
commencée de bonne heure et toujours pour­
suivie par la descendante des Lamoignon, fa­
mille où la vénération et l’admiration pour 
Bourdaloue devaient être comme héréditaires. 
Les échantillons assez étendus donnés par M. de 
Ségur des écrits de Madame Molé justifient plei­
nement les éloges qu’il en fait, comme en con­

— 398 —



— 399

viendront nous en sommes certain, toüs ceux 
qui en prendront connaissance dans son remar­
quable livre. Nous nous contenterons, pour 
notre part, de rapporter ici quelques fragments 
de l’allocution adressée par la sœur Saint-Louis 
à ses filles spirituelles au sujet de leurs devoirs 
de religieuses enseignantes.

« Après avoir indiqué, dit M. de Ségur (1), 
qu’elles sont responsables du soin de l’esprit de 
leurs élèves, du soin de leur cœur, et du soin de 
leur corps, elle développe en ces termes le pre­
mier point :

«  Vous ôtes chargées du soin de leur
esprit pour leur donner l’instruction nécessaire, 
pour leur apprendre à connaître, à aimer, à ser­
vir Dieu par la pratique de notre sainte religion. 
Mais à cette instruction, vous devez joindre 
celle qui leur est nécessaire pour être utiles à la 
société dont elles sont membres dans la classe 
où la divine Providence les a placées.

« Rien de votre part ne doit être négligé pour 
développer leur intelligence, ouvrir leur esprit à

(1) Ouvrage cité, p. 139 et suiv. — Remarquons en 
passant, à propos de cette allocution de Madame Molé, 
quelle judicieuse influence les supérieures des commu­
nautés religieuses peuvent avoir sur le développement 
intellectuel de leur personnel enseignant, par le seul 
déploiement intérieur de leur autorité et de leur mérite 
propres.



— 400 —

la lumière, et former leur raison. Celte faculté 
de l’esprit et de la raison n’est-elle pas la plus 
belle de toutes celles que Dieu nous a données ? 
Or, si c’est un devoir pour chacun de nous de 
ne pas enfouir un talent aussi précieux, il n’est 
pas moins commandé à ceux qui sont chargés 
du soin de la jeunesse de ne rien négliger pour 
lui en faire connaître le prix et la mettre à 
portée d’en faire un bon usage pendant toute sa 
vie. Oui, l’instruction, la culture de l’esprit et 
de la raison sont les plus grands services de 
charité que l’on puisse rendre à ces pauvres 
enfants, ceux auxquels nous devrions nous por­
ter avec le plus de zèle... Si vous n’avez pas 
assez d’instruction vous-mêmes, il faut que 
vous travailliez à en acquérir : c’est pour vous 
un devoir essentiel et rigoureux dans l’état que 
vous avez embrassé. Notre sainte règle ne fait- 
elle pas, dans un de ses premiers articles, un 
précepte à chacune de nous de se mettre en état 
d’instruire les enfants ? Si nous avions été 
exactes, depuis que nous sommes dans cette 
maison, à nous acquitter de ce devoir, serions- 
hous aujourd’hui aussi incapables que nous 
prétendons l’être?... Que ne puis-je vous en 
faire sentir la nécessité pour vous-mêmes autant 
que pour le prochain ? Oui, toutes sans excep­
tion, vous êtes obligées, comme chrétiennes



401 —

d’abord et ensuite comme voulant embrasser
*  •

l’état religieux dans cette maison, de vous ins­
truire autant qu’il vous sera possible, et vous 
devez le faire avec zèle, courage et satisfaction, 
regardant cette étude comme un de vos devoirs 
principaux... Travaillez donc, ajoute-t-elle en 
terminant, je vous aiderai de mes avis et de mes 
prières, et j’ose espérer de la miséricorde de 
Dieu, pour l’amour duquel nous allons nous 
livrer à ces travaux, qu’il daignera bénir notre 
bonne volonté et faire que son divin Esprit 
répande en nous ses lumières pour éclairer 
notre entendement, en même temps qu’il em­
brasera nos cœurs d’un nouveau zèle. »

Une épreuve aussi cruelle qu’inattendue 
frappa Madame Molé en 1807. Co fut la mort 
de Mgr de Pancemont, dont la santé déjà 
ébranlée ne put résister longtemps aux émo­
tions éprouvées par lui dans une tragique aven­
ture, bien caractéristique de la Bretagne d’alors 
et, dans une certaine mesure, des difficultés de 
l’œuvre d’apaisement religieux, qui sera l’éternel 
honneur de Pie VII et, malgré sa conduite ulté­
rieure, celui aussi de Napoléon (1). Les landes 
du Morbihan étaient encore peuplées d'anciens

(1) Cf. noire ouvrage intitulé : Napoléon,son caractère, 
son génie, son râle historique. Paris, Perrin, 1894, in-16, 
pp. 103-105.



chouans, devenus bandits à la longue, et accrus 
de réfractaires à la conscription impériale, tous 
ayant les bleus en horreur et comprenant sous 
ce nom détesté leur évêque lui-même, parce 
qu’il devait sa nomination au gouvernement 
actuel. Mgr de Pancemont fut leur victime. Le 
23 août 1806, il avait quitté Vannes en voiture, 
accompagDé de son secrétaire et de l’un de ses 
vicaires généraux, suivi de son domestique à 
cheval, pour aller donner la confirmation dans 
la paroisse de Monterblanc, située à une dis­
tance d’environ quatre lieues. Voici ce qui lui 
advint d’après le récit dicté par lui-même :

« Arrivé, raconte-t-il (1), à environ trois quarts 
de lieue de notre destination vers neuf heures 
du matin, tout à coup ma voiture est arrêtée sur 
une lande unie et découverte, et cernée par cinq 
individus armés de fusils simples, fusils à deux 
coups, espingoles, pistolets d’arçon et poignards 
sous la chemise.

« Leur chef se présente à ma portière et me 
remet un billet non signé, portant en substance 
que si les deux individus arrêtés récemment en 
Fulniac (deux réfractaires sans doute) n’étaient 
pas rendus sous huit heures au village de Lange, 
paroisse Saint-Jean, on fusillera le3 personnes

— 402 —

M) Ségur, ouvrage cité, pp. 152-155,



arrêtées et qu’elles subiront le même sort si la 
gendarmerie se présente pour les délivrer.

« J ’avais à peine lu ce laconique billet que, 
s’adressant à moi : « Vous avez lu, Monsieur, 
me dit le chef. Eh bien ! descendez. » Je voulus 
en vain leur parler. Au milieu des jurements et 
des blasphèmes, je suis tiré violemment hors de 
ma voiture, et, le pistolet sur la poitrine, on me 
dépouille de mon chapeau, de ma soutane : ils 
sont remplacés par des vêtements de paysan, 
par la capote de mon cocher, le gilet et le cha­
peau du maire de Monterblanc, qui arrivait à 
ma rencontre pour m'indiquer la route à travers 
la lande. Mon secrétaire reçoit aussi l’ordre de 
quitter sa soutane et de se revêtir des habits de 
mon domestique.

« A peine ce travestissement terminé, mon 
grand vicaire est remis en voiture, et on lui dit : 
« Si vous aimez votre évêque, allez trouver M. 
le préfet avec le billet que vous avez. Crevez, s’il 
le faut, ces deux rosses, et souvenez-vous que 
sous huit heures ceux-ci perdront la vie. » — 
J’étais alors -avec mon secrétaire. On me place 
rudement sur le cheval de mon domestique, et 
on nous entraîne à travers la lande jusqu’à une 
demi-lieue environ de l’endroit où l’on m’avait 
arrêté. Là, mes ravisseurs conçurent quelques 
inquiétudes à la vue de mes bqs violets. Us en

— 403 —



-404 —

firent prendre et payer une paire en coton, assez 
malpropre, dans une maison voisine, et se mi­
rent en devoir de me les passer aux jambes ; 
mais on renonça à cette précaution, mes souliers 
devenant trop étroits, et on continua la marche 
jusqu’à un chemin creux et couvert, où on nous 
fit faire une halte pour nous offrir quelque nour­
riture. Nous étions à jeun l'un et l’autre. Voyant 
que nous n’étions pas habitués à l’eau-de-vie, le 
chef expédia un des siens pour chercher du vin 
dans le voisinage. Comme il ne revenait point, 
un autre fut envoyé, qui ne revint pas de suite 
non plus. Alors le chef, impatienté de ces délais 
et jaloux de mettre sa proie en sûreté, donna 
l’ordre de repartir. On me fit faire divers cir­
cuits dans une vaste lande, et lorsque je fus 
arrivé à une portée de fusil d’un bois, on réunit 
tout le monde à l’aide du sifflet. On me fit un 
siège composé da branches d’arbres, couvertes 
de genêts et de fougères, et on me commanda de 
parler très bas.

« Dans cette position, on ne pensa plus qu’à 
se féliciter du succès de ce coup de main et à se 
liv’er à la joie. On essuie les armes, on se sèche 
au soleil de la pluie de la nuit précédente, et on 
s’occupe du dîner. Du beurre, des œufs durs et 
de l’eau-de-vie en faisaient tous les frais.

« J’avais à peine commencé ce repas que,



— 405 —
tout-à-coup, des cris, des coups de fusil se font 
entendre, et redoublent en se rapprochant. Mes 
ravisseurs se répandent aux diverses extrémi­
tés du taillis, et reviennent en disant : « Sau­
vons-nous, ce sont les bleus 1 » puis sautent 
sur leurs armes, qu'ils amorcent, bien résolus 
d’en foire usage s’ils sont atteints.

« Pendant ces préparatifs extrêmement courts, 
je leur adresse en vain les paroles les plus 
douces, je leur offre de les couvrir de ma per­
sonne : je ne suis point entendu. On me saisit 
avec violence pour me remettre à cheval, et à 
pas précipités, je suis emmené à travers les 
branches, les ronces et les épines. On me fait 
franchir un large fossé, et sans égard à l’acca­
blement où cette alerte m’avait jeté, on continue 
de pousser mon cheval âu grand trot jusqu’à 
un champ planté de genêts fort élevés, ou j’arri­
vai au bout de trois quarts d'heure environ, 
épuisé de fatigue.

«J’y restai jusque vers cinq heures du soir, 
attendant ou l’arrivée des deux prisonniers ré­
clamés ou la mort, fis arrivèrent enfin et après 
un conseil secret, tenu à peu de distance de moi, 
on m’annonça que j’allais partir pour Vannes. 
Je le crus et je m’en félicitais déjà avec mon 
secrétaire, qui s’attendait à m’accompagner: 
mais il n’en fut pas ainsi. Ma liberté fut mise au



f»rix de 24000 francs en or .On me fît promettrê 
de les faire tenir dans un lieu que je désignai, le 
lendemain avant midi. En les attendant mon se­
crétaire demeurerait en otage. 11* fallut bien 
souscrire à ces dures conditions : j’embrassai 
M. Jarry et je partis (1).

(i Je fus conduit, du champ de genêts jusqu’à 
la grande route, par un des prisonniers élargis 
le matin. Arrivé là, il me quitta et je fus accueilli

(1) a M. l’abbé Jarry, raconte M. de Ségur, resta dans 
le champ de genêts, après le départ de son évêque, 
jusqu’à la chute du jour. A ce moment, deux hommes 
le mirent entre eux, le tenant chacun par un bras. 
D'autres ouvraient la marche en éclaireurs, le reste for­
mait 1 arrière-garde. Après une demi-heure de routp, on 
frappa à fa porte d’une maison dont les habitauts fai­
saient leur prière du soir, qu’on leur donna le temps 
d’achever. Ils ouvrirent ensuite et servirent au prison­
nier deux œufs qu’il avait demandés. Après ce souper, 
on le fit monter par une échelle dans un grenier, où il 
trouva de la paille toute préparée pour lui servir de lit, 
ainsi que pour ses gardiens. Ces étranges brigands, 
ayant fait leur prière, se débarrassèrent de leuis arims, 
et s’étendirent auprès du captif qui, épuisé de fatigue, 
s’endormit profondément jusqu’au lendemain matin.

t M. Jarry essaya alors de les arnuner à des sentiments 
de repentir et de soumission; il se fit fort de leur obtenir 
leur grâce, même après qu’ils auraient reçu les 24000 fr. 
exigés par eux, avec l’anneaud’or et la croix de la Légion 
d’honneur de Mgr de Poncemont, qu’ils avaient égale­
ment rô3lamés, s’ils voulaient abandonner leurs armes, 
leur vie coupable et se soumettre h la loi, mais ils s’y 
refusèrent absolument.

« Vers midi .la rançon de Tévêque et de son secrétaire 
arriva et M. Jarry fut mis immédiatement en liberté, » 
Ouvrage cité, pp, 155,156,'

>—406 —



par un des vicaires de Grandchamps qui me 
conduisit jusqu’à Mençon. Le recteur de cette 
paroisse se joignit à lui, et tous deux m’accom­
pagnèrent jusqu’à Vannes, où j ’arrivai vers neuf 
heures du soir. »

« Malgré son épuisement,ajouteM.de Ségur(l), 
Mgr de Pancemont se rendit d’abord à la cathé­
drale pour remercier Dieu de sa délivrance, puis 
à la préfecture, où il fit connaître les conditions 
exigées par ses ravisseurs pour délivrer son 
secrétaire. Alors ses forces l’abandonnèrent ; il 
tomba dans un long évanouissement, et ce ne fut 
que vers minuit qu’ayant repris ses sens, il put 
être ramené à son palais épiscopal... Depuis ce 
jour, il traîna une vie languissante, s’affaiblis­
sant de plus en plus, jusqu’à ce qu'enfin, le 5 
mars 1807, c’est-à-dire six mois après, il fut 
frappé d’apoplexie. Il perdit aussitôt la parole et 
la connaissance, demeura huit jours dans ce 
triste état et mourut le 13 mars, âgé de cinquante 
et un ans, après un épiscopat de quatre ans et 
quelques mois. » — Conformément au vœu qu’il 
avait exprimé, il fut enterré, non dans sa cathé­
drale, mais dans une chapelle que Madame Molé 
avait fait construire à l’extrémité du jardin de 
la communauté des religieuses de la Charité de

*—407 —

(i) Ouvrage cité, pp. 155,157,



Saint-Louis, dont le pieux prélat avait été le 
fondateur avec elle.

Après un moment d’accablement, que sur­
monta l’énergie de sa foi, Madame Molé con­
tinua et développa leur œuvre commune avec 
l’aide et les conseils de deux directeurs succes­
sifs, également zélés, quoique d’un caractère 
très différent, les abbés Grigon et Le Gai, l’un et 
l'autre vicaires généraux du diocèse Une maison 
nouvelle fut- fondée à Auray, le 12 août 1807, 
dans un site admirable. « C’était un vaste bâti­
ment, ancien couvent de Cordelières, placé dans 
une situation admirable, sur les hauteurs du 
Loch qui dominent la ville et la campagne. L’air 
y est parfaitement pur, et la vue embrasse d’un 
côté le bras de mer qui va s’élargissant jusqu’à 
Locmariaquer ; de l’autre le plateau couvert de 
landes où s'élève le clocher de Sainte-Anne, et 
en face le quartier de Saint-Goustan, la paroisse 
des marins, séparée d'Auray par un vieux pont, 
et dont le quai est bordé de vieilles maisons 
d’une architecture et d’un aspect tout à fait par­
ticuliers... Du premier jour, cet établissement, 
connu sous le nom de maison du Père éternel, 
comme la maison de Vannes, répondit à l’attente 
de la population. Il l’édifia par sa piété et sa cha­
rité, éleva sagement et gratuitement les petites 
filles de la ville, soit dtfns l’interieur de la cora-

— 408 —



munauté, soit dans des classes d’externes. » En 
outre et surtout, Madame Molé et l’abbé Grignon 
y restaurèrent une œuvre d’apostolat fondée au 
dix-septième siècle par deux grandes âmes, M. 
de Kerlivio et Mademoiselle de Francheville, 
« l’œuvre des retraites », chère à la Bretagne et 
féconde en fruits abondants pour la religion et 
la civilisation chrétienne (1). — La communauté 
d’Auray passa en 1815 par de terribles angoisses 
pendant le combat livré dans cette ville, au mois 
de juin 1815, par l’insurrection royaliste aux 
troupes de Napoléon. La maison fut envahie et 
pillée par les soldats, qui respectèrent toutefois 
les personnes et la chapelle.

La restauration de l’ancienne dynastie et de 
la monarchie traditionnelle ne pouvait qu’être 
bien, accueillie par Madame Molé, et, d’autre 
part, le gouvernement de Louis XVIII devait se 
montrer favorable à un institut qui portait le 
nom de Saint-Louis. Ce nom lui fut officielle­
ment reconnu, avec pleine attribution de la per­
sonnalité civile, par une ordonnance royale du 
21 mars 1816, que confirma et compléta, sous le 
gouvernement de Louis-Philippe, celle du 22 
juillet 1814. Les approbations canoniques ne lui

(1) Ségur, ouvrage cité, pp. 170, 171 et suiv. — Cf. 
Léon Auftineau, ouvrage cité, p. 287 et suiv.

— 409 —



Ont pas fait défaut davantage. Le 24 avril 
1816, Mgr de Bausset, évêque de Vannes, 
avait authentiquement renouvelé l’approbation 
de Mgr de Pancemont. Traversées par certai­
nes difficultés, de pure forme d’ailleurs, les 
instances de Madame Molé pour obtenir celle 
du Saint-Siège n’aboutirent qu’assez longtemps 
après sa mort. Le 4 décembre 1840, le pape Gré­
goire XVI, confirma la décision favorable adop­
tée sur se sujet, dans sa séance du 28 août, par 
la Congrégation des évêques et réguliers (1).

C'est du vivant de Madame Molé et sous 
son action personnelle que fut fondée la pre­
mière maison de la Congrégation située hors du 
diocèse de Vannes. Cette nouvelle création eut 
lien à Pléchàtel (Ille-et-Vilaine), dans le diocèse 
de Rennes, au mois de septembre 1816 (2). Mais 
ce fut seulement sur son lit de mort qu’en son 
diocèse propre la vénérée supérieure signa l’ac­
quisition qui rattache sa biographie à notre su­
jet, au point de départ et au point de retour de 
notre excursion historique à travers les âges : 
l’antique monastère de Saint-Gildas de Ruis. 
« En 1825, dit M. l’abbé Luco (3), l’abbaye, avec

(1) Cf. Sé^nr, ouvr. cité, p. 223 et suiv.
(2) Voyez les intéressants détails donnés sur cette 

fondation dans l’ouvrage de M. le marquis de Ségur, p. 
230 et suiv.

(3) Ouvrage cité, p. 316.

—  410 -



411

quelques-unes de ses terres, fut achetée envirori 
55000 francs, tous frais compris, par Madame 
Molé de Cham:ilàtreux, née de Lamoignon, pour 
les religieuses de la Charité de Saint-Louis, qui 
en prirent possession l'année suivante. » — 
Lors de cette prise de possession, Madame Molé 
reposait dans la même chapelle de sa maison- 
mère, qui avait déjà reçu les restes de Mgr de 
Pancemont. Elle était morte en odeur de sain­
teté, le 4 mors 1825, âgée de soixante et un 
ans. après vingt-deux années de profession 
religieuse (1).

« La Mère Sainte-Julie, qui succéda à la fon­
datrice, dit M. de Ségur dans l’Appendice

(I) Voyez les édifiants détails donnés par M. le mar­
quis de Ségur sur sa dern ère maladie rt ses derniers 
instants, ainsi que sur les guérisons obtenues par son 
intercession, ouvrage cité, pp. 289 et suiv , 307 et suiv., 
32n et suiv. Le récit relatif à la sœur Marie-Fidèle, di­
rectrice du pensionnat d’Auiay, offre des traits par­
ticulièrement touchants. — Mme de Lamoignon, qui 
avait assisté sa fille à son lit de mort, ne voulut point 
quitler la maison de Vannes où elle était entrée .en même 
temps qu’elle. Elle continua, autant que son grand âge 
le lui permettait, k suivre les exercices de la commu­
nauté, et s ’éteignit doucement, au mois d’aoùt 1831, 
âgée de quatre-vingt-onze ans. <r Son souvenir, dit M. 
de Ségur (pp. 314, 315) est resté vivant dans l’Institut 
comme celui de Madame Molé, et on l’y appelle comme 
autrefois : notre bonne mère de Lamoignon. Elle fut 
inhumée à côté de sa fille et leurs tombes reçoivent 
chaque jour la visite des Sœurs de Saint Louis qui vien­
nent s’y prosterner après leur récréation, »



ajouté par lui à son excellent ouvrage (1), en­
voya des religieuses à Saint-Gildas en 1826, à 
la prière des recteurs de cette paroisse et des 
environs, qui gémissaient de voir les enfants 
grandir dans l’ignorance.

« Les sœurs eurent de grandes difficultés, 
non seulement quant au matériel, mais aussi 
eu égard à la mauvaise impression restée dans 
ce pays, au sujet des moines [2), depuis la Ré­
volution.

« Les bâtiments étaient dans l’état le plus pi­
toyable, les toitures étaient enlevées en grande 
partie ; les seuils des portes, et quantité d’autres 
pierres avaient été emportées par les gens des 
environs pour réparer ou construire leurs de­
meures. Pas un seul appartement n’était conve­
nable. La vaste pièce au rez-de-chaussée de la 
maison conventuelle était transformée en écurie 
et les immondices des bestiaux s’écoulaient dans

(1) Ouvrage cité, pp. 339-342. — Les renseignements 
contenus dans la notice sur Saint-Gildas émanent évi­
demment de la Congrégation elle-même.

(2) Ce que nous a dit M. l’abbé Luco de la vie peu édi­
fiante de l’un des derniers moines de Saint-Gildas après 
la dispersion, peut servir à expliquer l’impression dont 
il s’agit. Mais il faut p^ut-être aussi tenir compte, même 
dans ce pays plutôt religieux et conservateur, des ran­
cunes intéressées des anciens censitaires de l’abbaye, 
ainsi que des calomnies générales et, pour ainsi dire, 
officielles contre les moines, si abondamment répan­
dues partout pendant la période révolutionnaire.

— 412 —



la belle cave voûtée, par un immense trou pra­
tiqué dans la terrasse de cette pièce.

« Le reste était à l’avenant : le jardin négligé 
les terres en friche, les murs écroulés ; il y avait
l.i ‘un champ immense au dévouement, è l’abné­
gation la plus complète...

« Ici la nature ne pouvait être flattée, car, dès 
les premiers jours, on sentait toutes les rigueurs 
de la pauvreté. Un jour, les trois premières 
soeurs furent réduites au pain et è l’eau ; l’une 
d’elles pourtant, triste de voir souffrir ses sœurs, 
s’en alla chercher une petite écuellée de lait, 
dont chacune eut une part pour tremper son 
pain : ce fut tout leur repas.

« La première supérieure fut une sainte reli­
gieuse qui a laissé après elle des parfums de 
vertu : Mlle Rialan, en religion Sœur Sainte- 
Dosithée, fille d’un président du tribunal de 
Vannes.

« On ouvrit une école ; un petit pensionnat se 
forma peu à peu. En 1830, on commença à rece­
voir des internes gratuites ; elles furent d’abord 
huit, puis dix et douze, et enfin maintenant on 
en reçoit ordinairement quinze (1). Ces jeunes

(i) Ces chiffres, comme ceux qui suivent, nous repor­
tent naturellement à l’époque où M. de Ségur a recueilli 
ces détails, c’est-à-dire à une vingtaine d’années en 
arrière. La prospérité de la maison est aujourd’hui à 
tous égards beaucoup plus grande.

— 413 —



— 414 —

filles, au lieu des travaux à l’aiguille qui occu­
pent ordinairement les orphelines, sont formées 
à la culture des terres, ce qui est plus conforme 
à leur position. Du reste, elles apprennent aussi 
à coudre et à avoir soin du ménage. Elles ont 
leurs heures de classe et d’étude.

« Leur première maîtresse fut Sœur Sai'nt- 
Arsène... Elle a donné 15 des exemples de dé­
vouement que l’on n’oublie pas. Ainsi, les enfants 
n’ayant pas suffisamment de vêtements de re­
change, la bonne mère s’en allait de grand matin 
au lavoir, nettoyait, lavait les effets de ses chères 
petites, chargeait des habits tout mouillés sur 
sesépaules, revenait à la communauté, et, comme 
souvent le son de la messe la prenait en ce pé­
nible exercice, elle s’en allait ainsi à l'église, ne 
voulant pas manquer, pour se changer, le saint 
sacrifice qui allait s’offrir.

« L’établissement des bains de mer date de 
1833 : Sœur Saint-Etienne était alors suoé-

7  i

rieure.
« Les sœurs souffraient jusque-là tellement 

que Mère Sainte-Julie fut sur le point de rap­
peler ses religieuses. Le pensionnat était tombé,
et les terres, malgré toutes les fatigues et les

/

travaux ""des pauvres sœurs qui s’exténuaient, 
ne produisaient pas de quoi soutenir la maison ; 
las classes se commuaient et portaient leur?



fruits : les enfants répondaient au dévouement 
de leurs Mères.

« Après les épreuves vint le succès. La maison 
se releva peu à peu. Les soins donnés aux terres 
reçurent leur récompense. Nous pourrions 
parler de Sœur Anne-Marie, Sœur Saint-Jé­
rôme, etc., qui lassaient les hommes robustes, 
tant elles étaient courageuses. Puis les bains de 
m er' prospéraient, on connaissait, on aimait 
Saint-Gildas ; chaque année on y venait en plus 
grand nombre. En 1855, sous le gouvernement 
de Sœur Soint-Zozime, on recevait trente per­
sonnes à la fois ; l’année suivante, il y en eut 
cinquante, et il s’en est vu jusqu’à quatre-vingts 
ensemble, à certains moments de l’année.

« Les personnes qui fréquentent Saint-Gildas 
dans la saison des bains veulent échapper au 
bruit des villes, aux fêtes, au mouvement que 
l’on trouve dans les grands établissements de 
bains, et c’est dans la vue de satisfaire ces désirs 
de calme, de paix et de solitude que l’on a 
accueilli les demandes faites à cette occasion.

« Une chapelle, dédiée au Sacré-Cœur, com­
mencée en 1863, fut terminée et bénite, le 
10 juillet 1866, par Mgr Bécel, évêque nommé 
de Vannes.

« La maison de Saipt-Gildas a été considéra­

— 415 —



— 416

blement agrandie ou réparée par les différentes 
supérieures qui en ont eu le gouvernement. »

Dans ses vicissitudes quatorze fois séculaires, 
l’histoire de l'abbaye de Saint-Gildas de Ruis, 
des personnages et des événements qui s’y rap­
portent, avec ses alternatives de bien et de mal, 
de ferveur et de décadence, de chûte et de renais­
sance, ne nous ofiEre-t-elle pas comme un inté­
ressant symbole de l’histoire même de l’Eglise ? 
Il est bon de constater que la vérité et la charité 
chrétiennes, dont l’Eglise a reçu le divin dépôt, 
peuvent bien s'obscurcir, s’éclipser même çà et 
là sous l’effort des passions humaines, mais 
qu’elles reparaissent toujours avec un nouvel 
éclat, et triomphent sans cesse, à travers les 
âges, et des vices du dedans et des .violences du 
dehors. La fécondité de l’Eglise est inépuisable. 
Elle a refleuri et refleurira sur les ruines jus­
qu’au dernier jour. Et à ce dernier jour même, 
sa victoire définitive éclatera, selon la promesse 
divine, sur les débris du temps et de l'univers, 
et ae perpétuera désormais, sans retour et sans 
ombre, dans l’infini lumineux de l’éternité.

FIN



T A BL E  DES M A T I E R E S

Avant-Propos............................................................. v

Préambule..............................................    1

I. — Le monastère celtiq u e............................... 3

II. — La colonie de Saint-Benoît-sür-Loire.. 49

III. — Abélard..........................................................  105

IV .— L’abbaye jusqu’à la Révolution. — La
Réforme de Saint-M aur........................  287

Y .— Nouvelle renaissance. — La Congréga­
tion de la Charité de Saint-Louis  362

   -   - - - - - -  - ■
PARTHENAY —  IMPRIMERIE A. RAYMOND


